
Nadchodzący

Królestwo Mesjasza
Czego nauczał Jezus, ale Kościół tego nie głosi

Tytuł oryginału:

Nadchodzące Królestwo Mesjasza

Rozwiązanie zagadki Nowego Testamentu

Sir Anthony F. Buzzard; BT, MA (Oxon), MA Th
© Restoration Fellowship, 2002 (wydanie 3) 

www.restorationfellowship.org

Tłumaczenie: Jürgen Laub, 2014

Wydrukowano za uprzejmą zgodą autora

http://www.restorationfellowship.org/




A oto poczniesz i porodzisz syna, i nazwiesz imię jego Jezus. Będzie on 
wielki i będzie nazwany Synem Najwyższego, a Pan Bóg da mu tron jego 
ojca Dawida i będzie panował nad domem Jakuba na wieki, a jego 
królestwu nie będzie końca".

Łukasza 1:31-33





Spis treści
Słowo wstępne ...........................................................................................................................1
Wprowadzenie............................................................................................................................5

Część 1.....................................................................................................................................7
Jezus i mesjańska przyszłość.....................................................................................................7

1. Centrum chrześcijańskiego nauczania - Królestwo BOŻE .......................................................7
2. Królestwo, którego oczekiwali prorocy.................................................................................12
3. Tradycyjne żydowskie i chrześcijańskie wyjaśnienia.............................................................18
4. Trzecia alternatywa ..............................................................................................................22
5. Apolityczny Mesjasz tradycji chrześcijańskiej .......................................................................24
6. Przyszłe królestwo polityczne w naukach Jezusa..................................................................27
7. Szlachcic, który podróżował do odległego kraju i wrócił ......................................................29
8. Jezus, żydowsko-chrześcijański Mesjasz...............................................................................31
9. Niejasne przyszłe królestwo w tradycyjnym nauczaniu chrześcijańskim ..............................35
10. Eliminacja przyszłego królestwa przez teologię postapostolską.........................................36

Część 2...................................................................................................................................40
Biblijna koncepcja mesjańska .................................................................................................40

1. Zbawienie przez Mesjasza ....................................................................................................40
2. Teraźniejszość i wiek przyszły...............................................................................................47
3. Bitwa w niebiańskim świecie ................................................................................................49
4. Antymesjanistyczne tendencje we współczesnej teologii ....................................................51
5. Wpływ gnostycki...................................................................................................................55
6. Demitologizacja.....................................................................................................................59
7. Ewangeliczna ewangelia bez królestwa................................................................................60
8. Wchłanianie tajemniczych doktryn ......................................................................................68
9. Wezwanie do powrotu do nauczania Nowego Testamentu .................................................71
10. Tradycja - wielka przeszkoda dla postępu ..........................................................................73
11. Proroctwo w Nowym Testamencie.....................................................................................76
12. Chrzest ................................................................................................................................86
13. Jezus - droga do życia wiecznego........................................................................................89
14 Uwagi końcowe..................................................................................................................103





1

Przedmowa

Nawet dzisiaj wciąż zadawane są pytania: "Kim jest lub był Jezus?" oraz 
"Jakie były jego intencje i cele?". Wydawcy książek stale wprowadzają na 
rynek duże ilości literatury, zarówno ogólnej, jak i naukowej, która zajmuje 
się tymi tak zwanymi problematycznymi pytaniami. Wielu chrześcijan nadal 
zdaje się wierzyć, że najważniejszym celem Jezusa było umrzeć za nas, 
abyśmy po śmierci mogli "pójść do nieba" i w ten sposób uniknąć męki w 
ogniu piekielnym na wieki wieków (paradoksalnie przez BOGA, który jest 
pełen łaski i miłosierdzia!). W rzeczywistości Jezus nigdy nie powiedział, że 
po śmierci idziemy do nieba. Nigdy też nie mówił o "wiecznych mękach". 
Obiecał swoim uczniom, że pewnego dnia otrzymają ziemię jako swoje 
dziedzictwo, gdy powróci z nieba. Kim był ten Jezus? Jaka była jego misja? 
Czy byłby dziś mile widziany w kościołach i zborach, a jeśli tak, to w którym 
z setek wyznań?

Dzisiejsze zainteresowanie rzeczami "duchowymi" doprowadziło niestety 
do pochopnego podejścia do BOGA, które skutkuje niewielkim sukcesem i 
większym rozczarowaniem. Nie znajdziesz Boga, zapamiętując werset 
biblijny i używając go jako mantry, aby uzyskać to, czego chcesz. Sprzedaż 
pięciu milionów książek opartych na jednym tekście nie przyspieszy sprawy 
Chrystusa. Jeśli chcesz znaleźć prawdę, musisz pracować, musisz badać i 
studiować.

Wierzę, że nasze biblijne relacje o historycznym Jezusie są spójne i 
wiarygodne. Ukazują Jezusa, który cudownie i bezproblemowo wpasował 
się w żydowskie środowisko pierwszego wieku kalendarza nazwanego jego 
imieniem (co nie jest zaskakujące!). Opisują Jezusa, którego narodziny 
zostały obiecane wieki wcześniej przez BOGA, który objawił swój wielki 
plan dla historii świata. Poprzez swoją boską obietnicę, B Ó G  i PAN Biblii 
gwarantuje nadejście najwyższej królewskiej osoby, która należy do rodu 
Dawida.

Autorzy pism Nowego Testamentu byli kompetentnymi nauczycielami, 
którzy pisali tak, aby ich rozumiano. Ich pasja d o  dzielenia się z nami 
wszystkim, co odkryli w czasie spędzonym z Jezusem, jest wyraźnie 
widoczna w ich pismach. Trudno uwierzyć, że



2

Ich próby komunikacji były tak słabe, że doprowadziły do rozdrobnienia 
kościoła z wieloma różnymi denominacjami - nie wspominając już o 
przerażającej niezdolności teologów do znalezienia w ich pismach zgody co 
do tego, kim był Jezus ("wyuczona niewiara" może być prawdziwym 
problemem, a nie dokumenty Nowego Testamentu same w sobie). 
Ogromne zamieszanie panujące obecnie w kościele jest naszą winą, a nie 
winą pierwotnych chrześcijańskich pisarzy Nowego Testamentu.

Biblia nie jest zachodnią księgą z XX wieku. Jest to księga żydowska. Jezus 
był Żydem, a jego teologia jest głęboko zakorzeniona w żydowskiej Biblii, 
którą nazywamy Starym Testamentem. Sposób, w jaki twierdził, że jest 
Mesjaszem, jest kluczowym i niezbędnym kluczem do wszystkiego, czym 
jest. Nowy Testament (Mateusza 1:1) przedstawia Go nam jako Mesjasza, 
potomka Dawida i Abrahama. To wspaniałe i wszechogarniające 
stwierdzenie daje nam ważną wskazówkę dotyczącą znaczenia Jezusa i jego 
misji. Chrystus (Mesjasz) jest królem wyznaczonym przez BOGA. Zgodnie z 
opatrznością Bożą, Mesjasz ma panować nad światem. Mesjaństwo jest 
koncepcją na wskroś polityczną. Każdy, kto tego nie dostrzega, nie rozumie 
Nowego Testamentu od pierwszej do ostatniej strony. Daleki od bycia 
witrażową postacią bez związku z rzeczywistością, Jezus był o wiele bardziej 
politycznym aktywistą w swoim stylu, który walczył o swoje własne 
interesy.
"teokratycznej" (legitymizowanej przez BOGA) partii. Jego celem było 
przedstawienie politycznych celów Jedynego BOGA, za którego Syna się 
podawał. Twierdząc, że jest od dawna obiecanym Mesjaszem Izraela, Jezus 
wyraził swoją pasję do przełomowego nowego rządu światowego, do 
zreorganizowanego, pokojowego i szczęśliwego społeczeństwa skupionego 
w Izraelu, w Ziemi Obiecanej, w ziemi BOGA (2 Sam 7), która będzie miała 
cudowne skutki, które rozciągną się na cały świat. Biblia hebrajska (Stary 
Testament), Biblia, którą znał Jezus, jest pełna tej wizji nadchodzącej nowej 
ery w historii świata.

To Królestwo Boże jest jedynym rozwiązaniem tragicznych i pozornie 
nierozwiązywalnych problemów świata. Wprowadzając wiele zamieszania 
(zwłaszcza dla tych, którzy próbują czytać i rozumieć Biblię), kościoły 
wymyśliły własne koncepcje tego, kim i jaki powinien być Jezus. Ludzie, a 
zwłaszcza osoby religijne, rzutują na "swojego Jezusa" wszelkiego rodzaju 
wymyślone idee. W ten sposób zamieniają go w nauczyciela 
ponadczasowych prawd, który jest dobry i



3

i tak dalej. Albo utożsamiają go z istniejącym programem politycznym i 
zaczynają wpływać na społeczeństwo za pomocą tych ideałów. Jezus z Biblii 
nie próbował jednak wpływać na istniejące systemy polityczne. Jako 
"teokratyczny" kandydat niezachwianie i niestrudzenie głosił, jako groźbę i 
obietnicę, rychłe nadejście własnego rządu światowego, nadejście 
Królestwa Bożego. Królestwo Boże było głównym tematem jego przesłania 
o odkupieniu. Wiara Jezusa w to przyszłe królestwo opierała się na 
"żydowskich" nadziejach proroków Izraela. To dlatego naśladowcy Jezusa 
mówili o nim jako o "obiecanym proroku" na podstawie słów Boga 
skierowanych do Mojżesza w Księdze Powtórzonego Prawa 18:15-17 (zob. 
także Dzieje Apostolskie 3:22; 7:37).

Prorok ten został upoważniony przez BOGA do decydowania o losie 
każdego człowieka. Dlatego w naszym interesie powinno leżeć zwrócenie 
należytej uwagi na tego najwyższego władcę wyznaczonego przez BOGA i 
podporządkowanie się mu. Jego ofiarna śmierć za grzechy świata i 
późniejsze zmartwychwstanie są potwierdzeniem jego boskiego powołania 
na władcę w nadchodzącym królestwie.

Jego śmierć i zmartwychwstanie nigdy nie mogą być postrzegane w 
oderwaniu od Jego przesłania o królestwie. Przebaczenie grzechów nie jest 
gwarantowane w Nowym Testamencie, jeśli tylko wierzymy, że Jezus umarł 
i zmartwychwstał. Jest ono przede wszystkim udzielane pod warunkiem, że 
odpowiemy naszym intelektem na Jego głoszenie o królestwie BOŻYM. 
Jego pierwszą instrukcją było to, że powinniśmy wierzyć w ewangelię 
królestwa (Mk 1:14+15).

Tymi uwagami chcę przyczynić się do ponownego połączenia Nowego 
Testamentu z jego starotestamentowym tłem w języku, który jest ogólnie 
zrozumiały. Po drugie, chcę, aby Jezus był rozumiany jako Mesjasz Izraela i 
świata oraz aby był studiowany w świetle jego namiętnej zapowiedzi 
nowego porządku politycznego na ziemi, nad którym będzie panował jako 
król, kiedy powróci na ziemię, rządząc z Izraela. Jego ewangelia, Jego dobra 
nowina o królestwie - mesjańskim królestwie Dawida - nie tylko oferuje ci 
osobiście niezatarte życie i nieśmiertelność poprzez przyszłe 
zmartwychwstanie umarłych (co jest zupełnie inną koncepcją niż "pójście 
do nieba po śmierci"). Ewangelia, tak jak głosił ją Jezus, zaprasza również 
do poświęcenia reszty życia  na przygotowanie się do udziału w powrocie 
Pana.



4

być współdziedzicem tego przyszłego królestwa na odnowionej ziemi. 
Jesteś zaproszony do bycia współdziedzicem tego królestwa razem z 
Mesjaszem. Krótko m ó w i ą c : Jezus historii, prawdziwy
"Teokrata" kontynuuje dziś swoją pracę, aby rekrutować członków na swój 
dwór królewski, członków tej teokratycznej partii, którzy muszą 
przygotować się, z pomocą BOGA, aby móc uczestniczyć w przyszłym 
rządzie Mesjasza. Będzie to pierwszy i jedyny rząd, który będzie skutecznie 
rządził całym światem.



5

Wprowadzenie

Teologia chrześcijańska znalazła się w ślepym zaułku, próbując zrozumieć 
życie i nauki Jezusa. Od dawna ugruntowane i głęboko zakorzenione 
wzorce myślenia uniemożliwiają jej właściwe uchwycenie ducha Jego misji. 
Trudność polega po prostu na braku zrozumienia mesjańskiego królestwa, 
które było centrum wszystkiego, czego nauczał Jezus.

Tak zwany problem mesjańskiej świadomości Jezusa można rozwiązać tylko 
wtedy, gdy teologowie odrzucą swoje uprzedzenia wobec mesjanizmu, 
który przenika Nowy Testament i całą Biblię. Interpretacja dokumentu 
religijnego przez ludzi, którzy nie podzielają przekonań ujawnionych w tym 
dokumencie, prowadzi do ogromnych trudności. Związane z tradycją 
chrześcijaństwo, zarówno konserwatywne, jak i liberalne, w niewielkim 
stopniu interesuje się kwestiami mesjańskimi w rozumieniu Jezusa i jego 
ówczesnych słuchaczy.

Dopóki interpretatorzy nie dostosują się do hebrajskiego, mesjańskiego 
środowiska, w którym Jezus nauczał, i nie zareagują na nie ze 
współczuciem, dopóty będą zaciemniać tego Jezusa historii i wiary - 
zarówno człowieka, jak i jego przesłanie.

Niestety, od dawna Nowy Testament jest czytany przez filtr tradycji 
kościelnej; tylko rewolucja teologiczna może położyć kres temu stanowi 
rzeczy. Istnieją jednak znaki, które dają nam nadzieję. Pod koniec XX wieku 
pojawił się nastrój zachęcający do nowego spojrzenia na dokumenty 
Nowego Testamentu, co było konieczne, aby dotrzeć do ich sedna. Wśród 
teologów i zwykłych czytelników Biblii na całym świecie pojawiło się 
pragnienie spójnych wyjaśnień.

Pojawiają się oznaki, że żelazny uścisk dogmatów postbiblijnego 
chrześcijaństwa zaczyna się rozluźniać. Musimy pilnie czytać Nowy 
Testament i całą Biblię i pozwolić, by przemówiło do nas jej jednolite 
przesłanie. Musimy jednak być czujni, aby nie odfiltrować tych części 
przesłania, które wydają się sprzeczne lub obce naszemu współczesnemu 
myśleniu. Tak często zdarzało się, że teologowie arbitralnie decydowali, 
które części Nowego Testamentu chcą zaakceptować jako istotne dla wiary. 
Kiedy



6

Jeśli nie jesteś zainteresowany apokaliptyką, to Jezus, którego znajdziesz w 
sprawozdaniach, nie powie nic dramatycznego o końcu tego wieku. (Chodzi 
o przyszłą interwencję BOGA, której towarzyszą katastrofy, który posługuje 
się swoim przedstawicielem, Mesjaszem, aby ustanowić nowe 
społeczeństwo - Królestwo Boże).

Jeśli szukają osoby liberalnej, znajdą ją w Jezusie. Jeśli szukają reformatora 
społecznego, znajdą go w dokumentach chrześcijańskich. Powszechnie 
uznaje się, że była to słabość podejścia teologicznego w przeszłości. 
Niemniej jednak nawet dzisiejsi teologowie okazują swoją niechęć do 
mesjanizmu Jezusa, gdy albo ignorują te części jego wypowiedzi, które 
dowodzą, że był on w pełni związany ze Starym Testamentem i żydowską 
tradycją apokaliptyczną, albo gdy ganią wszystkie takie "duchowe loty 
fantazji" kościoła Nowego Testamentu. Wiele pomysłowości włożono w 
próby usprawiedliwienia Jezusa za te części jego nauk, które uważają za 
nie do przyjęcia lub nie do zaakceptowania. Jeśli jednak przeczytamy Nowy 
Testament w jego hebrajskim kontekście i pozwolimy się wciągnąć w jego 
przesłanie, odkryjemy, że chrześcijaństwo jest spójne i pragmatyczne, choć 
różni się również na kilka ważnych sposobów od wiary, która została 
zaakceptowana jako rzekoma religia Jezusa i apostołów. Podobnie jak w 
przypadku wszystkich nauk Jezusa, ważne jest, aby zacząć je badać i 
analizować. Na szczęście teologowie są zgodni co do tego, o co chodzi w 
tym temacie. Nawet pobieżne spojrzenie na relacje Mateusza, Marka i 
Łukasza ujawnia, że bez wątpienia chodzi o Królestwo Boże.



7

Część 1

Jezus i mesjańska przyszłość

1. Centrum chrześcijańskiego nauczania - królestwo 
BOŻE

Nasze biblijne dokumenty w s k a z u j ą  na niepodważalny fakt: Jezus był 
przede wszystkim zainteresowany głoszeniem Królestwa BOŻEGO. 
Królestwo to stanowi centrum całej Jego misji. Jest jego hasłem i rdzeniem 
wszystkich jego nauk.

Ogłosił, że "przybliżył się" (Mk 1:14+15):

"Jezus przyszedł do Galilei, głosząc ewangelię BOGA i mówiąc: 
Czas się wypełnił i bliskie jest królestwo BOŻE. Nawracajcie się i 
wierzcie w ewangelię!"

Zademonstrował moc tego królestwa w swojej służbie i obiecał je jako 
nagrodę dla swoich uczniów (Łk 12:32):

"Nie bój się, mała trzódko! Spodobało się bowiem Ojcu waszemu 
dać wam królestwo".

Wezwał ich do modlitwy o nadejście tego królestwa (Mt 6:10):

"Przyjdź królestwo Twoje, bądź wola Twoja... na ziemi!".

Zapewnił również swoich następców, że pewnego dnia zajmą czołowe 
stanowiska jako ministrowie stanu w tym królestwie:

"Ale to wy wytrwaliście ze mną w moich próbach; i zarządzam dla 
was, jak mój Ojciec zarządził dla mnie, królestwo; abyście jedli i 
pili przy moim stole w moim królestwie i zasiadali na tronach 
sądząc dwanaście pokoleń Izraela". (Łukasza 22:28-30; zob. także 
Dzieje Apostolskie 1:6; 3:21)

Te znaczące obietnice mają się wypełnić, "gdy Syn Człowieczy zasiądzie na 
tronie swej chwały w przyszłym świecie" (Mateusza 19:28 - Nowy 
Testament). Ten obiecany nowy wiek rozpocznie się wraz z powrotem 
Jezusa (Mateusza 25:31):



8

"Lecz gdy Syn Człowieczy przyjdzie w swej chwale (...), wtedy 
zasiądzie na swoim chwalebnym tronie".

Teologowie są przekonani, że Jezusa nie można właściwie zrozumieć, jeśli 
nie zdajemy sobie sprawy z tego, co miał na myśli mówiąc o Królestwie 
Bożym. Są oni jednak znacznie mniej pewni, czy mogą zaoferować jasną 
definicję tego królestwa. W swoich pismach teologicznych często wyrażają 
niepewność co do tego, czy znaczenie, jakie Jezus wiązał z terminem 
"Królestwo Boże", można kiedykolwiek odkryć:

"Nadszedł czas, aby ktoś zmusił tych,  k t ó r z y  wierzą, że 
dokładnie wiedzą, co Jezus miał na myśli mówiąc o Królestwie 
Bożym, aby pokazali swoje kolory".
(Robert Morgan, w Theology, listopad 1979, str. 458)

"Pomimo różnych prób, nie jest możliwe zdefiniowanie "Królestwa 
Bożego", tak jak zostało ono użyte w Ewangeliach lub poza nimi; 
możemy jedynie powiedzieć, że oznacza ono całość 
błogosławieństw, które zostaną nam udzielone przez Boga w 
Chrystusie i polega na najwyższym życiu, w którym już jesteśmy w 
domu".
(The New Century Bible, Commentary on James, ed. E.M. Sidebottom, London: Nelson, 
1967, s. 41).

Inni komentatorzy uważają, że coś jest zasadniczo nie tak, gdy termin, 
którego Jezus używał wielokrotnie i który jest rzeczywiście częścią jego 
własnego przesłania, prawie nigdy nie jest słyszany w kręgach 
chrześcijańskich. Tom Sine wskazuje, że "przyszły triumf BOGA był 
głównym tematem głoszenia Chrystusa". Następnie dodaje:

"Michael Green zapytał w 1974 roku podczas Międzynarodowej 
Konferencji na temat Światowej Ewangelizacji w Lozannie: 'Ile 
słyszeliście tutaj o Królestwie Bożym? Niewiele! To nie jest część 
naszego języka. Ale to była główna troska Jezusa".
(The Mustard Seed Conspiracy, Waco, TX: Word Books, 1981, s. 102-3, dodano 
podkreślenie).

Otwarte przyznanie się Petera Wagnera również powinno nas martwić. Jest 
o n o  bardzo odkrywcze. Wyznaje on, że chrześcijanie nie używają języka 
Jezusa! W swojej książce Wzrost Kościoła i cała Ewangelia cytuje George'a 
Eldona Ladda, który mówi, że "współczesna teologia w pełni zgadza się, że 
Królestwo Boże było głównym przesłaniem Jezusa". Następnie Wagner 
zauważa:



9

"Jeśli to prawda - a nie znam powodu, dla którego nie miałoby tak 
być - to muszę głośno zapytać, dlaczego nie słyszałem o tym 
więcej przez 30 lat, odkąd zostałem chrześcijaninem. Oczywiście 
czytałem wiele na ten temat w Biblii. Mateusz wspomina o 
królestwie 52 razy, Marek 19 razy, Łukasz 44 razy, a Jan 4 razy. Ale 
szczerze mówiąc, nie pamiętam pastora, pod którego posługą 
byłem, który faktycznie mówił o królestwie w kazaniu. 
Przeglądając moją własną kolekcję kazań, zdałem sobie sprawę, że 
sam nie wygłosiłem żadnego kazania na ten temat. Gdzie podziało 
się królestwo?"

Centralne znaczenie Królestwa Bożego w naukach Jezusa jest podkreślane 
w wielu współczesnych źródłach, na przykład w Christian Religi- ous 
Education przez The Heart of Christianity rzymskokatolickiego autora 
Thomasa Groome'a (Harper & Row, 1980), s. 35-55. W przypisie 16 do 
rozdziału 5 cytuje on całą gamę współczesnych uczonych, którzy zgadzają 
się, że Królestwo Boże przewyższa wszystko, czego nauczał Jezus.

Arthur Glaser, ekspert w dziedzinie chrześcijańskiego kaznodziejstwa, zapytał:

"Kiedy ostatnio słyszałeś kazanie na temat Królestwa Bożego? 
Szczerze mówiąc, z trudem przypominam sobie, czy kiedykolwiek 
słyszałem obszerną ekspozycję na ten temat. Jak pogodzić tę ciszę 
z powszechnie akceptowanym faktem, że Królestwo Boże 
zdominowało myślenie i posługę naszego Pana? Moje 
doświadczenie nie jest niczym niezwykłym. Sprawdziłem to z 
moimi kolegami. Natychmiast zgodzili się, że oczywiście często 
słyszeli kazania na temat tego i tamtego z przypowieści Jezusa. Ale 
jeśli chodzi o obszerne kazanie na temat natury Królestwa Bożego, 
tak jak nauczał o nim Jezus, po pewnym namyśle ze zdumieniem 
zdali sobie sprawę, że pastor raczej rzadko podejmuje ten temat ".
(Missiology, kwiecień 1980, str. 13)

Teologowie ci trafili w sedno fundamentalnego problemu chrześcijaństwa. 
Dzisiejsze wydarzenia ewangelizacyjne i głoszenie w ogóle nie brzmią jak 
nauki Jezusa, chociaż rzekomo opierają się na Biblii. Chociaż jego imię jest 
tu stale używane, nie wspomina się o jego głównym temacie, Królestwie 
Bożym,



10

nie zostały odtworzone. Ta niezwykła rozbieżność została również 
dostrzeżona w XIX wieku przez niemieckiego teologa Richarda Rothe, który 
wyraził swoje zaniepokojenie ogólnie przyjętymi metodami interpretacji 
Biblii:

"Nasz klucz się nie zamyka; właściwy klucz został zgubiony i 
dopóki go nie odzyskamy, nasza interpretacja Pisma Świętego nie 
będzie w stanie nigdzie dotrzeć. Brakuje nam systemu 
podstawowych pojęć biblijnych, który nie jest wyraźnie podany w 
samym Piśmie Świętym, a jedynie z góry założony; po prostu nie 
ma go w naszych szkołach i tak długo, jak egzegetujemy bez niego, 
Biblia musi pozostać dla nas na wpół zamkniętą księgą. Musimy 
wejść w nią z innymi podstawowymi pojęciami niż te, które są 
nam znane, a które zwykle uważamy za jedyne możliwe".
(cytat z: Dzieciństwo i młodość Jezusa - autor Emil Bock, opracowanie Rüdiger 
Siegfried Kugler)

W tych uwagach chciałbym pokazać, że zagubionym kluczem, który otwiera 
nie tylko przesłanie Jezusa, ale także przesłanie całej Biblii, jest Królestwo 
BOŻE. Klucz ten będzie jednak bezużyteczny, jeśli zostanie zdeformowany. 
Aby zrozumieć to, czego nauczał Jezus, musimy rozumieć termin "Królestwo 
Boże" tak, jak on je rozumiał. Jeśli oderwiemy Królestwo Boże od jego 
żydowskiego i biblijnego kontekstu i n a d a m y  mu nowe znaczenie, 
stworzymy wersję chrześcijaństwa, która jest zniekształcona u podstaw. Bez 
właściwego zrozumienia królestwa, które było w centrum głoszenia i 
nauczania Jezusa, nie możemy mieć nadziei na prawidłowe zrozumienie 
jego ewangelii. Szczere wyznania teologów, które zacytowaliśmy powyżej, 
wskazują, że najważniejszy temat Jezusa nie zajmuje centralnego miejsca w 
nauczaniu kościołów i wspólnot, które nazywamy chrześcijańskimi. W 
rzeczywistości temat ten jest często całkowicie pomijany! Może to tylko 
oznaczać, że teologiczne przekonania tych kościołów i wspólnot wymagają 
radykalnej reformy.

W artykule zatytułowanym "Głoszenie Królestwa Bożego" brytyjski 
demaskator dr I. Howard Marshall z Uniwersytetu w Aberdeen powiedział:

"W ciągu ostatnich szesnastu lat mogę sobie przypomnieć tylko 
dwie okazje, kiedy słyszałem kazania specjalnie poświęcone 
tematowi Królestwa Bożego ... Uważam, że ta cisza jest dość 
zdumiewająca, ponieważ wśród



11

Badacze Nowego Testamentu powszechnie zgadzają się co do 
tego, że Królestwo Boże było głównym tematem nauk Jezusa... 
Najwyraźniej więc można by oczekiwać, że dzisiejszy kaznodzieja 
próbujący przekazać przesłanie Jezusa swojemu zborowi będzie 
miał wiele do powiedzenia na ten temat. W rzeczywistości, z 
mojego doświadczenia wynika, że jest wręcz przeciwnie i prawie 
nic o tym nie słyszałem".
(The Expository Times, październik 1977, s. 13)

Jednak taka reforma może mieć miejsce tylko wtedy, gdy spełnione są dwa 
warunki:

1. Królestwo Boże musi znajdować się w centrum przesłania 
zbawienia, tak jak zawsze czynił to Jezus.

2. Królestwo musi być zdefiniowane w kontekście biblijnym jako 
cel Bożego programu odkupienia, jako ponowne ustanowienie 
sprawiedliwego i bezbłędnego rządu na ziemi pod przywództwem 
Mesjasza i świętych. Nastąpi to, gdy Jezus powróci, a wierzący 
wszystkich czasów zostaną wówczas wzbudzeni z martwych.

Ta reformacja głoszenia ewangelii może bardzo dobrze wynikać z 
doskonałej obserwacji poczynionej przez profesora Burtona Scotta Eastona 
w jego artykule w International Standard Bible Encyclopedia (1939):

"Stwierdzenie Jezusa, że "przybliżyło się królestwo BOŻE" ma 
nieodłączną konotację "przybliżył się sąd", a "nawróćcie się" (Mk 
1:14+15) w tym kontekście oznacza "abyście nie byli sądzeni". 
Dlatego nauki naszego Pana o zbawieniu miały przede wszystkim 
treść zorientowaną na przyszłość: pozytywną: przyjęcie do 
królestwa BOŻEGO - i negatywną: zbawienie od sądu, który 
nastąpi wcześniej ".

Dziś przesłanie Jezusa o zbawieniu pozostaje stosunkowo niejasne w 
umysłach większości chrześcijan. Ludzie, którzy usłyszeli wezwanie do 
zbawienia historycznego Jezusa, zostali skonfrontowani z jasnym i bardzo 
ważnym przesłaniem o przyszłym królestwie BOŻYM. Dzisiejsze zaproszenia 
do zbawczej wiary zawierają niewiele takich informacji lub nie zawierają ich 
wcale. Przesłanie, które ogranicza się do śmierci Jezusa za nasze grzechy, 
zastąpiło przesłanie Jezusa o Królestwie Bożym. Wydaje się, że pierwotne 
głoszenie Chrystusa było



12

ciemność, która powinna nas zaniepokoić. Sytuacja ta stanowi zagrożenie 
dla życia chrześcijan, ponieważ Jezus zawsze czynił wiarę w swoje 
przesłanie i lojalność wobec niego warunkiem zbawienia.

Ta zadziwiająca nieobecność Królestwa Bożego w dzisiejszym głoszeniu 
Ewangelii została również zauważona przez katolickiego teologa B.T. Vivia- 
no:

"Jako nauczyciel Pisma Świętego Nowego Testamentu (...) 
wcześnie stało się dla mnie jasne, że zbliżające się królestwo BOŻE 
było głównym tematem kazań historycznego Jezusa z Nazaretu. 
Ale ku mojemu zdumieniu, temat ten prawie nie odgrywał roli w 
systematycznej teologii, której uczono mnie w seminariach. Po 
dalszych badaniach zdałem sobie sprawę, że temat ten był 
szeroko ignorowany na wiele sposobów w teologii, duchowości i 
liturgii kościoła w ciągu ostatnich 2000 lat, a jeśli nie ignorowany, 
to często zniekształcany nie do poznania. Jak mogło do tego 
dojść?"
(Królestwo Boże w historii, Michael Glazier, 1988, s. 9).

2. Królestwo, którego oczekiwali prorocy

Musi być znaczące, że Królestwo Boże jest treścią jednego z pierwszych 
oświadczeń o Jezusie, jeszcze przed jego narodzinami:

"Pan Bóg da mu tron jego ojca Dawida i będzie panował nad 
domem Jakuba na wieki, a jego królestwu nie będzie końca". 
(Łukasza 1:32+33)

Zapowiedź anioła Gabriela nie była niespodzianką, ale opisem roli 
Mesjasza. To, co zapowiedział anioł, było dokładnie tym, na co liczyli 
wierzący. Jeśli zapytamy, co wzbudziło tę nadzieję, odpowiedź jest prosta: 
było to przesłanie wszystkich proroków. Ich powtarzającym się tematem 
było królestwo BOGA, które zostanie ustanowione na świecie, z 
królestwem, które będzie podobne do królestwa Bożego.



13

Jerozolima jako stolica, z Mesjaszem jako przedstawicielem Boga, który 
będzie zarządzał idealnym, obejmującym cały świat rządem. Ta obietnica 
doskonałego rządu na ziemi jest szczegółowo opisana przez hebrajskich 
proroków Starego Testamentu. Jako typowy przykład tych wizji przyszłości, 
zacytujmy fragment z licznych fragmentów, które opisują rząd obiecanego 
potomka Dawida w odnowionym świecie. To oczekiwane światowe 
imperium będzie królestwem BOGA, które będzie zarządzane przed NIM 
przez Jego wyjątkowego przedstawiciela i zastępcę, Mesjasza.

Fakt przyszłego królestwa przepowiedzianego przez proroków jest dobrze 
znany wśród autorytatywnych ekspertów w dziedzinie teologii biblijnej.

"Stałym elementem eschatologicznego obrazu Starego 
Testamentu jest przywrócenie Izraela do jego własnej ziemi... 
Pytanie, jak powinniśmy interpretować takie proroctwa dzisiaj, 
jest dwojakie. Pierwszym z nich jest pytanie, co prorocy mieli na 
myśli. Odpowiedź na to pytanie może być tylko jedna - mieli to na 
myśli w dosłownym znaczeniu swoich słów. Mówili o narodzie 
izraelskim i ziemi Kanaan i prorokowali, że ludzie powrócą do 
swojej ziemi... Znaczenie proroctw Starego Testamentu jest 
niekwestionowane; jedynym pytaniem jest, w jakim stopniu to 
znaczenie jest nadal aktualne ".
(Eschatology, Hastings Dictionary of the Bible, New York: Charles Scribner's Sons, 
1911, t. 1, s. 737).

Prawdziwe pytanie brzmi jednak, czy jesteśmy gotowi uwierzyć prorokom. 
To, co przepowiedzieli prorocy, jest jasne. Problem polega na tym, że 
kościoły nie wierzą w to, co oni napisali! (Por. Dzieje Apostolskie 26:27, 
gdzie Paweł zadał Agryppie pytanie: "Czy wierzysz prorokom?").

"Wtedy zostanie ustawiony tron na korzyść. A na nim - w 
namiocie Dawida - zasiądzie niezłomnie ten, który sądzi, szuka 
sprawiedliwości i jest doświadczony w prawości". (Iz 16:5)

Prostota tej koncepcji w tym wersecie jest bardzo dobrze odzwierciedlona 
w tłumaczeniu Biblii Dobrej Nowiny: "Wtedy jeden z potomków Dawida 
zostanie królem i będzie rządził ludem wiernie i z oddaniem".



14

Miłość będzie panować. Będzie szybko czynił to, co słuszne i dopilnuje, by 
sprawiedliwości stało się zadość".

To, co widzieli prorocy, było wizją idealnych warunków na ziemi, które 
Jahwe (JHWH, BÓG, PAN) ustanowi po podporządkowaniu tego świata 
przez Jego wybranego pełnomocnika, obiecanego Króla:

"Pan Zastępów panuje jako król na górze Syjon i w Jerozolimie" 
(Izajasza 24:23). "On [Mesjasz] ogłasza pokój narodom. Jego 
panowanie rozciąga się od morza do morza i od rzeki aż po krańce 
ziemi". (Zach 9:10)

Obadiasz opisuje supremację Izraela w nadchodzącym rządzie mesjańskim:

"I ci z domu Jakuba odzyskają swoje posiadłości ... I wezmą w 
posiadanie południe, góry Ezawa, i nizinę, terytorium Filistynów; i 
wezmą w posiadanie terytorium Efraima i terytorium Samarii, a 
Beniamin weźmie w posiadanie Gilead. A ci, którzy zostaną 
wyprowadzeni z tej armii synów Izraela, wezmą w posiadanie to, 
co należy do Kananejczyków, aż do Sarepty, i ci, którzy zostaną 
wyprowadzeni z Jerozolimy, którzy są w Sefaradzie, w miastach na 
południu. Zbawiciele pójdą na górę Syjon, aby sądzić góry Ezawa. 
A królestwo będzie należało do Pana". (Obadiasz 17-21)

Oczywiście Królestwo Boże będzie nowym porządkiem politycznym i 
terytorialnym skupionym w Ziemi Obiecanej Izraela. Jest to jednomyślny 
pogląd wszystkich proroków.

Jeremiasz zapisał również słowa Pana, które opisują narodowe odrodzenie 
Izraela pod rządami Mesjasza:

"Oto nadchodzą dni, mówi Pan, kiedy wzbudzę Dawidowi 
sprawiedliwego potomka. Będzie on panował jako król i 
postępował roztropnie, czyniąc sprawiedliwość i prawość na 
ziemi. Za jego dni Juda będzie ocalony, a Izrael będzie mieszkał 
bezpiecznie". (Jer 23:5+6)

Pogląd Izajasza i Micheasza jest nie mniej jasny; tutaj istnieje dodatkowa 
gwarancja wielostronnego rozbrojenia pod panowaniem Mesjasza:



15

"Albowiem dziecię narodziło się nam, syn został nam dany, a 
władza spoczywa na jego [obiecanego wybawiciela, Mesjasza] 
ramieniu (...) Wielkie jest panowanie, a pokój nie będzie miał 
końca na tronie Dawida i nad jego królestwem, aby je utwierdzić i 
podtrzymać sprawiedliwością i prawością odtąd na wieki (...) 
Albowiem z Syjonu wyjdzie pouczenie, a słowo Pańskie z 
Jeruzalemu. I będzie sądził wśród narodów i wymierzy 
sprawiedliwość wielu ludom. Wtedy przekują swoje miecze na 
lemiesze, a swoje włócznie na haki do przycinania. Naród nie 
będzie więcej podnosił miecza przeciw narodowi ani nie będą się 
więcej uczyć wojny". (Iz 9:5+6; 2:3: zobacz także Micheasza 4:2+3)

Jeden z najbardziej klarownych opisów Królestwa Bożego znajdujemy w 
Księdze Daniela 2:44. Po zniszczeniu wrogich mocarstw ...

"... BÓG z nieba ustanowi królestwo [co tutaj oczywiście oznacza 
imperium światowe], które nie będzie zniszczone na wieki. A 
królestwo to nie będzie pozostawione żadnemu innemu ludowi; 
zmiażdży i zniszczy wszystkie królestwa, ale samo będzie trwać na 
wieki".

W Księdze Daniela 7 obiecane królestwo będzie zarządzane przez Syna 
Człowieczego [ulubione samookreślenie Jezusa] i jego naśladowców, ludzi 
wybranych przez BOGA:

"I dano Mu [Synowi Człowieczemu] panowanie, cześć i królestwo. 
Wszystkie ludy, narody i języki czciły Go i służyły Mu. Jego 
panowanie jest wiecznym panowaniem, które nigdy nie 
przeminie. Jego królestwo nigdy nie zostanie zniszczone ... Potem 
królestwo, panowanie i pełnia władzy wszystkich królestw pod 
niebem zostaną dane świętemu ludowi Najwyższego. Królestwo 
Najwyższego będzie trwać po wszystkie czasy, a wszystkie moce 
będą mu cześć i posłuszeństwo". (Dan 7,14+27; Nowe Życie. 
Biblia)

Wstrząsy związane z instalacją Mesjasza w jego królestwie zostały opisane 
przez Zachariasza:

"Wtedy Pan wyruszy i będzie walczył z tymi narodami (...) A Pan 
będzie królem nad całą ziemią (...) I stanie się: Cała resztka 
wszystkich narodów, które przyszły przeciwko Jerozolimie, będzie 
upadać rok po roku.



16

aby pójść oddać pokłon Królowi, Panu Zastępów". (Zach 
14:3+9+16)

Te i wiele innych fragmentów proroków bezsprzecznie pokazują, że 
Królestwo Boże będzie nowym rządem światowym na ziemi, który będzie 
zarządzany przez Mesjasza, Króla wybranego przez Boga, który będzie 
wspierany przez personel zwany "ludem świętych Najwyższego" w Daniela 
7:27. Obraz odnowionej ziemi jest znany wszystkim prorokom. Jest to 
podstawa nadziei mesjańskiej, która jest podsumowana terminem 
"Królestwo Boże".

Ta narodowa nadzieja Izraela, która była w pełni wspierana przez Pawła, 
apostoła chrześcijan z pogan (Dz 24:14,15; 26:5-8), została bardzo 
obrazowo i błyskotliwie opisana przez wielkiego proroka z VIII wieku p.n.e., 
Izajasza. Paweł był przekonany, że przesłanie o przyjściu Mesjasza zostało 
wcześniej objawione prorokom Izraela (Rz 1:1+2; 16:25+26; Ga 3:8; Tt 1:2). 
Oddzielenie tego przesłania od jego objawienia w pismach Starego 
Testamentu prowadzi do fatalnego nieporozumienia. Kiedy Paweł o tym 
pisze, zakłada, że jego czytelnicy znają starotestamentowe tło tego 
przesłania. Jednak w naszych czasach większość czytelników podchodzi do 
listów Pawła bez niezbędnego zrozumienia, co prorocy rozumieli przez 
przesłanie zbawienia.

Istnieje wiele kluczowych fragmentów w proroctwach, które można uznać 
za świadectwa przywrócenia właściwego rządu w Izraelu i przywrócenia 
monarchii Izraela w osobie obiecanego potomka Dawida. Gdyby tron 
Dawida z Mesjaszem jako królem nie pojawił się ponownie w Izraelu, 
wówczas całe objawienie Starego Testamentu musiałoby zostać uznane za 
pobożną legendę lub mistyfikację. Izajasz w wielu miejscach używa 
czasownika "głosić dobrą nowinę":

"Wstąp na wysoką górę, o Syjonie, ty, który głosisz dobrą nowinę! 
Podnieś swój głos z mocą, Jerozolimo, ty, która głosisz dobrą 
nowinę; podnieś go, nie bój się; powiedz miastom Judy: "Oto twój 
BÓG! Oto P a n  BÓG nadchodzi z mocą, a JEGO ramię będzie 
panować nad NIM; oto Jego nagroda jest z Nim, a to, co zdobył, 
pójdzie przed Nim. Będzie pasł swoją trzodę jak pasterz; weźmie 
jagnięta na swoje ramiona ... Dlatego MÓJ lud pozna MOJE imię, 
tak, dlatego poznają GO w tym dniu.



17

wiedzcie, że Ja jestem tym, który mówi: Oto jestem! Jakże piękne 
są na górach stopy posłańca radości ... który przynosi dobrą 
nowinę, który głosi zbawienie, który mówi do Syjonu: Twój BÓG 
króluje jako król! Oto głos twoich stróżów! Podniosą swój głos i 
będą krzyczeć razem, bo zobaczą na własne oczy, kiedy Pan 
powróci na Syjon. Wy, ruiny Jerozolimy, radujcie się i weselcie 
razem! Bo Pan pocieszył SWÓJ lud, odkupił Jerozolimę! Pan 
obnażył SWOJE święte ramię na oczach wszystkich narodów; i 
wszystkie krańce ziemi ujrzą zbawienie naszego BOGA!" (Iz 40:9-
11; 52:6-10)

Jezus widział siebie w roli głosiciela tej dobrej nowiny. W swoim 
przemówieniu inauguracyjnym, o którym czytamy w Ewangelii Łukasza 
4:18-19, zacytował Izajasza 61:1+2:

"Duch Pański nade mną, bo Pan mnie namaścił. Posłał mnie, abym 
zwiastował radość utrapionym, abym opatrywał skruszonych w 
sercu, abym ogłosił wyzwolenie jeńcom i otwarcie więzienia 
związanym, abym obwieścił rok łaski Pana".

Jezus odpowiednio kończy ten cytat w tym momencie, ale proroctwo 
Izajasza wciąż obejmuje przyszłość i ostateczne wypełnienie tych słów: 
"dzień pomsty naszego BOGA".

Ewangelia, którą głosił Jezus, jest potwierdzeniem tej wielkiej wizji 
przyszłości dla naszego świata. Podczas swojego pierwszego przyjścia Jezus 
miał władzę uzdrawiania i odnawiania na małą skalę. Większość 
ówczesnego świata pozostawała w ciemności. Podczas swojego 
powtórnego przyjścia przyniesie ogólnoświatową odnowę, o której Piotr 
mówi w Dziejach Apostolskich 3:21:

"Którego niebo musi przyjąć aż do czasu naprawienia wszystkich 
rzeczy, o którym Bóg mówił przez usta swoich świętych proroków 
od początku świata".

Niestety, pod wpływem pogańskiej filozofii greckiej kościół stopniowo 
porzucił wspaniałą proklamację proroków o królestwie jako panowaniu nad 
tym światem pod nadzorem nieśmiertelnego Mesjasza. Obietnica 
nadchodzącego dobrego wieku została zastąpiona bladym, mistycznym i 
niejasnym oczekiwaniem na bezcielesną egzystencję "w niebie". Upadek tej 
pierwotnej chrześcijańskiej nadziei, która opierała się na



18

Fakt, że Królestwo Boże opierało się na naukach Chrystusa i proroków 
Izraela, można prześledzić wstecz do metod interpretacji (termin ten jest w 
rzeczywistości wciąż zbyt grzeczny) ojców kościoła, takich jak Orygenes czy 
Augustyn, którzy wyjaśnili jasne znaczenie tekstu biblijnego. W Objawieniu 
Biblia dostarcza nam coraz więcej proroctw dotyczących tego królestwa, 
które zostało już zapowiedziane w poprzedniej części Pisma Świętego.

Augustyn jednak zdecydował się na to,

"alegoryzować stwierdzenia Objawienia i odnosić je do historii 
Kościoła [czyniąc je bezużytecznymi dla przyszłości i odnosząc je 
tylko do teraźniejszości] ... Tysiąca lat nie należy interpretować 
dosłownie, przedstawiają one całą historię Kościoła od Wcielenia 
do ostatecznej bitwy. Panowanie świętych jest proroctwem 
panowania Kościoła nad światem [dzisiaj!] Zmartwychwstanie 
należy rozumieć metaforycznie i odnosi się ono po prostu do 
duchowego zmartwychwstania wierzących w Chrystusa [dzisiaj!] 
Ale taka interpretacja jest nieuczciwa i nieważna ... Każdy, kto 
interpretuje termin "pierwsze zmartwychwstanie" (Ap 20,6) w ten 
sposób, po prostu bawi się pojęciami ".

Jeśli wyjaśnimy oczywiste znaczenie słów, to jest tak, jak mówi Alford:

"To jest koniec wszelkiego znaczenia w języku, a Pismo Święte 
zostało zgaszone jako jednoznaczne i autorytatywne świadectwo 
przez wszelkiego rodzaju rzeczy".
(Komentarz Peake'a do Biblii; str. 941)

3. Tradycyjne wyjaśnienia żydowskie i chrześcijańskie

Żydowscy rabini orientowali się zgodnie z jednolitymi oczekiwaniami 
proroków i zaczerpnęli z ich pism następujące informacje na temat 
Mesjasza i jego przyszłego królestwa:

1. Mesjasz musi być potomkiem domu Dawida, a jego zadaniem 
jest przywrócenie królestwa w



19

Izrael i jego ekspansja oraz wpływ na cały świat.

2. W ostatecznej straszliwej bitwie o panowanie nad światem 
wrogowie Boga, którzy zjednoczyli się z Antychrystem, zostaną 
pokonani i zniszczeni.

3. Ustanowienie królestwa mesjańskiego, które nastąpi po 
zwycięstwie nad Antychrystem, doprowadzi do duchowej i 
politycznej supremacji Izraela. Wszystkie narody zostaną 
nauczone akceptować jedność BOGA, uznawać panowanie Jego 
przedstawiciela, Mesjasza, i szukać pouczenia w prawie.

Nie ulega wątpliwości, że źródłem wszystkich tych informacji są hebrajskie 
pisma Starego Testamentu. Równie jasne jest, że nadzieja wzbudzona przez 
proroków została potwierdzona przez anioła Gabriela, gdy opisał Jezusa 
jako obiecanego władcę, pod którym urzeczywistni się długo oczekiwany 
rząd obejmujący cały świat:

"Pan Bóg da mu tron jego ojca Dawida i będzie panował nad 
domem Jakuba na wieki, a jego królestwu nie będzie końca". 
(Łukasza 1:32+33)

W tych wersetach Łukasz przekazał jasne oświadczenie najwyższego 
autorytetu o przeznaczeniu Jezusa. Jezus przywróci szczęście swojemu 
ludowi i będzie rządził światem z Jerozolimy jako król namaszczony przez 
BOGA. Była to nadzieja, która miała charakter społeczny, duchowy i 
polityczny - i odnosiła się do ziemi. Wiara w nadchodzące królestwo 
znajdowała się w centrum chrześcijaństwa Nowego Testamentu, jak 
Łukasz, towarzysz podróży Pawła, powiedział Teofilowi (Łk 1: 1-4).

Biorąc pod uwagę spójne przesłanie hebrajskich proroków, przywódcy 
religijni Żydów za życia Jezusa i po jego śmierci byli w większości zdania, że 
jego roszczenie do bycia Mesjaszem musi zostać odrzucone. Mieli po swojej 
stronie następujące argumenty: ktokolwiek twierdzi, że jest Mesjaszem, 
musi również pokonać moce tego świata. Ponieważ Jezus nie wypędził 
Rzymian z Izraela i nie ustanowił królestwa Bożego, nie mógł być 
Mesjaszem. Jego uczniowie również mylili się, wierząc, że jest obiecanym 
Mesjaszem. W ten sposób stało się dla nich jasne, że w pismach Nowego 
Testamentu pojawia się fałszywe twierdzenie.



20

W świetle tych samych faktów tradycyjne chrześcijaństwo myślało mniej 
więcej tak: Jezus twierdził, że jest Mesjaszem i rzeczywiście nim był. Ale 
ponieważ rzymskie rządy w Izraelu nie z o s t a ł y  usunięte, a królestwo 
mesjańskie nie zostało ustanowione na ziemi, Jezus nie mógł mieć zamiaru 
realizować programu mesjańskiego w sposób oczekiwany przez Żydów. 
Musiał zinterpretować mesjańską nadzieję proroków w taki sposób, że nie 
obejmowała ona idei rewolucji politycznej i ustanowienia mesjańskiego 
rządu na ziemi. Aby wesprzeć tę linię rozumowania, teologowie poświęcili 
wiele energii naukowej, aby przekonać nas, że żydowskie rozumienie 
królestwa i koncepcja Jezusa były nie do pogodzenia. Przede wszystkim nie 
powinniśmy wierzyć, że Jezus kiedykolwiek miał jakiekolwiek ambicje 
polityczne. Przez długi czas twierdzono, że dążył on jedynie do celów 
"duchowych". Główne przesłanie tego starego i głęboko zakorzenionego 
przekonania można podsumować następująco:

Wielu ludzi w Izraelu oczekuje zbawienia przez Mesjasza, pomazańca, 
którego BÓG pośle, aby panował w ziemskim królestwie. Ten Mesjasz 
przyniesie zaszczyt Izraelowi, zniszczy zło i ustanowi sprawiedliwość z 
niepowstrzymaną mocą. Ale to, co zrobił Jezus, było czymś zupełnie 
innym. On ustanowił królestwo w sercach swoich naśladowców.

Taki pogląd na Jezusa i królestwo można zawsze znaleźć w standardowych 
dziełach chrześcijańskich. W końcu wszyscy autorzy uznają, że królestwo 
Boże stanowiło podstawę nauczania Jezusa. Jednak królestwo to nie jest 
postrzegane jako światowy rząd, ale jest zredukowane do moralnych 
rządów BOGA w sercach ludzi:

"Podstawowa idea przesłania Jezusa była następująca: Królestwo 
BOŻE jest wolą niebiańskiego Ojca, który zasiada na tronie w 
sercach ludzi. Jezus nauczał, że wiara w BOGA przyniesie nowy 
porządek rzeczy, w którym troski i kłopoty życia zostaną usunięte 
... Poprzez szczere modlitwy, oczyszczone przez pokutę i szczere 
pragnienie lepszego życia, człowiek wejdzie w obecność BOGA; 
nadejdzie Jego królestwo, a nagrodą człowieka będzie komunia z 
BOGIEM ".
(New Age Encyclopedia, Londyn: Simpkin, Marshall, Hamilton, 1925, tom. 6, S. 176, 
177)



21

Co zaskakujące, większość chrześcijan akceptuje ten sposób opisywania 
królestwa Bożego i postrzega go jako zadowalające odzwierciedlenie 
królestwa opisanego w pismach Nowego Testamentu. Jednak ten 
powszechny pogląd nie odnosi się już do przyszłego powrotu Jezusa i 
późniejszego mesjańskiego królestwa na ziemi. Co więcej, ta standardowa 
definicja królestwa rodzi jeszcze większe sprzeczności:

Z jednej strony nie można twierdzić, że Jezus jest Mesjaszem i jednocześnie 
zaprzeczać politycznemu wymiarowi, który Pisma Hebrajskie przypisują 
Mesjaszowi i który stanowi ważną część jego posługi!

Nie ma również sensu zgadzać się, że Jezus mówił o królestwie BOGA (i o 
sobie jako Mesjaszu), a następnie zaprzeczać znaczeniu tego terminu, który 
zgodnie z przepowiedniami wszystkich hebrajskich proroków oznacza 
ustanowienie ogólnoświatowego teokratycznego rządu na ziemi, w którym 
Jerozolima jest stolicą nowego społeczeństwa.

Nie można też zaprzeczać politycznemu królestwu leżącemu poza ludzkim 
sercem, a jednocześnie wielokrotnie potwierdzać, że Pisma Hebrajskie są 
natchnionymi i autorytatywnymi źródłami wszelkiej prawdy religijnej, 
relacjonującymi to, co uczynił Jezus.

Ponieważ po posłudze Jezusa na ziemi nie było nowego porządku 
politycznego, interpretatorzy wybrali jedną z dwóch alternatyw:

1. Jezus nigdy nie twierdził, że jest Mesjaszem. Jednak w tym 
przypadku jego uczniowie musieli później fałszywie przypisać mu 
ten tytuł.

2. Twierdził, że jest Mesjaszem, ale używał tego tytułu i terminu 
"Królestwo Boże" w radykalnie nowy sposób, który nie ma już 
żadnego odniesienia do jego starotestamentowych korzeni, a już 
na pewno nie ma znaczenia politycznego.



22

4. Trzecia alternatywa

Jednak żadna z tych alternatyw nie oddaje sprawiedliwości świadectwom 
pism biblijnych. W obu przypadkach duża część istniejących informacji 
pozostaje nierozważona. Teza, że Jezus w rzeczywistości nie twierdził, że 
jest Mesjaszem, podważa wiarygodność całego Nowego Testamentu. 
Twierdzenie, że Jezus porzucił starotestamentową nadzieję narodową 
Żydów na rzecz światowego rządu mesjańskiego, który został 
przepowiedziany przez wszystkich proroków, jest nie mniej 
problematyczne. W Nowym Testamencie znajduje się wiele dowodów na 
to, że nigdy tego nie zrobił. Pozostaje zatem tylko trzecia opcja.

Podobnie jak jego współcześni, Jezus użył terminu "Królestwo Boże", aby 
opisać nowy, ogólnoświatowy porządek polityczny na ziemi obiecany w 
pismach świętych; czasami on i jego apostołowie rozszerzali ten termin, 
aby odnieść się do wstępnego i przygotowawczego etapu w boskim planie 
Królestwa. Należą do nich:

1. Głoszenie mesjańskiego Królestwa Bożego jeszcze przed jego 
ustanowieniem na całym świecie, które nastąpi dopiero wtedy, 
gdy Jezus powróci na ziemię w mocy i chwale.

2. Demonstracja mocy tego królestwa przez Jezusa i jego 
wybranych uczniów, przejawiająca się w ich czynach uzdrawiania i 
wypędzania demonów.

3. Wybór uczniów przez Jezusa i ich szkolenie na przywódców w 
nadchodzącym królestwie mesjańskim, a także ich zaangażowanie 
w głoszenie królestwa na długo przed jego nadejściem.

4. Śmierć Mesjasza za grzechy świata.

5. Wstąpienie Mesjasza do nieba i zasiadanie po prawicy BOGA 
(jak stwierdzono w niezwykle ważnym Psalmie 110: 1) aż do jego 
powrotu, kiedy to ustanowi królestwo jako odnowiony porządek 
społeczny i polityczny na ziemi. (Werset ten jest cytowany w Nowym 
Testamencie częściej niż jakikolwiek inny fragment Starego Testamentu. Ma on 
oczywiście ogromne znaczenie d l a  naszego zrozumienia wczesnego kościoła, 
który rozpoczął się wraz z apostołami).

Musimy przyznać, że prorocy Starego Testamentu widzieli te prekursorskie 
wydarzenia w ramach przygotowań do Królestwa.



23

ale z perspektywy czasu możemy dostrzec wyraźne wskazówki dotyczące 
dwóch faz Boskiego programu, które są już rozproszone w Pismach Starego 
Testamentu.

Kiedy tradycyjne chrześcijaństwo mówi o Królestwie Bożym, jest to w dużej 
mierze opis dzisiejszego życia chrześcijańskiego. Królestwo jako 
przyszłe ustanowienie obejmującego cały świat boskiego rządu zostało w 
ten sposób prawie zaciemnione, a czasem nawet zatarte.

Dla Jezusa i całego Nowego Testamentu, a także dla proroków, 
największym wydarzeniem będzie królestwo, które zostanie ustanowione 
wraz z Jego powrotem.

"W ostatnich czasach argumentowano, że Królestwo Boże było 
głównym tematem nauk Jezusa, gdzie ilekroć mówił o Królestwie 
Bożym, miał na myśli ten triumfujący nowy porządek przyszłości, 
który zostanie ustanowiony w chwale z aniołami po jego powrocie 
na ten świat". Jest to odniesienie do "Kazania Jezusa o Królestwie 
Bożym" Johna White'a z 1892 r. White słusznie zauważył, że Jezus 
zawsze mówił o prawdziwym królestwie w przyszłości. Dalej mówi 
nam, że to nauczanie nie ma znaczenia dla dnia dzisiejszego).
(Zob. także The Century Bible, Introduction to Thessalonians (Londyn: Caxton 
Publishing Co., b.d.), s. 29).

Królestwo, o którym mówi Jezus, to przede wszystkim nowy porządek na 
ziemi, który zostanie ustanowiony w mocy i chwale wraz z Jego powrotem 
po wielkim kryzysie, który wciąż jest w przyszłości. Dla Jezusa królestwo 
jeszcze nie nadeszło. Musimy modlić się o jego nadejście. (Mateusza 6:10: 
"Przyjdź królestwo Twoje". Mk 15:43: Józef z Arymatei również na to 
czekał).

Moc tego królestwa została już zademonstrowana tu i ówdzie w jego 
służbie, ale wszystko to było tylko przedsmakiem królestwa, które ma 
dopiero nadejść, a którego ustanowienie jest całkowicie zależne od 
powrotu Jezusa jako Króla.

Jeśli czyta się Nowy Testament z perspektywy, która pozwala na jedno i 
drugie - obecnie wstępne objawienie Ducha i mocy królestwa, a w 
przyszłości ogólnoświatowe wprowadzenie i ustanowienie po powrocie 
Jezusa, - wówczas staje się jasne, że Jezus nie udziela



24

Królestwo Boże nigdy nie zaprzeczyło politycznemu i terytorialnemu 
znaczeniu nadanemu mu przez proroków i zostało włączone do wiary 
żydowskiej jako wielka nadzieja ludu.

Prawie 2000 lat temu Jezus nie spodziewał się, że królestwo mesjańskie 
zostanie ustanowione jako ogólnoświatowe królestwo polityczne. Niemniej 
jednak wszystkie jego nauki miały na celu przygotowanie jego 
naśladowców na przyszłe nadejście królestwa mesjańskiego. Pod koniec 
swojej służby oddał się w ręce Rzymian i żydowskich władców, którzy go 
ukrzyżowali. Obiecał jednak swoim uczniom, że po zmartwychwstaniu i po 
nieokreślonym czasie powróci, aby ustanowić królestwo polityczne w 
Izraelu i na całym świecie. Decyzja ta pasuje do przepowiedni całego 
proroctwa Starego Testamentu i uzasadnia twierdzenie Jezusa, że jest 
Mesjaszem.

"To, na co Żydzi mieli nadzieję podczas pierwszego przyjścia 
Chrystusa, chrześcijanie powinni mieć nadzieję na powrót 
Chrystusa".
(Por. The Century Bible, Wprowadzenie do Listu do Tesaloniczan, s. 30).

5. Apolityczny mesjasz tradycji chrześcijańskiej

Co dziwne, chrześcijańscy nauczyciele niechętnie uznawali polityczny 
wymiar nauk Jezusa w swoich interpretacjach, na które wpływ miała 
tradycja. Interpretatorzy zadali sobie wiele trudu, aby go wykluczyć lub 
próbowali go wyjaśnić za pomocą wielu różnych środków. Proces ten był 
niczym innym jak teologicznym "majstersztykiem", w którym najjaśniejsze 
stwierdzenia biblijne zostały pozbawione ich oczywistego znaczenia.

Technika ta nie uniknęła jednak krytyki ze strony tłumaczy, którzy uznali, że 
dokonano przemocy na świętych tekstach.

Komentarze Alberta Schweitzera zasługują na zacytowanie w tym 
kontekście:

"Wiele z najważniejszych wypowiedzi [Jezusa] można znaleźć 
leżące w kącie jak bomby wybuchowe z usuniętymi zapalnikami.



25

(...) W naszych czasach włożyliśmy w usta Jezusa inny język niż 
ten, którym rzeczywiście mówił".

Słowa Jezusa zostały zaciemnione. Schweitzer był przekonany, że 
odniesienia Jezusa do katastrof i końca świata odzwierciedlają prawdziwy 
rdzeń jego myśli i przesłania oraz że pisma Nowego Testamentu nie mają 
żadnego sensu, jeśli nie są postrzegane w tym świetle.

Inny tłumacz, David Baron, skarżył się, że słowa proroków zostały źle 
potraktowane przez interpretatorów w sposób, który wyeliminował 
rzeczywistość przyszłego Królestwa Bożego. To, co Baron mówi o 
interpretacjach proroka Zachariasza, bardzo dobrze pasuje również do 
tradycyjnego traktowania Królestwa Bożego w naukach Jezusa:

"Prawie wszystkie istniejące prace na temat tej proroczej księgi są 
w taki czy inny sposób wadliwe, a niektóre z nich wprowadzają w 
błąd. Starsze interpretacje, choć godne pochwały ze względu na 
ich pełen szacunku duchowy ton i praktyczne nauczanie, i choć 
niektóre z nich zawierają sporo solidnego materiału filologicznego 
i historycznego, są mniej lub bardziej zepsute przez alegoryczną 
zasadę interpretacji, dzięki której wszelkie odniesienia do 
konkretnego królestwa BOGA na tej ziemi, rzeczywistego 
przywrócenia Izraela oraz widzialnego nadejścia i panowania 
Mesjasza zostały wyjaśnione ". (The Prophecies of Zechariah, London: 
Marshall, Morgan & Scott, 1962, str. viii, ix, podkreślenie dodane).

Ponieważ królestwo BOŻE stanowiło centrum nauczania Jezusa i w pełni 
potwierdzało nadzieje proroków, usunięcie królestwa mesjańskiego musi 
zagrozić istocie przesłania Jezusa. (Mateusza 5:17: "Nie mniemajcie, że 
przyszedłem znieść zakon albo proroków"; Rzymian 15:8: "Chrystus stał się 
sługą śniegu dla prawdy BOŻEJ, aby potwierdzić obietnice ojców".

Niezliczone szkody spowodowane przez "alegoryczną zasadę interpretacji" 
(intelektualnie brzmiący zwrot oznaczający "wyjaśnianie") nie ograniczają 
się do proroka Zachariasza. Prawie wszystkie autorytatywne komentarze 
do Nowego Testamentu są wadliwe z powodu zauważonego przez Da- vida 
Barona. Miało to druzgocące skutki



26

Miało to wpływ na nauki Jezusa, gdy interpretatorzy przestali akceptować, 
że królestwo BOŻE ma przede wszystkim znaczenie, jakie zawsze miało dla 
proroków: jest to "konkretne" królestwo BOŻE na ziemi, które zaczyna się 
od wydarzeń opisanych w Starym Testamencie jako
"dzień Pański", a w Nowym Testamencie jako "powrót Jezusa". (Zob. na 
przykład 1 Tes. 5:2; 2 Tes. 2:2; 1 Kor. 1:8);
2Ko 1:14 (Dzień Pański jest tym samym, co dzień, który ma nadejść, kiedy 
Chrystus powróci).

Kiedy Jezus mówi o "królestwie BOŻYM", odnosi się do nowego porządku, 
który zostanie wprowadzony po Jego powrocie. Odpowiada to dokładnie 
starotestamentowym opisom panowania BOGA (tj. w osobie Jego 
wybranego Króla, Mesjasza). (Wśród wielu innych wersetów, szczególnie: Iz 
52,7-10; 32,1; Ps 2; Zach 14,9 i następne; Obj 11,15-18; Ps 96-101, które 
opisują dzień, w którym "Pan stał się królem", tj. zaczął panować).

Wydaje się, że tradycyjna teologia chrześcijańska zapomniała, że Jezus 
przyszedł "potwierdzić obietnice ojców" (Rz 15:8). (Rz 15:8), a ojcowie, 
począwszy od Abrahama, oczekiwali, że "będzie dziedzicem świata". (Rz 
4:13)

Obietnice złożone Abrahamowi i potwierdzone w Nowym Testamencie 
opierały się na nadziei, że ktoś przejmie zarządzanie ziemią. Obietnice 
Jezusa dotyczące nagrody dla uczniów są opisane jako urzędy: "Będziesz 
miał władzę nad dziesięcioma miastami" (Łk 19:17). Nadzieja, którą rozpalił 
Jezus, nie mówi nic innego. Obiecał, że cisi odziedziczą całą ziemię (Mt 5:5) 
i że BÓG da im "królestwo" lub "władzę królewską" (Łk 12:32). Nauczanie 
Nowego Testamentu obiecuje wierzącym zadania administracyjne w 
nowym rządzie, który ma zostać ustanowiony na ziemi po powrocie Jezusa. 
(Ap 5,10)

Mesjasz, który nie obejmie urzędu władcy światowego imperium z centrum 
w Jerozolimie, nie jest Mesjaszem oczekiwanym przez proroków i 
obiecanym Marii przez anioła Gabriela (Łk 1:32-33). Możemy zatem 
zapytać, czy Jezus tradycyjnej teologii, o którym niewiele lub nic nie mówi 
się w odniesieniu do światowego imperium na ziemi, które zostanie 
ustanowione po punkcie kulminacyjnym, który wciąż jest w przyszłości, 
może nadal być Jezusem i Mesjaszem Biblii.



27

6. Przyszłe królestwo polityczne w naukach Jezusa

Kilka niezwykle ważnych wypowiedzi Jezusa nie otrzymało uwagi, na jaką 
zasługują. Są to wersety, które pokazują, że Jezus doskonale zdawał sobie 
sprawę z politycznej natury królestwa, którym jako przeznaczony Mesjasz 
miał zarządzać i rządzić po powrocie na ziemię pod koniec tego wieku. 
Ktokolwiek twierdził, że jest obiecanym synem Dawida, musiał być pod 
wrażeniem fundamentalnego znaczenia przymierza zawartego z Dawidem, 
które zostało opisane w 2 Księdze Samuela 7 (równoległy fragment 1 Księgi 
Kronik 17) (znaczenie tego przymierza można również rozpoznać w 
odniesieniach w Psalmie 72:89 i Ewangelii Łukasza 1:32-33).

Jak dobrze wiadomo, przymierze to stanowi podstawę Bożej obietnicy 
zaprowadzenia pokoju na ziemi przez Jego wybranego Króla. Ta Boża 
interwencja jest żywo opisana w Psalmach, zwłaszcza w Psalmach 2 i 10. 
Zarówno kościół w Quman, jak i chrześcijanie widzieli zastosowanie 2 Sam 
7:14 do obiecanego Zbawiciela; porównaj z Hebr. 1:5 i Łuk. 1:32-33.

Powszechnie uznawano, że zgodnie z hebrajskimi pismami świętymi chwała 
królestwa Dawidowego zostanie ostatecznie przywrócona Izraelowi, z 
korzyścią dla całego świata, a mianowicie wtedy, gdy Mesjasz obejmie 
panowanie. Z tego powodu znani naśladowcy Jezusa z niecierpliwością 
oczekiwali "przywrócenia Izraela", nie tylko przed narodzinami Jezusa, ale 
także po tym, jak wypełnił swoją krótkotrwałą posługę w Izraelu.

Narodowe oczekiwanie na mesjańskie rządy zachowało to centralne 
znaczenie w relacjach Nowego Testamentu:

Sprawiedliwy i bogobojny Symeon "czekał na pocieszenie Izraela, a Duch 
Święty spoczywał na nim". (Łukasza 2:25)

Prorokini Hannah, która jest chwalona przez Łukasza za jej niezwykłe 
oddanie BOGU, "czekała na odkupienie Jerozolimy" (Łk 2:38).

Józef z Arymatei, opisany przez Mateusza jako uczeń Jezusa (Mt 27:57), był 
"człowiekiem dobrym i sprawiedliwym (...), który oczekiwał królestwa 
BOŻEGO" (Łk 23:50-51). Oczekiwał go nawet po śmierci Jezusa. Oczywiście 
nie wierzył, że królestwo już nadeszło wraz z Jezusem



28

mimo że raporty często opisują jego pracę jako antycypację królestwa (Mt 
11:5).

Zbrodniarz na krzyżu był pewien, że królestwo nadejdzie, gdy usilnie prosił 
Jezusa, aby pozwolono mu w nim uczestniczyć: "Jezu, wspomnij na mnie, 
gdy przyjdziesz do swego królestwa [tj. gdy zostaniesz wprowadzony w 
swoją posługę]!". (Łukasza 23:42)

Ten sam entuzjazm dla królestwa i związane z nim przesłanie pobudziły 
matkę Jakuba i Jana, by poprosiła o swoich synów. Ich prośba pokazuje 
nam, jaka była biblijna koncepcja królestwa mesjańskiego w czasach 
Nowego Testamentu i widzimy, że Jezus nie zrobił nic, aby zmylić ich 
zrozumienie tego królestwa. "Postanów, aby ci dwaj synowie moi siedzieli 
jeden po prawicy Twojej, a drugi po lewicy Twojej w królestwie Twoim" (Mt 
20:21).

Królestwo, które miała na myśli, z pewnością nie zostało zredukowane do 
królestwa "w sercu". Jezus potwierdził swoją odpowiedzią, że zaszczyt 
zasiadania na honorowych miejscach w przyszłym królestwie jest 
zarezerwowany dla tych, "dla których zostało ono przygotowane" (Mk 
10:40). Ponadto dodał, że wielkość w nadchodzącym królestwie BOGA 
zostanie przyznana tym, którzy wcześniej przyjęli rolę sługi, tak jak on sam. 
(Mk 10:42-45; zob. także Flp 2:5-8). W myśleniu Jezusa nie ma wątpliwości 
co do natury przyszłego królestwa, ani co do rangi i pozycji. Nigdy nie 
musiał ganić uczniów za niezrozumienie rzeczywistości przyszłego 
królestwa, w którym mogliby zajmować określone stanowiska przywódcze. 
Musieli jedynie nauczyć się, że droga do wielkości leży w pokorze, 
cierpieniu i chęci służenia.

Jak pokazują nam relacje Nowego Testamentu, kwestia przeznaczenia 
wierzących jest niezwykle ważna w nauczaniu Jezusa. Apostołowie zostali 
poinstruowani przez Jezusa, że centrum nowego przymierza było obiecane 
królestwo mesjańskie. Ich ostatecznym celem była pomoc Mesjaszowi w 
zarządzaniu jego królestwem pewnego dnia. Podczas ostatniej wspólnej 
wieczerzy Jezus powiedział do nich: "Zarządzam dla was, jak mi nakazał 
Ojciec, królestwo, abyście jedli i pili przy moim stole w moim królestwie i 
zasiadali na tronach, sądząc dwanaście pokoleń Izraela" (Łk 22:29-30).

Zaledwie kilka chwil wcześniej Jezus powiedział, że nie będzie już jadł i pił z 
nimi posiłku paschalnego i wina, dopóki Pascha się nie skończy.



29

widział, że "wypełni się w królestwie BOŻYM", to znaczy "aż przyjdzie 
królestwo BOŻE" (Łk 22:16+18). Wtedy, jako przywódcy w tym królestwie, 
będą jeść i pić z Nim w Jego obecności. To chwalebne wydarzenie będzie 
miało miejsce "w nowym świecie" [dosłownie: w odrodzeniu], "gdy Syn 
Człowieczy zasiądzie na swoim tronie chwały" (Mat. 19:28).

Apostołowie nie mieli wątpliwości, kiedy to nastąpi, ponieważ Jezus 
powiedział im również: "Ale gdy Syn Człowieczy przyjdzie (...), wtedy 
zasiądzie na swoim chwalebnym tronie". (Mateusza 25:31)

To, co to oznacza, jest jasne i oczywiste; każdy może to przeczytać. Kiedy 
Chrystus powróci na początku nowego wieku, zostanie ustanowione 
królestwo. Będą trony i administracje nad dwunastoma plemionami 
ponownie zgromadzonymi na ziemi. W tym nowym wieku będzie 
społeczność z Jezusem, społeczność, która nie zostanie przywrócona "aż 
przyjdzie królestwo BOŻE" (Łukasza 22:18).

Ta informacja o królestwie BOŻYM stanowi ramy wszystkiego, czego 
nauczał Jezus. Ale jakie znaczenie ma to wszystko w chrześcijańskiej 
doktrynie wiary, jaką znamy?

7. Szlachcic, który podróżował do odległego kraju i 
wrócił

Przy innej okazji Jezus rzucił dalsze światło na królestwo BOŻE, porównując 
siebie do szlachcica, który udał się do odległej krainy, a później powrócił, by 
przejąć królestwo swego ojca. Jezus opowiedział tę przypowieść (Łk 19:11-
27), aby w prostych słowach wyjaśnić etapy biegu historii przewidziane w 
Boskim planie. Ponieważ On i Jego uczniowie znajdowali się w pobliżu 
Jerozolimy i chcieli udać się do miasta, o którym wszyscy wiedzieli, że 
będzie stolicą królestwa, Jego słuchacze, którzy uznali Go za Mesjasza, 
"oczekiwali, że królestwo BOŻE objawi się natychmiast" (Łk 19:11).



30

Relacja Łukasza nie pozostawia nam wątpliwości co do tego, czy omawiane 
królestwo Boże jest królestwem z siedzibą w Jerozolimie. Geograficzna 
bliskość króla do stolicy pobudziła entuzjazm towarzyszących mu ludzi w 
oczekiwaniu, że nadzieja proroków i ludu może teraz stać się 
rzeczywistością. W przypowieści, którą następnie opowiedział, Jezus chciał 
im powiedzieć, że królestwo nie pojawi się natychmiast. Nie było jednak 
wątpliwości, że w pewnym momencie nadejdzie. Co więcej, pojawienie się 
królestwa oznaczałoby zniszczenie wrogów Jezusa: "Tych zaś moich 
nieprzyjaciół, którzy nie chcieli, abym nad nimi królował, przyprowadźcie 
tutaj i zabijcie przede Mną" (Łk 19:27).

Jezus ani razu nie twierdził, że ludzie źle rozumieją naturę królestwa lub że 
tylko czekają na królestwo.
powinno czekać "w sercu". Poprzez prostą historię szlachcica wyjaśnił, że 
królestwo BOGA zostanie publicznie ustanowione dopiero po Jego 
powrocie z nieba, po otrzymaniu królewskiej władzy i autorytetu od Ojca. 
Po powrocie skorzysta ze swojej królewskiej władzy i zniszczy swoich 
wrogów, którzy odmówili poddania się Jego panowaniu (Łk 19:27). W tym 
samym czasie jego wierni naśladowcy zostaną nagrodzeni za udaną służbę 
w czasie, gdy ich Pan był nieobecny, otrzymując władzę nad miastami w 
królestwie (Łk 19:17).

Przypowieść ta ma sens i jest potwierdzeniem tego, co dobrze znany Psalm 
2 przepowiedział o Mesjaszu, pomazańcu Pańskim. Zgodnie z tym 
psalmem, BÓG obiecał dać Mesjaszowi "narody w dziedzictwo, krańce ziemi 
w posiadanie" (w. 8). Król ma "uderzyć ich laską żelazną (...) potłuc ich jak 
garnki" (w. 9). W psalmie tym władcy świata, którzy będą musieli stawić 
czoła Mesjaszowi po jego powrocie, są wzywani do ukorzenia się przed 
Synem, "aby się nie rozgniewał i abyście nie zginęli w drodze" (w. 12). Dla 
Żydów i samego Jezusa psalm ten był wyraźną przepowiednią, że Mesjasz 
po swoim powrocie ujarzmi świat w mocy. Wczesny kościół chrześcijański 
widział w Jezusie "dziecię płci męskiej, które będzie pasterzem wszystkich 
narodów laską żelazną" (Ap 12,5). Zmartwychwstały Jezus obiecał wiernym 
w Objawieniu 2,26
Mieć "władzę nad narodami", aby motywować je do końca.

(W Obj. 11,15; 12,5; 12,10; 19,15 Psalm 2 odnosi się do Jezusa; podobnie w 
Dziejach Apostolskich 4,25-26; 13,33. Ostatni werset odnosi się do 
odbiorców.



31

Poczęcie/zrodzenie Jezusa, za pomocą którego BÓG powołał go do istnienia 
(por. Mt 1:20 "zrodzony"; Łk 1:35), a Dz 13:34, w przeciwieństwie do 
wersetu 33, mówi o jego zmartwychwstaniu. Dzieje Apostolskie 13:33 
mówią o spłodzeniu Syna Bożego w łonie matki).

8. Jezus, żydowsko-chrześcijański Mesjasz

Fakty, które przeanalizowaliśmy do tej pory, pokazują nam Jezusa, który 
jest osobą całkowicie polityczną, nawet jeśli nie korzystał ze swojej władzy 
politycznej, kiedy po raz pierwszy pojawił się na ziemi i zasadniczo trzymał 
siebie i swoich uczniów z dala od polityki swoich czasów.

Pod pewnymi względami misja Jezusa od samego początku miała charakter 
polityczny. Nowy Testament opisuje Jego walkę z nadprzyrodzonymi siłami 
Szatana. Właściwe jest nazwanie tych konfrontacji "kosmiczną polityką". 
Dla biblijnego chrześcijaństwa bitwa między Jezusem a Szatanem jest 
prawdziwą sprawą. Jest to bitwa o panowanie nad światem, która nie 
została jeszcze rozstrzygnięta, nawet jeśli Jezus ostatecznie zwycięży 
zgodnie z obietnicą. Przez Chrystusa BÓG wyrwie zbuntowaną ziemię ze 
szponów szatana. Szatan nadal jest "bogiem tego wieku" (2 Koryntian 4:4; 
1 Jana 5:19; Objawienie 12:9), częściowo z powodu uporu i ślepoty 
dzisiejszych ludzi.

Podczas swojej służby Jezus wykazywał się wrażliwością i współczuciem, 
cechami, które uzasadniają jego twierdzenie, że w ten sposób pokazuje 
charakter swojego Ojca. Kontrast między cierpiącym sługą Bożym, który 
później będzie zwycięskim królem, pokazuje niezwykły zakres osobowości 
Jezusa. W I wieku naszej ery nie "walczył i nie spierał się (...), nie złamie 
trzciny nadłamanej ani nie zgasi tlącego się knota, dopóki nie zaprowadzi 
sprawiedliwości w zwycięstwie" (Mateusza 12:19-20). Nie wydawał też 
wyroków w sprawach doczesnych. Ale po swoim powrocie w chwale będzie 
walczył w imieniu swojego BOGA, sądził narody i rządził nimi laską żelazną 
(Ap 19,15).



32

Relacje, które nie uwzględniają tych dwóch aspektów działalności 
Mesjasza, są całkowicie błędne. Ci, którzy wierzą w Jezusa historii, który 
nieuchronnie jest także Jezusem wiary, muszą opierać swoją wiarę na 
wszystkich prawdach objawionych o Jezusie. Chrześcijańskie nauczanie, 
pod wpływem tradycji, prawie zawsze odrzucało polityczny element w 
naukach Jezusa, albo ignorując stwierdzenia o funkcji panowania, której 
oczekiwał dla siebie i swoich uczniów, albo twierdząc, wbrew jasnym 
dowodom Nowego Testamentu, że stanowiska przywódcze obiecane 
uczniom należy przyjąć na dziś, czas przed powrotem Jezusa. Teza, że 
apostołom zaoferowano królewskie rządy nad kościołem/wspólnotą, jest 
sprzeczna z jasnym nauczaniem Nowego Testamentu, zgodnie z którym 
będzie to miało miejsce dopiero w nowym wieku, "gdy Syn Człowieczy 
przyjdzie w swej chwale" (Mt 19:28; 25:31) i że naśladowcy Mesjasza nie 
będą dzielić z nim rządów przed tym czasem. Szlachcic wspomniany w 
przypowieści o powierzonych funtach musi najpierw powrócić z nieba, 
zanim zostanie upoważniony do pokonania swoich wrogów i rządzenia z 
wierzącymi w swoim królestwie. Dopóki Jezus nie powróci, jego uczniowie 
nie powinni przestać prosić Ojca: "Przyjdź królestwo Twoje" i dopóki tego 
królestwa nie będzie, Jezus nie zasiądzie ze swoimi uczniami w królestwie, 
w którym obiecał im udział.

Powszechny pogląd, że obietnica panowania odnosi się d o  czasu przed 
powrotem Jezusa, jest strasznym wypaczeniem biblijnego planu i ma 
tragiczną konsekwencję, ponieważ promuje całkowicie niebiblijny pogląd 
na przyszłość i zasłania rzeczywistość Królestwa Bożego, które zostanie 
ustanowione dopiero po powrocie Jezusa.

W Księdze Objawienia Jezus w pełni objawił swoje myśli umiłowanemu 
uczniowi Janowi. Jak możemy przeczytać, potwierdził swoje napomnienie, 
abyśmy stawiali opór aż do owego wielkiego dnia:

"Ale trzymajcie się mocno tego, co macie, aż przyjdę! A temu, kto 
zwycięży i zachowa moje dzieła aż do końca, dam władzę nad 
narodami; i będzie ich strzegł laską żelazną, jak rozbija się 
naczynia garncarskie (...) Temu, kto zwycięży, dam zasiąść ze MNĄ 
na moim tronie, tak jak i Ja zwyciężyłem i zasiadłem z OJCEM na 
JEGO tronie" (Ap 2,25-27; 3,21).



33

Są to słowa, które wypowiedział sam nasz Zbawiciel i Odkupiciel ("Tak 
mówi Syn Boży" Ap 2,18). Czyż nie napominał on zborów/kościołów, aby 
"słuchały tego, co mówi do nich Duch"?

Dziś prawie nie ma chrześcijan, którzy mieliby taki pogląd na przyszłość, jaki 
Jezus zaszczepił w tych wersetach. Wydaje się, że tradycyjne 
chrześcijaństwo nic sobie nie robi z tych autorytatywnych nauk Jezusa 
Chrystusa. Słowa, które zacytowaliśmy z Objawienia, są w sumie jedynie 
potwierdzeniem tego, co Jezus już wcześniej wyjaśnił apostołom w 
odniesieniu do celu ich uczniostwa: mają królować z Nim w odnowionym 
Izraelu i na świecie (Mt 19:28; Łk 22:28-30; Ap 2:26; 3:21; 5:10; 20:1-6).

Pomimo faktu, że Jezus wspierał tę żarliwą mesjańską nadzieję, wielu 
komentatorów wyraziło swoją niechęć do jego mesjanizmu, określając 
słowa opisane w Psalmie 2 i powtórzone przez Jezusa w Objawieniu jako 
"niechrześcijańskie".

Nie chcą uznać, że działania króla opisane w Psalmie 2 odnoszą się do 
Jezusa. Pomimo faktu, że Jezus zacytował Psalm 2 w odniesieniu do siebie i 
swojej społeczności/kościoła, poniższy komentarz nie jest nietypowy:

"Psalm 2 niekoniecznie musi być postrzegany jako odniesienie do 
Jezusa, częściowo dlatego, że koronacja króla na górze Syjon nie 
może mieć żadnego znaczenia w jego przypadku, częściowo 
dlatego, że pomysł, że rozbije on swoich wrogów na kawałki, jest 
niechrześcijański".
(Słownik Chrystusa i Ewangelii; Nowy Jork; Charles Scribner's Sons; tom 2; s. 452)

Po swoim powrocie Jezus wyładuje gniew Boży na wrogim świecie. Do tego 
czasu chrześcijanie powinni stawiać czoła swoim wrogom bez uciekania się 
do przemocy (Mt 5:39-40).

Teologowie, którzy wyznają ten pogląd, są uwikłani w tragiczną 
sprzeczność. Kiedy mówią, że akceptują Jezusa jako Chrystusa, próbują 
opisać jego działania w sposób, który wyklucza ważną część tego, co 
stanowi biblijne mesjaństwo. Jezus nie podzielał obaw, jakie teologowie 
mają w związku z Psalmem 2, ponieważ w objawieniu, które przekazał 
Janowi, a przez niego wspólnocie / Kościołowi, w rzeczywistości wzywa 
wierzących do dążenia do celu, jakim jest udział w mesjańskim Mesjaszu.



34

oznacza "władzę nad narodami". Obietnica tych królewskich przywilejów 
jest wyraźnie opisana w Objawieniu 2:26; 3:21; 5:10 i 20:1-6; a także w 
Ewangelii Mateusza 19:28 i Łukasza 22:28-30 (zob. powyżej).

W Objawieniu 3:31 Jezus dokonuje precyzyjnego rozróżnienia między 
swoim obecnym zasiadaniem na tronie Ojca a swoim przyszłym 
panowaniem na własnym tronie Dawida w królestwie mesjańskim:

"Temu, kto zwycięży, dam zasiąść ze mną na moim tronie, tak jak i 
ja zwyciężyłem i zasiadłem z moim Ojcem na JEGO tronie".

Odpowiada to dokładnie temu, co możemy przewidzieć na podstawie nauk 
Jezusa zawartych w Ewangeliach i w Starym Testamencie, który był dla 
niego wiążącym słowem BOŻYM.

Każdy, kto zauważy i rozpozna mesjański ton w mowach Jezusa o 
Królestwie Bożym, ujrzy Jego osobę i Jego posługę w zupełnie nowym 
świetle. Powszechnie uznaje się, że nasze rozumienie "rzeczy ostatecznych" 
(eschatologii) jest w jakiś sposób zagmatwane i że najwybitniejsi 
komentatorzy robią wszystko, co w ich mocy, aby pozbyć się całego 
problemu przyszłości. (Ramm mówi o "beznadziejnym podziale 
ewangelicznego chrześcijaństwa w kwestiach proroczych i 
eschatologicznych"; Protestant Biblical Interpretation; Baker 1970; s. 244).

Musimy uznać, że niepewność co do przyszłości oznacza również 
niepewność co do przesłania Jezusa, które jest nierozerwalnie związane z 
apokaliptycznym spojrzeniem na bieg naszej historii, zgodnie z którym 
człowiek jest wezwany do dążenia do uczestnictwa w królestwie BOGA, 
które zostanie ustanowione i objawione w nowej erze wraz z powrotem 
Jezusa.

Gdy teolodzy zdadzą sobie sprawę, że nadzieja Starego Testamentu na 
ostateczną boską interwencję w historii naszego świata nie jest nisko 
ceniona w Nowym Testamencie, wtedy zawrócą i będą głosić przesłanie 
Jezusa o królestwie BOGA, zamiast uciekać się do wszelkiego rodzaju 
wątpliwości, które w oczywisty sposób mają na celu wykluczenie z nauk 
Jezusa wszystkiego, czego nie można pogodzić z "naszym współczesnym 
poglądem naukowym".



35

9. Niejasne przyszłe królestwo w tradycyjnym nauczaniu 
chrześcijańskim

W naukach Jezusa przyszłość jest zawsze bardzo ważna, podczas gdy 
teraźniejszość jest istotna jako czas przygotowania w obecnym wieku, który 
zakończy się wraz z powrotem Jezusa. Teologia, która nie działa w tych 
ramach, porzuciła swój fundament w Biblii. W nauce teologicznej wiemy, że 
królestwo BOŻE dla Jezusa jest czymś przyszłym, a jednak w pewnym sensie 
także czymś teraźniejszym. Wydaje się jednak, że nie chce ona wyjść poza 
tę wiedzę. Nie zdefiniowała, co należy rozumieć przez przyszłe królestwo. 
Ten brak jasności co do królestwa automatycznie prowadzi do braku 
jasności co do przesłania królestwa, a tym samym grozi zaciemnieniem 
całego przesłania Jezusa Chrystusa.

Jak widzieliśmy powyżej, Nowy Testament nie milczy na temat przyszłego 
królestwa. Jeśli tylko pojedyncze szczegóły przyszłego panowania Mesjasza 
są opisane bardziej szczegółowo, w którym zbór/kościół ma królować z 
Chrystusem, to dzieje się tak dlatego, że doktryna o królestwie BOŻYM 
musi być rozumiana na podstawie Starego Testamentu. Nowy Testament w 
żadnym miejscu nie wskazuje, że o wiele bardziej obszerne szczegóły 
proroków muszą zostać anulowane lub zastąpione. Wszystko, co prorocy 
objawili na temat nadchodzącego królestwa i panowania Mesjasza, czeka 
na wypełnienie, gdy Jezus przyjdzie w mocy i chwale. Nadzieja na 
przywrócenie Izraela (Dz 1:6) jest częścią tradycji Nowego Testamentu; 
Jezus nigdy jej nie kwestionował. Wynika to jasno z Jego obietnicy danej 
apostołom, że będą oni rządzić dwunastoma plemionami Izraela w nowym 
wieku (Mt 19:28).

Idea ta nie wywodzi się z Nowego Testamentu. Psalmista przewidział czas, 
w którym odrodzony Izrael będzie żył w pokoju pod rządami "tronów domu 
Dawida" (Ps 122:5). Izajasz również mówił o Jerozolimie, która zostanie 
przywrócona do doskonałości i będzie miała sędziów "jak n a  początku" 
oraz doskonałego króla, który będzie panował wraz ze swoimi władcami 
(Izajasza 32:1).

W Nowym Testamencie wątki proroctw mesjańskich są celowo i konkretnie 
podsumowane w Objawieniu i powiązane z powrotem Jezusa. Jest to 
objawienie Chrystusa. Nie może być niczym innym, ponieważ Jezus 
Chrystus jest autorem, który przekazał to, co zostało objawione.



36

czego nauczył się od BOGA (Obj. 1,1). Ci, którzy mówią o "żydowskim 
objawieniu" i mają na myśli, że nie jest ono chrześcijańskie, wprowadzają 
wierzących w błąd. Pierwotna wiara chrześcijańska jest zdecydowanie 
żydowska: Jezus był i jest Żydem, którego nauki są zakorzenione w tradycji 
żydowskiej. W Księdze Objawienia Jezus potwierdza wiele rzeczy, które 
zostały już opisane w Ewangeliach. W swoich napominających listach do 
kościołów (Ap 2 i 3) Jezus pokazuje, że jest w pełni oddany tradycyjnym 
naukom mesjańskim Starego Testamentu. Faktu tego nie da się uniknąć, 
chyba że ktoś ucieknie się do drastycznych środków zaprzeczenia, że 
zmartwychwstały Chrystus jest przekazicielem objawienia i usunięcia z 
Ewangelii wielu stwierdzeń dotyczących czasów ostatecznych. Tragedią 
teologii krytycznej jest to, że w swojej desperacji stworzenia Jezusa, który 
odpowiadałby jej poglądowi na zbawiciela, stworzyła chrześcijańską 
doktrynę wiary, która po prostu ignoruje lub eliminuje duże części relacji 
Nowego Testamentu. Czyniąc to, wymyśliła własną, radykalnie nową 
doktrynę Starego i Nowego Testamentu o królestwie BOGA i przypisała 
Jezusowi swoje własne kreatywne pomysły!

10. Eliminacja przyszłego królestwa przez teologię 
postapostolską

Pisma teologiczne naszych czasów są pełne dowodów pokazujących, jak 
niesprawiedliwie traktowane są nauki Jezusa o królestwie. Niektórzy z 
najbardziej szanowanych komentatorów wydają się być zdeterminowani, 
by pozbyć się królestwa czasów ostatecznych, o którym Jezus tak często 
mówił. Uzasadnione sprzeciwy wobec tych masowych prób eliminacji 
często pojawiają się jedynie w przypisach. Zasługują one jednak na znacznie 
więcej miejsca.

Na przykład Leon Morris mówi o "obecnej eschatologii" C.H. Dodda [teorii, 
że królestwo już zaświtało wraz z pierwszym pojawieniem się Jezusa i 
dlatego nie powinno być już postrzegane jako leżące w przyszłości], że jest 
ona "niezadowalająca dla wielu". Niezadowalająca i jeszcze gorsza! 
Ponieważ zasadniczo niszczy nadzieję na królestwo, do którego aspiruje 
cały Nowy Testament, a nawet cała Biblia. Leon Morris wyjaśnia teorię 
profesora Dodda:



37

"Eschaton [koniec czasów] przeszedł z przyszłości do 
teraźniejszości, ze sfery oczekiwań do sfery przeżywanego 
doświadczenia".
(New International Commentary on 1 and 2 Thessalonians; Grand Rapids; 
Eerdmans 1959; s. 147).

Według Dodda w naukach Jezusa nie ma już miejsca na jego prawdziwy 
powrót. Czy zwykły czytelnik Biblii nie powinien zastanawiać się z 
przerażeniem, jak profesor Nowego Testamentu może dojść do takich 
wniosków? Morris mówi dalej, że teoria eschatologii czasu teraźniejszego 
"została zdecydowanie odrzucona przez wielu współczesnych teologów". 
Cytuje J.E. Fisona, który mówi, że "obecna eschatologia jest szczerze 
heretycka w świetle obszernych dowodów Nowego Testamentu". Emil 
Brunner ujmuje to równie dosadnie:

"Oczywiste jest, że Drugie Przyjście nie jest tylko kawałkiem 
mitologii, z którego można zrezygnować. Bez względu na to, jak to 
wydarzenie się odbędzie, cały sens polega na tym, że ono nastąpi. 
Próba uniknięcia tego wydarzenia jest unikaniem fundamentów 
wiary, rozbijaniem kamienia węgielnego, na którym wszystko wisi i 
bez którego wszystko rozpada się na kawałki. Wiara w Chrystusa 
bez oczekiwania na Jego paruzję [powrót] jest kuponem, który 
nigdy nie będzie honorowany, obietnicą, która nie jest traktowana 
poważnie. Wiara chrześcijańska bez oczekiwania paruzji jest jak 
drabina, która sięga donikąd, ale kończy się w nicości".
(Ibid. Bardzo odkrywcze może być zastanowienie się nad 
niepokojącym faktem, że uznany badacz Nowego Testamentu 
może zburzyć "kamień węgielny" wiary Nowego Testamentu. 
Może to również prowadzić do dalszych refleksji na temat tego, 
do czego dążą niektórzy "uczeni teologowie").

Te słowa są świetnie ujęte i niestety aż nazbyt prawdziwe. Faktem jest, że 
miliony chrześcijan w ogóle nie rozumieją powrotu Jezusa na ziemię, a tym 
bardziej rzeczywistości królestwa, które obiecał ustanowić na ziemi w tym 
czasie. A przecież królestwo BOŻE i powrót Chrystusa stanowią centrum i 
rdzeń chrześcijańskiego przesłania! Bez jasnego przedstawienia królestwa 
Bożego z pewnością nie może istnieć prawdziwe chrześcijaństwo.



38

Fakt, że J.E. Fison i Emil Brunner podkreślają wielkie przyszłe wydarzenie, 
jest bardzo mile widziany, ale mimo to nie jest satysfakcjonujące, gdy 
mówią o królestwie w tak niejasnych terminach: "Bez względu na to, jak to 
wydarzenie może mieć miejsce", ponieważ Nowy i Stary Testament, w 
których jest ono zakorzenione, mówią o nim bardzo konkretnie. Prorocy 
opisują przywróconą teokrację bardzo szczegółowo.

W Nowym Testamencie znajdujemy wystarczająco dużo stwierdzeń, aby 
udowodnić, że wielki dzień Pański, w którym Stary Testament mówi, że 
królestwo zostanie ustanowione, jest teraz związany z powrotem Jezusa w 
mocy i chwale. W Starym Testamencie znajdujemy wiele stwierdzeń 
opisujących wydarzenia, które poprzedzą lub nastąpią po Dniu Pańskim. 
Zajmiemy się tym bardziej szczegółowo w jednym z kolejnych rozdziałów.

Chciałbym zakończyć tę pierwszą część podsumowaniem tezy leżącej u jej 
podstaw:

Twierdzenie, że Jezus jest obiecanym Mesjaszem, nie jest 
rozstrzygające, jeśli termin "Mesjasz" nie jest rozumiany w 
kontekście biblijnym. W Nowym Testamencie nie ma dowodów na 
to, że Jezus odrzucił jakąkolwiek część roli przepowiedzianej dla 
Mesjasza w Starym Testamencie. Jednak kiedy po raz pierwszy 
pojawił się na ziemi, nie próbował przejąć kontroli nad światem 
jako Mesjasz. Jednak każdy, kto twierdzi, że Jezus nigdy nie 
spodziewał się rządzić światem jako Mesjasz i król zasiadający na 
tronie w Jerozolimie, j e s t  w  wielkim błędzie. Podczas swojego 
pierwszego pojawienia się powołał swoich uczniów i przygotował 
ich do zadania w nadchodzącym królestwie, a następnie poddał 
się śmierci z rąk wrogich żydowskich i rzymskich urzędników. 
Zmartwychwstanie, które wtedy nastąpiło, jest gwarancją, że 
pokonał śmierć i dlatego znajduje się w pozycji, z której pewnego 
dnia może powrócić na ziemię, aby wypełnić resztę mesjańskiej 
misji i zrealizować wizję proroków dotyczącą pokoju na ziemi.

Jezus został przywrócony do życia po trzech dniach. "Za pomocą wielu 
dowodów" (Dz 1:3) Jego zmartwychwstanie zostało potwierdzone jako fakt 
historyczny. W następnych dniach miał osobisty kontakt z apostołami, 
którzy znali go bardzo dobrze. Piotr ogłosił:
"Jedliśmy i piliśmy z Nim po tym, jak zmartwychwstał" (Dz 10:41). Sam 
Jezus udowodnił, że jest teraz



39

Nieśmiertelny człowiek pozostał widzialny, namacalny i wcielony: "Duch 
bowiem nie ma ciała ani kości, jak widzicie, że Ja mam" (Łk 24:39). Przez 
prawie sześć tygodni, jako nieśmiertelna istota ludzka, pierwszy członek 
nowego stworzenia, kultywował kontakt ze śmiertelnikami, co było 
zapowiedzią tego samego zjawiska, którego znacznie większa rzesza 
doświadczy w nadchodzącym królestwie. Po 40 dniach Jezus został wzięty 
do nieba (Dz 1:9-11). Mesjasz jest teraz - siedząc po prawicy BOGA - głową 
swojego kościoła, który zaprasza do udziału w mesjańskiej chwale w 
nadchodzącym wieku.

Błąd "teologii", która nie chce oddać sprawiedliwości temu prostemu 
biblijnemu programowi, polega na jej antypatii do rzeczy mesjańskich (a 
tym samym do samego Mesjasza). W rezultacie straciła ona z oczu główny 
biblijny fakt, że Jezus jest Mesjaszem, którego przeznaczeniem jest nie 
tylko umrzeć za grzechy ludzkości, ale także rządzić ziemią w przyszłej 
teokracji, która zostanie ustanowiona po Jego powrocie. Jeśli Kościół chce 
być Kościołem, jego głównym zadaniem jest głoszenie tej wielkiej dobrej 
nowiny.



40

Część 2

Biblijna koncepcja mesjanizmu

- i jak zniknęła z nauczania Kościoła

1. Zbawienie przez Mesjasza

Stary i Nowy Testament są dokumentami mesjańskimi na wskroś. John 
Bright wskazuje, że mesjańskie królestwo jest tematem jednoczącym pisma 
biblijne:

"Idea Królestwa Bożego zawiera w sobie całe przesłanie Biblii. Idea 
ta nie tylko odgrywa ważną rolę w naukach Jezusa, ale można ją 
również znaleźć w takiej czy innej formie w całej Biblii ... Stary i 
Nowy Testament należą do siebie jak dwa akty dramatu. Pierwszy 
akt wskazuje na zakończenie drugiego aktu, a bez pierwszego 
dramat byłby niekompletny i niezadowalający. Jednak drugi akt 
musi być odczytywany w świetle pierwszego, w przeciwnym razie 
nie można zrozumieć jego znaczenia. Sztuka jest bowiem 
organiczną jednością. Biblia j e s t  pojedynczą księgą. 
Gdybyśmy mieli nadać tej księdze tytuł, moglibyśmy słusznie 
nazwać ją "Księgą nadchodzącego Królestwa Bożego"".
(Królestwo Boże; Nowy Jork; Abingdon Press 1953; str. 7 i 197)

Musimy ponownie pamiętać, że "Chrystus" jest jedynie tłumaczeniem 
hebrajskiego słowa oznaczającego Mesjasza (króla namaszczonego przez 
BOGA) i że "wiara chrześcijańska" zasadniczo oznacza "wiarę mesjańską". 
W sensie biblijnym chrześcijanie są zatem "mesjanistami", naśladowcami 
Mesjasza. Biorąc pod uwagę te definicje, trochę dziwne jest, gdy czołowy 
badacz Nowego Testamentu mówi:

"Dziś mesjanizm jest martwy, z wyjątkiem kilku sekciarskich grup 
marginalnych. Prawie nikt nie wyraża swoich przekonań i nadziei 
dotyczących wszechświata w tych kategoriach ... Nikt poważnie 
nie oczekuje na Mesjasza, który wypełni



41

chce być jedynym rozwiązaniem wszystkich problemów świata - 
duchowych i politycznych".
(J.A.T. Robinson; The Human Face of God; SCM Press 1973; str. 9).

Faktem jest jednak, że Nowy Testament, od pierwszej do ostatniej strony, 
widzi rozwiązanie wszystkich bolączek tego świata w powracającym 
Mesjaszu. (Powyższy cytat może szybko nasunąć pytanie, jak dalece 
niektórzy teologowie nadal zgadzają się z Nowym Testamentem).

Dla chrześcijan Nowego Testamentu odkupienie dokonane przez śmierć 
Jezusa nie zakończyło jeszcze mesjańskiego dramatu. Świat wciąż 
pozostawał pod panowaniem i oszustwem szatana, który nadal jest 
"bogiem tego świata" (2 Kor 4:4). Ta straszna sytuacja zostanie naprawiona 
dopiero po powrocie Mesjasza pod koniec tego wieku. Dla chrześcijan jest 
to prawdziwa perspektywa, która opiera się na prorokach, apostołach i 
Jezusie.

Ale jeśli dziś tylko "sekciarskie grupy marginesu" nadal oczekują, że Mesjasz 
rozwiąże wszystkie nasze problemy, to ta biblijna nadzieja pierwszych 
chrześcijan musiała w pewnym momencie zostać zastąpiona czymś innym. 
A jeśli tak jest, to nic dziwnego, że dzisiejsi chrześcijanie mają trudności z 
utożsamianiem się z tym, czego nauczał Jezus. Jeśli rzeczy mesjańskie są im 
obce, to nieuchronnie Jezus z Biblii jest im również obcy i odwrotnie, 
ponieważ Jezus jest Mesjaszem!

W Nowym Testamencie twierdzenie Jezusa, że jest Mesjaszem, stanowi 
centrum wiary chrześcijańskiej. Wszystkie tytuły nadane Jezusowi w 
Nowym Testamencie są bezpośrednio związane z faktem, że twierdził on, iż 
jest Mesjaszem. Odkupienie, kapłaństwo i królewskość są trzema 
fundamentalnymi składnikami Mesjaństwa. Co więcej, roszczenie do bycia 
Mesjaszem jest roszczeniem wyłącznym, ponieważ może być tylko jeden, 
który może słusznie zgłosić to roszczenie. Intencją pisarzy Nowego 
Testamentu było pokazanie ludziom, że Jezus - i tylko Jezus - jest 
prawdziwym Mesjaszem. Jeśli dziś zapytamy, jak należy oceniać 
wiarygodność Jezusa, odpowiedź jest prosta: wypełnia On ramy stworzone 
przez Stary Testament dla Mesjasza. Nowy Testament podkreśla, że Jezus 
jest w stanie zrobić wszystko, co Mesjasz musi zrobić zgodnie z Pismem 
Świętym w ramach boskiego planu. Jednak historia zostaje zakończona 
dopiero wtedy, gdy



42

kiedy Mesjasz zostanie ustanowiony władcą świata, a sprawiedliwy rząd 
zostanie przywrócony na ziemi. Nowy Testament mówi o tej mesjańskiej 
przyszłości w wielu wersetach. Wszystko koncentruje się na nadchodzącym 
wielkim punkcie kulminacyjnym, kiedy władza nad światem zostanie wyjęta 
z rąk Szatana i przekazana Jezusowi.

Jeśli przyjrzymy się, jak Paweł i Piotr pracowali w Dziejach Apostolskich, 
zobaczymy, że dołożyli wszelkich starań, aby pokazać ludziom, że Jezus jest 
obiecanym Królem Izraela i Zbawicielem świata. I nie tylko to - wyjaśnili, że 
zmartwychwstanie Mesjasza i jego obecne zjednoczenie z Ojcem jest tylko 
preludium do kolejnego wielkiego wydarzenia w boskim programie 
odkupienia: powrotu Jezusa na ziemię. Piotr odpowiedział na uzasadnione 
pytanie, dlaczego Jezus w ogóle opuścił ziemię, skoro jest Mesjaszem, który 
ma panować na tronie Dawida:

"Mesjasz przeznaczony dla was musi oczywiście być przyjęty do 
nieba aż do czasów naprawienia wszystkich rzeczy, o których BÓG 
mówił przez usta SWOICH świętych proroków od najdawniejszych 
czasów" (Dzieje Apostolskie 3:20-21).

Dla Piotra jest zatem całkowicie jasne, że program mesjański jest 
niekompletny, dopóki nie wydarzą się rzeczy przewidziane przez proroków. 
Wtedy BÓG ześle Mesjasza (Dzieje Apostolskie 3:20). Do tego czasu "niebo 
musi Go przyjąć". Ta przepowiednia Piotra odzwierciedla poglądy jego 
Mistrza, który obiecał apostołom:

"Gdy świat stanie się nowy, a Syn Człowieczy zasiądzie na tronie 
chwały, wy, którzy poszliście za Mną, zasiądziecie na dwunastu 
tronach i będziecie sądzić dwanaście pokoleń Izraela" (Mt 19:28).

Program leżący u podstaw Nowego Testamentu opiera się na bardzo 
znanym i niezwykłym fragmencie Psalmu 110, który był kiedyś 
przedmiotem interesującego dialogu między Jezusem a faryzeuszami:

Ale kiedy faryzeusze zebrali się razem, Jezus zapytał ich, mówiąc: 
"Co myślicie o Chrystusie? Czyim jest synem? Odpowiedzieli Mu: 
Dawida. Rzekł do nich: Jakże więc Dawid nazywa go Panem w 
duchu, mówiąc: Pan rzekł do Pana mego: Siądź po prawicy mojej, 
aż położę nieprzyjaciół twoich



43

pod stopy twoje?" Jeśli więc Dawid nazywa go Panem, to jak j e s t  
jego synem? (Mateusza 22:41-45).

Odpowiedź na to pytanie jest bardzo prosta. Mesjasz miał b y ć  jednym i 
drugim: potomkiem Dawida, jego synem i, co zaskakujące, także jego 
Panem.

Pochodzenie Jezusa od Dawida jest wywnioskowane przez Mateusza przez 
Salomona (Mt 1:6) i przez Łukasza przez Natana (Łk 3:31). Linia królewska 
rozpoczynająca się od Salomona zakończyła się na Jokakimie (Koniaszu; Jer 
22:24-30); nowym spadkobiercą został Szealtiel, syn Neriasza, potomek 
Dawida przez Natana (Mt 1:12; Łk 3:27). Najprawdopodobniej Józef i Maria 
byli potomkami Dawida przez Natana. Jest całkiem możliwe, że Józef i 
Maria byli kuzynami. (Dalsze szczegóły w: "Genealogy of Jesus Christ; 
Smith's Concise Dictionary of the Bible; 1865).

Pytanie Jezusa sugerowało, że Dawid uznał Jezusa za Pana i Mesjasza 
jeszcze przed jego narodzeniem. Faryzeusze nie byli jednak gotowi uznać, 
że Jezus jest Panem i Mesjaszem, mimo że mogli wiedzieć, że był 
potomkiem Dawida; a poza tym widzieli cuda, które towarzyszyły jego 
twierdzeniom.

Rozwój służby mesjańskiej jest tak zwięźle przedstawiony w Psalmie 110:1, 
że werset ten jest cytowany lub przywoływany około 25 razy w Nowym 
Testamencie. Werset ten jest klasycznym starotestamentowym 
objawieniem nadchodzącego Mesjasza i dlatego jest niezbędny dla naszej 
doktryny wiary. Boski plan jest tu przedstawiony w dwóch krótkich 
wersetach. Jedyny Bóg Izraela przemawia do Pana Dawida, nadchodzącego 
Mesjasza: "Mów do mego Pana [Mesjasza] od Pana [Jahwe]: Siądź po 
prawicy mojej, aż uczynię nieprzyjaciół twoich podnóżkiem stóp twoich!".

Na podstawie tego wersetu możemy zrozumieć, że Jezus został nazwany 
"Panem" w znaczeniu "Pan i Mesjasz" (zob. Dz 2:34-36). Piotr kładzie tutaj 
podwaliny pod chrystologię Nowego Testamentu, wyjaśniając związek 
Jezusa z Ojcem. To stwierdzenie apostoła o Jezusie nie powinno być 
odrzucane jako "żydowskie". Nie zostało ono również zastąpione 
"rozszerzonym" poglądem, gdy Jan napisał swoją ewangelię. Podobnie jak 
Piotr, Jan pisał z jednego powodu: chciał udowodnić, że Jezus jest 
Mesjaszem, Synem Bożym (J 20:31). Poglądy postbiblijne zlekceważone



44

Te bardzo ważne fakty i zaczęły przedstawiać Jezusa, który różnił się od 
biblijnego Jezusa, Mesjasza, i był to Jezus, który był kimś więcej niż tylko 
człowiekiem. Ta pogańska chrystologia miała antyżydowskie nastawienie; 
wraz z nią doszło do utraty mesjanizmu Nowego Testamentu i 
wynikającego z tego zamieszania wokół królestwa Mesjasza.

Piotr nawiązuje do tego wersetu Starego Testamentu, mówiąc, że "niebo 
musi przyjąć Mesjasza aż do czasu odnowienia wszystkich rzeczy" (Dz 3:21).

Przepowiednię, że wrogowie zostaną poddani Mesjaszowi, znajdujemy w 
innym psalmie:

"Ja [JHWH] poświęciłem mego Króla [Mesjasza] na Syjonie, mojej 
świętej górze (...) Proś MNIE, a dam ci narody w dziedzictwo, w 
posiadanie krańce ziemi. Rozbijesz je rózgą żelazną jak naczynie 
garncarza". (Psalm 2:6+8-9)

Tak więc historia ta była spójna i jasna i była niezwykle ważna dla Jezusa i 
kościoła Nowego Testamentu, którzy tęsknili za szczęśliwym zakończeniem 
tego mesjańskiego dramatu po powrocie Jezusa.

Jak już widzieliśmy, Chrystus, który został zabrany do nieba, daje swoim 
uczniom zachętę do pozostania wiernym do końca, obiecując, że pozwoli 
im rządzić światem:

"A temu, kto zwycięży i zachowa moje dzieła do końca, dam 
władzę nad narodami". (Ap 2,26)

Tutaj Jezus powtarza swoją obietnicę nadania apostołom królewskich 
urzędów w nowym przymierzu. Już wcześniej, podczas ostatniego 
wspólnego wieczornego posiłku, powiedział im: "Tak jak mi nakazał mój 
Ojciec, daję wam królestwo, abyście jedli i pili przy moim stole w moim 
królestwie i zasiadali na tronach, sądząc dwanaście pokoleń Izraela" (Łk 
22:29-30).

W Objawieniu ten sam przywilej zostaje następnie rozszerzony na cały 
kościół:

"Temu, kto zwycięży, dam zasiąść ze mną na moim tronie, tak jak i 
ja zwyciężyłem i zasiadłem z moim Ojcem na Jego tronie" (Obj. 
3,21).



45

W świetle tych obietnic zwycięstwa i rządów związanych z powrotem 
Mesjasza, nietrudno zrozumieć entuzjazm dla mesjańskiego królestwa 
wyrażony przez apostołów po tym, jak przez sześć tygodni byli o nim 
szczegółowo informowani przez zmartwychwstałego Jezusa:

"Nawet po swoim cierpieniu ukazał się im żywy w wielu pewnych 
znakach, pozwalając się im widzieć przez czterdzieści dni i mówiąc 
o rzeczach dotyczących królestwa BOGA. Gdy się więc zebrali, 
zapytali Go, mówiąc: "Panie, czy w tym czasie przywracasz 
królestwo Izraelowi?". (Dzieje Apostolskie 1:3,6)

Było to bardzo naturalne pytanie dla każdego, kto dowiedział się od Jezusa, 
że jako Mesjasz miał ustanowić królestwo BOŻE. Jezus nie zrobił nic, by 
zachwiać ich wiarą w przywrócenie królestwa. Jednak nie zostało jeszcze 
ujawnione, kiedy to wielkie wydarzenie będzie miało miejsce:

"Nie do was należy znać czasy i daty, które Ojciec ustalił swoim 
własnym autorytetem". (Dzieje Apostolskie 1:7)

Jezus już wcześniej przyznał, że nie zna dnia ani godziny swojego powrotu 
(Mk 13:32). Upoważnienie uczniów do służby miało nastąpić poprzez 
boskie wylanie Ducha "po tych kilku dniach" (Dz 1:5), ale kiedy królestwo 
miało nadejść, nie było jeszcze znane (Dz 1:6-7).

Mamy tu zatem do czynienia z dwoma różnymi wydarzeniami, które 
dowodzą, że królestwo BOŻE nie zostało wprowadzone w dniu 
Pięćdziesiątnicy. Pytanie zadane przez uczniów w Dziejach Apostolskich 1:6 
o czas przywrócenia królestwa jest pozytywnym dowodem mesjańskich 
oczekiwań, które Jezus przyniósł im w ciągu trzech i pół roku ich wspólnego 
przebywania, a także w czterdzieści dni po Jego zmartwychwstaniu, w 
którym, jak mówi nam Łukasz, "mówił im o rzeczach dotyczących królestwa 
BOŻEGO" (Dz 1:3).

W dzisiejszych interpretacjach Dziejów Apostolskich 1:6 przepaść między 
biblijną mesjańską wiarą pierwszych chrześcijan a nie-mesjańską wersją, 
która pojawiła się w erze poapostolskiej, staje się bardzo wyraźna. Postawa 
apostołów jest jednoznaczna. Ich pytanie o czas przywrócenia królestwa dla 
Izraela pokazuje, że odkładali ostateczne ustanowienie Bożego panowania 
do końca czasów.



46

ziemi w pełni. Komentatorzy słusznie stwierdzają, że oznacza to duchową 
odnowę ludzkości,
"co było kulminacją proroczych i apokaliptycznych oczekiwań wśród 
Żydów". (The Clarendon Bible; Dzieje Apostolskie; Oxford - Clarendon Press 1923; str. 132)

Ale tak powinno być również wśród chrześcijan. Komentarz ten mówi dalej, 
że zainteresowanie uczniów przywróceniem królestwa "zostało wyrażone w 
języku starożytnej żydowskiej nadziei mesjańskiej". Nie jest to zaskakujące. 
Używali żydowskiego mesjanistycznego języka nadziei, ponieważ taka była 
ich nadzieja! Jezus nie zrobił nic, by podważyć ich starotestamentowe 
mesjańskie oczekiwania. Jego dzieło miało związek z ogłoszeniem 
mesjańskiego królestwa, z demonstracją jego mocy. Poprzez odciśnięcie 
nowej duchowej natury, Jego uczniowie mieli mieć możliwość 
uczestniczenia w królestwie, gdy ono nadejdzie. Obiecane "żydowskie 
królestwo mesjańskie" nie było oderwane od wysokich ideałów etycznych, 
które były wymagane, aby w nim uczestniczyć. Królestwo nie było też 
niczym innym niż nadzieją proroków, do której Jezus w pełni się stosował. 
Dlatego mylące jest lekceważące odnoszenie się do nadziei uczniów na 
przywrócone królestwo jako jedynie "żydowskiej nadziei". W rzeczywistości 
nadzieja ta jest całkowicie chrześcijańska i apostolska. Sam Jezus, który 
przyszedł "potwierdzić obietnice ojców" (Rz 15:8), miał tę nadzieję.

Niestety, prawie wszyscy interpretatorzy obrażają się na tych pierwszych 
chrześcijan, którzy są wspomniani w tym decydującym wersecie w Dziejach 
Apostolskich 1:6. Interpretatorzy ci nie doceniają przesłania o królestwie 
BOŻYM, które było centrum nauczania Jezusa (Łk 4:43 i inne); uważają, że 
apostołowie mylili się, myśląc o królestwie w kategoriach żydowskiego 
mesjanizmu.

W komentarzu Kalwina do tego wersetu znajdujemy uderzający przykład 
przeciwko biblijnej wierze pierwszych chrześcijan: "Twoje pytanie zawiera 
tyle błędów, ile słów". Prawdziwy problem leży jednak w antypatii Kalwina 
do mesjańskiego królestwa, które stanowiło centrum przesłania Jezusa.

Interpretatorzy ci czują się zatem zmuszeni do atakowania apostołów (a 
więc pośrednio także Jezusa, który szczegółowo nauczał ich o królestwie), 
ponieważ trzymali się żydowskiego rozumienia królestwa. Nie dostrzegają 
jednak, że ten żydowski pogląd



47

Droga królestwa jest poglądem Starego Testamentu, który Jezus 
wielokrotnie potwierdzał i popierał.

Królestwo Boże z pewnością nie jest tylko wydarzeniem politycznym, które 
nie ma związku z nowym wymiarem duchowym w ludzkich sercach. Nie 
twierdzę też, że duch tego królestwa nie został objawiony w służbie Jezusa. 
Tak, to prawda: Duchowa przemiana, której chrześcijanie muszą 
doświadczyć, już się dokonuje. Ale motywacją do wysiłku i wytrwałości w 
życiu chrześcijanina jest perspektywa uczestnictwa w mesjańskim 
królestwie w przyszłości. To są ramy, w których skonstruowany jest cały 
program Nowego Testamentu. W przeciwieństwie do wielu 
interpretatorów, którzy nie zrozumieli poprawnie tych ram, dla Jezusa nic 
w nowym porządku politycznym na ziemi, z Mesjaszem jako królem 
wyznaczonym przez BOGA, nie jest "prymitywne" lub "prymitywne".
"Żydowski". Jest to najwyższy ideał, jaki kiedykolwiek został objawiony 
ludzkości i nic innego jak cel objawiony przez BOGA dla ludzkości.

Powtarzająca się tendencja interpretatorów do potępiania uczniów z 
powodu ich zainteresowania przywróconym królestwem pokazuje również 
często wrogie nastawienie tradycyjnego chrześcijaństwa do żydowsko-
mesjańskiej postawy Jezusa. Jest to poważny problem, ponieważ atakuje 
centrum nadziei Nowego Testamentu i przesłanie o Królestwie Bożym. 
Dlatego też dzisiejszemu chrześcijaństwu pilnie potrzebna jest zupełnie 
nowa orientacja w stosunku do Nowego Testamentu. Dowód na to 
zostanie dostarczony, gdy interpretatorzy odłożą na bok swoje krytyczne 
nastawienie do apostołów w Dziejach Apostolskich 1:6 i podzielą się z nimi 
swoim żywym zainteresowaniem królestwem mesjańskim, które było 
centrum nauczania Jezusa.

2. Teraźniejszość i przyszłość

Nowy Testament rozgrywa się zarówno w ramach żydowskich, jak i 
mesjańskich. Chrześcijanie w czasach apostolskich mieli jasno określony 
światopogląd, który podzielał również Jezus. Zgodnie z tym zrozumieniem, 
obecny system rzeczy jest zły na wskroś. Ludzkość znajduje się w uścisku 
złych mocy, z których



48

z której ostatecznie może zostać wyzwolony jedynie dzięki interwencji 
BOGA, który posłał swojego Syna, Mesjasza, aby zniszczył szatana i jego 
demony. Chociaż poszczególni wierzący mogą uwolnić się od 
wszechogarniającej tyranii szatana nawet dzisiaj, cały świat jako całość jest 
nadal "pod władzą złego" (1 Jana 5:19), który "zwodzi cały świat" (Obj. 
12:9).

Dla Pawła ten okres historii, w którym żyjemy aż do powrotu Mesjasza, to 
"obecny zły świat" (Ga 1:4), którym rządzi szatan (2 Kor 4:4). Całe 
stworzenie wzdycha i czeka na odkupionych ludzi, którzy zostaną objawieni 
i nieśmiertelni podczas zmartwychwstania (Rz 8:19 i nast.).

Prawdą jest, że chrześcijanie już dziś mogą doświadczyć czegoś z tego 
odkupienia, które zostanie udzielone światu, gdy Jezus ustanowi swoje 
królestwo. Już teraz mogą być "wybawieni przez BOGA z mocy ciemności i 
przeniesieni do królestwa umiłowanego Syna" (Kol 1:13 - NLB). Są już 
synami i córkami Boga zrodzonymi z Ducha (Jana 3:3-5; Jakuba 1:18; 2 
Koryntian 6:18). Nie może nas to jednak wprowadzać w błąd,  że 
mesjańskie królestwo BOGA już nadeszło, ponieważ stanie się tak dopiero 
wtedy, gdy Mesjasz pojawi się z obłoków i przejmie władzę nad światem.

Zgodnie z tym, co Paweł pisze w tym samym liście, dziedziczenie królestwa 
leży w przyszłości (Kol 3:24). Żaden werset w Biblii nie mówi, że 
chrześcijanie już "odziedziczyli królestwo BOŻE".

Do dziś chrześcijanie powinni modlić się do BOGA: "Przyjdź królestwo 
Twoje!". Zgodnie z tym, co powiedział Jezus, będzie to związane z 
katastrofalnymi wydarzeniami pod koniec tego wieku, dzięki którym 
wierzący powinni rozpoznać, "że królestwo BOŻE jest bliskie" (Łk 21:31).

Jezus i apostołowie wierzyli, że obecny wiek podlega panowaniu szatana i 
oczekiwali przyszłego wieku, w którym królestwo BOŻE zostanie 
ustanowione wraz z powrotem Jezusa. Te proste ramy czasowe nadają 
spójność Nowemu Testamentowi. Istnieje precyzyjnie określony boski 
program, który wpływa na losy ludzkości i pozwala chrześcijanom znosić 
prześladowania i uciski, ponieważ mogą oni oczekiwać na radosne 
królestwo królewskie w przyszłym wieku. W nim nadużycia panujące na 
ziemi zostaną uporządkowane.



49

a wierni zostaną nagrodzeni nieśmiertelnością. Wtedy ziemia zostanie 
uwolniona od tyranii szatana, a chrześcijanie, którzy pozostaną wierni do 
końca, będą odgrywać aktywną rolę w odnowie społeczeństwa pod 
mesjańskimi rządami Jezusa. Nowy Testament przedstawia nam jasno 
określony cel, który zostanie osiągnięty wraz z powrotem Jezusa, abyśmy 
mogli chętnie znosić cierpienia, które mogą nas spotkać, nawet jeśli będzie 
to śmierć męczeńska, w obliczu wielkiej nagrody, która nas czeka.

Zgodnie z jednogłośnym świadectwem Nowego Testamentu, celem 
chrześcijan jest uzyskanie "życia wiecznego" - przynajmniej tak mówią 
nasze tłumaczenia. Truizmem jest, że grecki termin, o którym mowa, 
oznacza również "życie w przyszłym wieku". (Zob. np: C.K. Barrett; The 
Gospel According to St John; London: SPCK 1972: "Życie wieczne" (Dan 
12:2) oznacza, zgodnie z wyjaśnieniem rabinów, "życie w przyszłym wieku" 
s. 179).

Odnosi się to do nieśmiertelności i miejsca w nowym wieku przyszłego 
królestwa. Tłumacząc greckie słowo "aion" (wiek) jako "świat", starsze 
tłumaczenia przyczyniły się do zaciemnienia typowej żydowskiej różnicy 
między "tym wiekiem" a "przyszłym wiekiem" królestwa, która ma 
fundamentalne znaczenie dla biblijnego chrześcijaństwa. (por. Mt 12:32; 
Mk 10:30; Łk 16:8; 18:30; Ef 1:21; Hbr 6:5).

Dwa wieki i dobrze znany chrześcijański termin "życie wieczne" - dosłownie 
"życie w przyszłym wieku" - mówią o mesjanizmie, który jest podstawą 
całego Nowego Testamentu.

3. Bitwa w niebiańskim świecie

Widzieliśmy, że Jezus przypisuje zło w naszym obecnym porządku 
najbardziej niegodziwej niebiańskiej postaci, Szatanowi Diabłu. Działania 
szatana, które przenikają wszystkie obszary społeczeństwa, są wspierane 
przez armię demonicznych sił,  k t ó r e  umiejętnie i wywrotowo pracują, 
aby zaciemnić przesłanie zbawienia, zaślepić serca ludzi i odwrócić ich od 
przesłania zbawienia.



50

prawdy, która mogłaby uchronić ich przed jego diabelskim oszustwem. 
Dominujący wpływ szatana jest faktem, który ma wpływ na cały 
wszechświat - przynajmniej tak rozumieli to autorzy Nowego Testamentu. 
Ponieważ Jezus jest Mesjaszem, którego przeznaczeniem jest pokonanie 
Szatana i jego wspólników, jest całkiem oczywiste, że toczy On nieustanną 
walkę z siłami zła. W Nowym Testamencie dowiadujemy się o tym 
szczegółowo i słyszymy o ciągłej opozycji, z jaką Jezus musiał się zmierzyć w 
postaci demonów, chorób lub wrogich władz religijnych lub politycznych.

Patrząc wstecz na dzieło Jezusa, Jan podsumowuje Jego misję jako 
zniesienie dzieł diabła: "W tym celu Syn Boży został objawiony, aby 
zniszczyć dzieła diabła" (1 Jana 3:8).

Piotr podsumowuje dzieło Jezusa dokładnie w ten sam sposób: "Jak BÓG 
namaścił Jezusa z Nazaretu Duchem Świętym i mocą, który czynił dobrze i 
uzdrawiał wszystkich, którzy byli w mocy diabła, bo BÓG był z nim" (Dz 
10:38, Luth 84).

Poświęcając swoje życie, Mesjasz zatriumfował nad największym wrogiem 
ludzkości. A jednak jest to zwycięstwo, które do dziś jest niepełne, 
ponieważ Jan wciąż może powiedzieć, że świat jest całkowicie w uścisku 
złego (1 Jana 5:19). Ale dobra wiadomość jest taka, że "bóg tego świata", 
Szatan (2 Koryntian 4:4), ma tylko krótki czas na kontynuowanie swojego 
nikczemnego dzieła. Dzień Mesjasza z pewnością nadejdzie, kiedy diabeł 
będzie musiał ostatecznie ustąpić (Rz 16,20; Ap 20,1-6). Wtedy Królestwo 
Boże zdobędzie przewagę na całej ziemi.

Jest to prosta historia Mesjasza, która leży u podstaw wszystkich relacji 
Nowego Testamentu. Każda księga i każdy list pokazuje na swój sposób, jak 
rozwinie się dramat mesjański. I rzeczywiście jest to dramat. Napięcie 
wzrasta, gdy świat staje się coraz bardziej zły i gorszy ("A ludzie źli i 
zwodziciele postępować będą w gorsze rzeczy, zwodząc i będąc 
zwodzonymi" - 2 Tymoteusza 3:13).

Skończy się to dopiero wtedy, gdy Mesjasz zaatakuje to beztroskie i 
bezbożne społeczeństwo pod koniec tego wieku i przejmie królestwa tego 
świata z nieodpartą mocą



51

"przy objawieniu się Pana Jezusa z nieba wraz z aniołami Jego 
mocy, w ogniu płomienistym. Czyniąc to, sprowadzi zagładę na 
tych, którzy nie znają BOGA, i na tych, którzy nie są posłuszni 
ewangelii Pana naszego Jezusa" (2 Tes 1:7-8; Mt 24:37-39).

Nikt tak naprawdę nie może kwestionować tych faktów z Nowego 
Testamentu. Musimy jednak zadać sobie pytanie, dlaczego kościoły, które 
nazywają siebie chrześcijańskimi, wydają się działać w zupełnie innych 
ramach i dość wyraźnie odrzuciły pogląd Nowego Testamentu z jego cha- 
rakterystyczną perspektywą historyczną i płonącą nadzieją na powrót 
Mesjasza pod koniec tego wieku. Musimy również zadać sobie pytanie, 
dlaczego powinniśmy nadal nazywać system wiary "chrześcijańskim", który 
wydaje się p o r z u c a ć  mesjańską strukturę, w którą Jezus, Chrystus, 
wierzył i nauczał.

4. Antymesjanistyczne tendencje we współczesnej 
teologii

Czytając prace dzisiejszych "liberalnych" teologów, uderza swobodny 
sposób, w jaki ignorują lub gardzą wieloma stwierdzeniami mesjańskiego 
przesłania Nowego Testamentu. Odnosząc się do pytania Jezusa 
skierowanego do faryzeuszy na temat Mesjasza: "Co sądzicie o Chrystusie? 
Czyim jest synem?" J.A.T. Robinson wskazuje, że pierwotnie było to 
"żydowskie pytanie oczekujące żydowskiej odpowiedzi". W NEB jest ono 
przetłumaczone całkiem poprawnie: "Jaka jest twoja opinia o Mesjaszu?". 
Ale to nie jest tylko żydowskie pytanie. Jeśli Jezus Chrystus zadał to pytanie, 
to czy z definicji nie jest to również pytanie chrześcijańskie? A jeśli miało 
ono dać faryzeuszom ważną lekcję, to czy nie powinno ono również 
informować nas, chrześcijan, o tym, na czym Jezusowi tak bardzo zależało? 
Robinson jest zdania, że ...

"... Chrystus jest bardzo silnie zdeterminowany historycznie i 
geograficznie. Jest Żydem i to późnym Żydem".
(Ludzkie oblicze Boga; str. 1,8)



52

Niemniej jednak chrześcijański pisarz Listu do Hebrajczyków odnosi ideę 
mesjańską do przymierza zawartego z Dawidem i zakłada, że jego czytelnicy 
znają obietnicę proroka Natana daną Dawidowi, że jego chwalebny 
potomek odziedziczy tron ojca (Hbr 1:5; Ps 2:7; 2 Sam 7:14). Podobnie 
Psalm 110:1 jest wersetem na wskroś mesjańskim, który został przyjęty z 
miłością przez wszystkich pisarzy Nowego Testamentu, ponieważ tak jasno 
i zwięźle podsumowuje program mesjański: Mesjasz jest teraz z Ojcem i 
oczekuje na wielki moment swego powrotu, aby ustanowić królestwo BOŻE 
poprzez "odnowienie wszystkich rzeczy" (Dzieje Apostolskie 2:34-35; 3:21). 
Zgodnie z jednogłośnym oświadczeniem pisarzy Nowego Testamentu, BÓG 
już mówił o Chrystusie w tym psalmie na długo przed narodzinami Jezusa w 
Betlejem, który dla nich jest Jezusem z Nazaretu. Mojżesz również 
przepowiedział narodziny Mesjasza, gdy napisał: "Pan, twój Bóg, wzbudzi ci 
proroka takiego jak ja spośród ciebie, spośród twoich braci" (Pwt 18:15; 
cytowane w Dziejach Apostolskich 3:22 i 7:37).

Teologowie często próbują umniejszać mesjanizm Nowego Testamentu za 
pomocą teorii, że termin "Chrystus" znalazł walutę "poza judaizmem, 
ponieważ przestał być tytułem i stał się imieniem własnym". (J.T.A. 
Robinson; str. 9). Tragicznie jest w przypadku chrześcijaństwa, które 
rozwinęło się (a raczej zdegenerowało) po okresie Nowego Testamentu. 
Każdy, kto twierdzi, że termin lub tytuł "Chrystus" w Nowym Testamencie 
nie ma wyraźnie określonego oficjalnego znaczenia żydowskiego, podważa 
całą treść apostolskiej wiary chrześcijańskiej, zgodnie z którą Jezus jest 
Chrystusem oczekiwanym w pismach żydowskich, który działał zgodnie z 
przepowiedniami tam zawartymi i jest również przeznaczony do działania 
w ten sposób. Są teolodzy, którzy chcieliby nawet, abyśmy uwierzyli, że 
"Chrystus" jest określeniem, "z którego sam Jezus był bardzo 
niezadowolony" (J.T.A. Robinson; s. 9). Jest to jednak sprzeczne z 
oczywistym faktem, że było to wielkie centralne objawienie wiary dla 
Jezusa, kiedy został uznany za Mesjasza:

"Mówi do nich: Lecz wy za kogo Mnie uważacie? Lecz Szymon 
Piotr odpowiedział i rzekł: Ty jesteś Chrystus, Syn Boga żywego. A 
Jezus odpowiadając, rzekł mu: Błogosławiony jesteś, Szymonie, 
bar Jona, bo nie objawiły ci t e g o  ciało i krew, lecz Ojciec mój, 
który jest w niebie" (Mateusza 16:15-17).



53

To, za co Jezus musiał później skrytykować Piotra, to nie jego 
uświadomienie sobie, że jest Mesjaszem (ponieważ było to święte 
objawienie, które dał mu BÓG), ale jego niechęć do zaakceptowania faktu, 
że Mesjasz musi osiągnąć chwałę poprzez cierpienie i śmierć.

Czasami wydaje się, że teologowie chcą odwrócić naszą uwagę od tytułu 
"Mesjasz", aby przekonać nas, że powinniśmy raczej nazywać Jezusa 
"Panem" lub "Synem Bożym":

"Pomimo całej wagi i znaczenia, jakie Kościół widział w Jezusie, 
teologiczna kategoria "Mesjasza" z jej politycznym i 
eschatologicznym wydźwiękiem została wkrótce zastąpiona ... 
"Chrystus" przetrwał jako imię, które było wymienne z 
"Jezusem"".
(J.T.A. Robinson; str. 9)

Jednak polityczne i eschatologiczne powiązania tytułu "Mesjasz" stają się 
niezwykle wyraźne w relacjach o Jezusie w ewangeliach synoptycznych. W 
swojej Ewangelii Jan pragnie przedstawić nam Jezusa jako Mesjasza, Króla 
Izraela (J 20:31; 1:41+49). W Objawieniu wyraźnie i jednoznacznie 
podkreślił żydowski mesjanizm Jezusa, który przemawia do kościołów jako 
Mesjasz we wszechstronnych mesjańskich terminach; opisy 
spektakularnego powrotu Jezusa w mocy i chwale, z którymi będzie rządził 
ziemią, opierają się na proroctwach Starego Testamentu (Obj 5:10; 20:1-6; 
Jer 23:5-6 i inne).

Musimy przyznać, że poganie, którzy licznie nawrócili się do Kościoła, mieli 
trudności ze zrozumieniem, co oznacza wiara w Jezusa jako Mesjasza. Byli 
jednak szczęśliwi, mogąc zaakceptować pewnego rodzaju postać Boga. Za 
swojego życia apostołowie z pewnością nie pozwoliliby poganom dołączyć 
do kościoła bez dokładnego pouczenia o mesjańskich naukach Jezusa. W 
okresie poapostolskim słowo "Mesjasz" stopniowo traciło swoje znaczenie, 
zaciemniając i błędnie rozumiejąc tożsamość postaci znajdującej się w 
centrum wiary.

Ridderbos zauważa, że u Pawła termin "Chrystus" nigdy nie traci swojego 
oficjalnego znaczenia jako tytuł Króla obiecanego przez BOGA.

"Nawet jeśli wydaje się, że imię Chrystus nabrało znaczenia 
imienia własnego w użyciu Pawłowym, nie oznacza to, że to 
określenie straciło swoje oficjalne historyczne znaczenie 
izraelskie".
(Paul, An Outline of His Theology; London SPCK 1977; str. 51).



54

Faktem jest, że "Chrystus" wydaje się być właściwym imieniem dla nas, 
pogan. Aby jednak zrozumieć Nowy Testament, musimy nauczyć się, że 
"Chrystus" jest tytułem należącym do obiecanego Syna Dawida, którego 
przeznaczeniem jest ustanowienie panowania obejmującego cały świat w 
nadchodzącym wieku. Mesjańskie znaczenie Nowego Testamentu można 
odzyskać, czytając słowo "Mesjasz" lub "Pomazaniec" zamiast słowa 
"Chrystus".

Fakt, że wiara w Jezusa jako Mesjasza została utracona, doprowadził do 
odstępstwa od pierwotnej biblijnej wiary chrześcijańskiej i jest 
odpowiedzialny za to, że ludzie, którzy nie zostali przeszkoleni w wierze 
biblijnej, stali się wyobcowani z koncepcji mesjańskich. Nie jest jednak 
sprawiedliwe przypisywanie tej straty chrześcijanom Nowego Testamentu, 
dla których było to wielkie centralne wyznanie ich wiary, że Jezus był 
jedynym Mesjaszem oczekiwanym przez Żydów. Dla nich utrata tego 
centrum wiary miała wyraźnie antychrześcijański charakter:

"Każdy, kto wierzy, że Jezus jest Chrystusem, narodził się z BOGA" 
(1 Jana 5:1).

"Któż jest kłamcą, jak nie ten, kto zaprzecza, że Jezus jest 
Chrystusem? On jest antychrystem" (1 Jana 2:22).

Jest oczywiste, że wiara w Jezusa jako obiecanego Mesjasza stanowiła 
podstawę całej apostolskiej pracy misyjnej. Jest to jednoczący temat całego 
Nowego Testamentu. Przyznanie, że poganie mogli stać się członkami 
kościoła bez właściwego zrozumienia Jezusa jako Mesjasza, jest po prostu 
przyznaniem, że kościół utracił pierwotne znaczenie centralnej postaci 
wiary chrześcijańskiej.

J.Y. Campbell mówi w A Theological Word Book of the New Testament (pod 
redakcją Alana Richardsona, SCM Press 1979, s. 46): "W tradycji 
chrześcijańskiej 'Chrystus' najpierw nabrał nowego i innego znaczenia i stał 
się po prostu imieniem takim jak 'Jezus'". Campbell przyznaje jednak, że 
Jezus nie zostałby zrozumiany, gdyby nadał tytułowi "Mesjasz" zupełnie 
nowe znaczenie. Mówimy po prostu, że utrata znaczenia słowa "Mesjasz" 
oznacza utratę tożsamości Jezusa. Utorowało to drogę do wyznaczenia nie-
mesjańskiego zbawiciela, który jest jednak obcy Nowemu Testamentowi.



55

Kiedy teologowie mówią nam dzisiaj, że tytuł "Chrystus" stał się nic 
nieznaczącym epitetem i utracił swoje pierwotne hebrajskie znaczenie, 
wskazują na utratę pierwotnej wiary lub na jej niedopuszczalną zmianę. 
Faktem jest również, że większość teologów nie przepada za Jezusem, który 
jest Mesjaszem Izraela, dlatego też bez większego smutku twierdzą, że 
"mesjanizm jest martwy, z wyjątkiem sekciarskich grup marginalnych". 
(J.T.A. Robinson; Ludzkie oblicze Boga, str. 9).

Sformułowanie to ma na celu wyrażenie faktu, że wiara chrześcijańska 
Nowego Testamentu została zepchnięta na dalszy plan i istnieje tylko w 
umysłach mniejszości, która nadal wierzy w Jezusa jako Mesjasza z 
proroctw Starego Testamentu i Króla mesjańskiego królestwa, które ma 
zostać ustanowione na ziemi, gdy przyjdzie, by panować jako Mesjasz. Ta 
mniejszość miałaby trudności ze zrozumieniem, co oznacza prośba "Przyjdź 
królestwo Twoje", jeśli nie jest to wołanie o ustanowienie obejmującego 
cały świat mesjańskiego rządu, a tym samym o powrót Jezusa.

Powszechnie uznaje się, że Królestwo Boże jest dominującym tematem w e  
wszystkich naukach Jezusa. Możemy sobie zatem wyobrazić, jak fatalna w 
skutkach była utrata mesjańskich idei związanych z królestwem. 
Nieuchronnie doprowadziło to do reinterpretacji nauk Jezusa, która 
pozbawiła je jakiegokolwiek mesjańskiego charakteru. Wraz z tą 
reinterpretacją pierwotna wiara chrześcijańska została po prostu 
przepisana w kategoriach nie mesjańskich. Jak można rozwiązać tę 
bezsensowną sprzeczność, która pojawia się, gdy oddziela się Mesjasza od 
jego mesjańskich nauk? Czy wiara, która została pozbawiona swoich 
zasadniczych cech mesjańskich, może nadal być wiarą, która jest 
rozpoznawalna jako apostolska?

5. Wpływ gnostycki

Przyczyna, która doprowadziła do tej radykalnej zmiany, odejścia od wiary 
w Jezusa jako Mesjasza w pełnym biblijnym znaczeniu tego słowa, jest 
łatwa do odkrycia. Był to wpływ gnostycyzmu, który ...



56

"... mówił o uniwersaliach w człowieku i był rzeczywiście 
pierwszym czynnikiem, który wyprowadził "Chrystusa" z wąskich 
granic żydowskiego mesjanizmu".
(J.A.T. Robinson, Ludzkie oblicze Boga, s. 7).

Apostołowie nieustannie musieli walczyć z tym gnostycyzmem, gdy 
próbowali zachować żydowsko-mesjańskie ramy, w których osadzona jest 
pierwotna biblijna wiara chrześcijańska. (Zob. np. 1 Tm 6:20; 2 Tm 2:18; 1 
Kor 15:12: "Jak to niektórzy z was mówią, że nie ma zmartwychwstania 
umarłych?").

Pierwszym celem gnostycyzmu była doktryna zmartwychwstania umarłych, 
która dla apostołów oznaczała zmartwychwstanie zmarłych wierzących, 
którzy mieli osiągnąć nieśmiertelność. To wielkie wydarzenie jest związane 
z powrotem Mesjasza, który przychodzi, aby ustanowić swoje królestwo:

"W Chrystusie wszyscy zostaną ożywieni. Ale każdy w swoim 
porządku: pierwociny, Chrystus; potem ci, którzy należą do 
Chrystusa w czasie Jego przyjścia" (1 Koryntian 15:22-23).

Bitwa o zachowanie czystej doktryny Nowego Testamentu o 
zmartwychwstaniu została niestety przegrana zaledwie kilka wieków po 
śmierci apostołów. Oczywiście Kościół twierdził, że wygrał tę bitwę. W 
rzeczywistości jednak częściowo poddał się gnostykom. To, co przetrwało 
po tej bitwie jako "chrześcijańska" doktryna życia po śmierci, zawdzięcza 
tyle samo gnostycyzmowi, co naukom Jezusa i apostołów. Zgodnie z 
naukami Nowego Testamentu, zmarli obecnie "śpią" w grobach (1 Kor 
15:18-20; 1 Tes 5:10) i czekają na powrót do życia, gdy Jezus powróci.

Interesujące jest wysłuchanie ostrzeżenia Justyna Męczennika około 150 r. 
n.e:

"Jeśli spotkasz się z tymi, którzy nazywają siebie chrześcijanami i 
nie podzielają powyższego poglądu, ale ośmielają się bluźnić Bogu 
Abrahama, Bogu Izaaka i Bogu Jakuba, a ponadto twierdzą, że nie 
ma zmartwychwstania umarłych, ale że ich dusze zostaną zabrane 
do nieba po śmierci, to nie uważaj ich za chrześcijan".
(Dialog z Żydem Tryfonem; rozdz. 80)



57

Stanie się to, gdy "wszyscy, którzy są w grobach, usłyszą Jego głos i wyjdą; 
ci, którzy uczynili to, co dobre, aby zmartwychwstać do życia ..." (Jana 5:28-
29). Ten prosty obraz powrotu umarłych do życia poprzez 
zmartwychwstanie opiera się na żydowskim rozumieniu człowieka jako 
jedności duszy i ciała. Cała osoba umiera i cała osoba p o w r a c a  do życia. 
Tak więc z proroctwa Daniela 12:2 dowiadujemy się, że
"Wielu z tych,  k t ó r z y  śpią w krainie prochu, obudzi się; niektórzy do 
życia wiecznego...". ("życie wieczne" oznacza "życie w przyszłym wieku 
królestwa").

To, co dziś głosi się pod nazwą zmartwychwstania w wielu kościołach, 
często brzmi zupełnie inaczej i nosi znamiona gnostyckich wpływów na 
pierwotną wiarę. Zgodnie z dzisiejszą powszechną ideą chrześcijańską, 
która opiera się na kazaniach pogrzebowych i odpowiedniej indoktrynacji 
od najmłodszych lat, zmarli są już w pełni żywi w niebie jako bezcielesne 
dusze, co - jak wskazało wielu kompetentnych teologów z najróżniejszych 
wyznań - było całkowicie obce i niezrozumiałe dla żydowskich pisarzy 
Nowego Testamentu. (Łukasz, jedyny autor o pogańskim pochodzeniu, był 
w pełni przesiąknięty żydowskim sposobem myślenia). To postapostolskie 
nauczanie, które charakteryzuje się tradycją, bez wątpienia ma na celu 
pocieszenie pogrążonych w żałobie w przekonaniu, że zmarli nie są tak 
naprawdę martwi. Jednak nauczanie to ma katastrofalną konsekwencję, 
ponieważ redukuje przyszłe zmartwychwstanie umarłych (i cały obraz 
przyszłości Nowego Testamentu) do zbędnego dodatku, który został 
dodany na końcu wyznania wiary.

Oczywiście pojawia się pytanie, które William Tyndale omówił już z 
Kościołem katolickim, jaki sens ma przyszłe zmartwychwstanie umarłych, 
skoro w rzeczywistości otrzymali oni już swoją chwałę w niebie. Musimy też 
zapytać, dlaczego po powrocie Mesjasza w ogóle potrzebne jest mesjańskie 
królestwo na ziemi?

Gdy chrześcijanie odeszli od biblijnego punktu centralnego, powrotu Jezusa 
i jego późniejszego panowania na ziemi, utrata perspektywy Nowego 
Testamentu była nieunikniona. Łatwo jest zrozumieć, dlaczego 
nowotestamentowy program przyszłości robi tak niewielkie wrażenie na 
dzisiejszych wyznawcach. Po prostu nie pasuje on do tego, co postrzegają 
oni jako chrześcijańskie nauczanie.



58

dowiedzieli się o życiu po śmierci. Powrót do właściwej wiary 
chrześcijańskiej opartej na Biblii oznaczałby odbudowanie filaru nadziei na 
przyszłość obiecaną w Biblii - zmartwychwstanie umarłych (a nie tylko 
martwych ciał) po powrocie Jezusa. Wszyscy ci, którzy prowadzą 
nabożeństwa pogrzebowe, powinni zastanowić się nad spostrzeżeniami 
J.A.T. Robinsona:

"Cała nasza zachodnia tradycja zdołała nadać śmierci zupełnie 
przesadne znaczenie. Znacznie przesadzono z koncentrowaniem 
się na śmierci i spojrzeniu na nią. Zaczęło się to, gdy atrament na 
stronach Nowego Testamentu prawie jeszcze nie wysechł i była to 
jedna z najbardziej niezwykłych cichych rewolucji w historii myśli 
chrześcijańskiej... Cała nasza doktryna i hymnologia przyjmuje za 
pewnik, że pójdziesz do nieba.
- lub, oczywiście, piekło - kiedy umierasz ... To twierdzenie jest 
wyraźnie sprzeczne z tym, co mówi Biblia ... Nigdzie Biblia nie 
mówi, że idziemy do nieba, kiedy umieramy, ani nigdy nie opisała 
śmierci w kategoriach pójścia do nieba ... Słowa Wesleya: "Rozkaż 
Jordanowi, aby rozdzielił wąski strumień i bezpiecznie zaprowadził 
nas do nieba" nie mają podstaw biblijnych ".
(On Being the Church in the World; SCM Press 1960; str. 129,130,131).

Odrodzenie wiary chrześcijańskiej nauczanej przez apostołów będzie 
niemożliwe tak długo, jak długo nasi kaznodzieje i nauczyciele biblijni nie 
dostrzegą przepaści, która oddziela ich wizję przyszłości od wizji apostołów. 
Chrześcijaństwo Nowego Testamentu było otoczone ramami, które 
tradycja kościelna rozdzieliła. Przywrócenie tych ram Nowego Testamentu 
rozpoczyna się od przywrócenia wiary w powrót Jezusa, a następnie 
ustanowienia Królestwa Bożego na ziemi jako centrum całego naszego 
chrześcijańskiego myślenia. Bez tej jasnej wizji królestwa (która, jak wiemy, 
była wizją wszystkich proroków), nie możemy rozsądnie odpowiedzieć na 
to, czego nauczał Jezus i apostołowie. Zadaniem teologii ewangelicznej 
musi być wyeliminowanie wszystkich elementów pogańskiej filozofii 
greckiej, które zajęły miejsce oryginalnego żydowskiego nauczania Biblii. 
Musimy zdefiniować królestwo BOŻE tak, jak zdefiniowali je Jezus i prorocy, 
i odrzucić naszą pogańską niechęć do mesjańskiej nadziei na przyszły pokój 
na ziemi, który urzeczywistni się wraz z przyjściem Mesjasza w Jego mocy i 
chwale.



59

6. Demitologizacja

Istnieje możliwość porzucenia dogmatycznych ograniczeń tradycji i 
powrotu do prostych nauk pierwszego kościoła. Powinno to stanowić dla 
nas wyzwanie i inspirację. Możemy doświadczyć wielkiej radości i odkryć 
poczucie przynależności do pierwszych naśladowców Mesjasza. Niestety, 
teologia chrześcijańska wielokrotnie próbowała poprowadzić nas w innym 
kierunku. Dziś na przykład twierdzi się, że wszystkie aspekty nauczania 
Nowego Testamentu, które nie pasują do współczesnego poglądu 
naukowego, muszą zostać usunięte.

Przede wszystkim "mity" Nowego Testamentu, takie jak narodziny z 
dziewicy, cuda, prawdziwe zmartwychwstanie Jezusa i jego powrót, 
musiałyby zostać ponownie zinterpretowane w kategoriach współczesnych, 
aby nie wydawały się obraźliwe dla ludzi o umysłach naukowych. Konieczny 
zakres tego "procesu demitologizacji" jest różnie postrzegany przez różnych 
autorów, ale wszyscy są przekonani, że przy naszej obecnej wiedzy nie 
możemy już akceptować wielu z tego, w co wierzył Jezus i wczesny Kościół. 
Zgodnie z ich poglądami, większość cudów prawdopodobnie nie miała 
miejsca, a resztę można wyjaśnić "psychologicznie". Zmartwychwstanie 
Jezusa jako rzeczywiste ponowne pojawienie się po jego śmierci i pusty 
grób również muszą zostać przeanalizowane, aby dowiedzieć się, czy 
istnieją "prostsze" wyjaśnienia. Narodziny z dziewicy nie powinny być 
rozumiane jako biologicznie dokładny opis faktów, ponieważ jest to tylko 
jeden ze sposobów podkreślenia wyjątkowości Jezusa; nie jest również 
konieczne, aby wierzyć, że powrót Jezusa jest prawdziwym wydarzeniem w 
przyszłości i tak dalej.

Zadziwiające jest to, że spostrzeżenia, które pozostały po tych 
wyrafinowanych atakach na dokumenty Nowego Testamentu, nadal mają 
być chrześcijańskie po usunięciu filarów wiary Nowego Testamentu. Być 
może jest tak, jak cynicznie powiedział kiedyś Oskar Wilde: "Prawdą w 
sprawach religii jest pogląd, który odniósł zwycięstwo". W rzeczywistości 
jednak prawdą jest to, w co wierzyli i czego nauczali Jezus i apostołowie.



60

7. Ewangeliczna ewangelia bez królestwa

Ewangeliczni chrześcijanie zdali sobie sprawę, że porzucenie Pisma 
Świętego jako autorytatywnego i ostatecznego źródła wiary chrześcijańskiej 
otwiera drzwi do religijnej anarchii. Niestety, ewangelicy nieświadomie 
przyjęli za prawdę biblijną wiele rzeczy, których nie przeanalizowali 
dokładnie w świetle Pisma Świętego. Dla nich "sola scriptura" Reformacji 
często oznacza jedynie interpretację Pisma Świętego zgodnie z tradycją. 
Luter i Kalwin narzucili Pismu swoje własne dogmaty. Dotyczy to zwłaszcza 
ewangelicznej definicji ewangelii.

Ludzie lubią odnosić się do 1 Listu do Koryntian 15:1-4, nie wspominając o 
dodatkowych odniesieniach w Dziejach Apostolskich 8:12; 28:23+31; 19:8; 
20:25, które pokazują, że królestwo BOŻE zawsze znajdowało się w 
centrum ewangelii apostołów. W
W 1 Liście do Koryntian 15:1-4 Paweł zajmuje się niezwykle ważną 
informacją o śmierci i zmartwychwstaniu Jezusa, którą ogłosił im jako "to, 
co najważniejsze" (NLB - en protois, - w. 3).

Po raz kolejny mesjańskie przesłanie Nowego Testamentu zostało 
zmarginalizowane. Przesłanie głoszone przez Jezusa i apostołów było 
zawsze przesłaniem królestwa BOŻEGO. (Mt 4:23; 24:14; Łk 4:43; Dz 8:12; 
28:23+31).

To, co prawie zawsze jest pomijane, to niezwykle ważna treść Ewangelii 
według Łukasza. Jest to przesłanie o królestwie BOŻYM i rzeczach, które 
dotyczą Jezusa. Tylko ci, którzy w to wierzą, mogą zostać ochrzczeni (Dzieje 
Apostolskie 8:12; 19:8; 28:23+31). Również dla Jezusa głoszenie tej 
ewangelii było autorytatywną podstawą Jego posługi (Łk 4:42). Ponieważ 
jednak tradycyjne chrześcijaństwo nie zdołało zdefiniować królestwa w 
biblijnych terminach mesjańskich, wprowadzono jednostronną "ewangelię 
wiary w Jezusa". Wydaje się, że królestwo zniknęło z głoszonej przez nich 
"dobrej nowiny". Problem polega na tym, że ewangelia, która została 
pozbawiona swoich ściśle eschatologicznych i mesjańskich powiązań, nie 
jest już ewangelią głoszoną przez Jezusa i apostołów. Istnieje wyraźna 
różnica między tradycyjną ideą "pójścia do nieba po śmierci" a 
nowotestamentową nadzieją na zmartwychwstanie do życia w królestwie 
po powrocie Jezusa.



61

W Nowym Testamencie ludzie, którzy chcą się nawrócić, najpierw 
dowiadują się o królestwie BOŻYM w związku z dobrą nowiną:

"... Jezus przyszedł do Galilei, głosząc ewangelię Bożą i mówiąc: 
Czas się wypełnił i bliskie jest królestwo Boże. Nawracajcie się i 
wierzcie w ewangelię!" (Marka 1:14-15)

To przesłanie opisuje cel, jaki BÓG zaplanował dla naszego świata w 
przyszłości. BÓG chce ponownie posłać swego Syna na ziemię, aby 
ustanowić tu królestwo Boże. Posłał Go już po raz pierwszy, aby głosił przez 
Niego tę dobrą nowinę i pokazał moc tego królestwa, uzdrawiając chorych i 
wypędzając demony. Jezus jest teraz w obecności swojego Ojca, aby 
wstawiać się za swoim Kościołem jako Najwyższy Kapłan.

Wszyscy jesteśmy grzesznikami i potrzebujemy przebaczenia i odkupienia. 
Syn Boży, Mesjasz, obiecany cierpiący sługa Boży z Izajasza 53, umarł za 
nasze grzechy. W Nim możemy znaleźć przebaczenie. Mesjasz pomoże nam 
osiągnąć sprawiedliwość dzięki swojej wiedzy (Izajasza 53:11). Jezus 
powiedział, że pokuta i przebaczenie grzechów są wynikiem przyjęcia jego 
przesłania o królestwie Bożym (Mk 4:11-12). W przypowieści o siewcy, w 
której Jezus daje przykład przesłania zbawienia, wyjaśnia, że grzech 
zaślepienia lub nieprzyjęcie Jego przesłania ("słowa królestwa" - Mt 13:19) 
lub "słów przyszłego wieku" (J 6:68) są przyczyną, która uniemożliwia 
prawdziwą pokutę i wynikające z niej przebaczenie grzechów. Podobnie 
Mesjasz mówi w Jana 16:9, że grzechem jest to, "że we mnie nie wierzą".

Nie wolno nam zapominać o tym, co następuje: Wiara w Jezusa oznacza 
również wiarę we wszystko, czego nauczał jako ewangelii, a to zaczyna się 
od Jego podsumowującego stwierdzenia w Ewangelii Marka 1:14-15. Nowy 
Testament od początku do końca wskazuje, że wiara w przesłanie Jezusa 
jest niezbędnym warunkiem zbawienia. Ten sam temat - a mianowicie, że 
nasza sprawiedliwość przed BOGIEM zależy od zrozumienia i przyjęcia 
przesłania głoszonego przez Jezusa - jest również poruszony w Księdze 
Daniela 12:3: "Ci, którzy wielu nawrócili ku sprawiedliwości, świecą jak 
gwiazdy na wieki wieków". Werset ten miał wielkie znaczenie dla Jezusa, 
ponieważ zacytował go w Ewangelii Mateusza 13:43, gdzie nauczyciele, 
"którzy nawrócili wielu do sprawiedliwości", są określani jako gwiazdy.



62

(Dan 12:3) są "sprawiedliwymi", którzy będą "świecić jak słońce" w 
przyszłym królestwie.

Przyjęcie do wspólnoty chrześcijańskiej odbywa się poprzez chrzest, który 
w czasach apostolskich był decydującym znakiem, że ktoś jest 
chrześcijaninem.
"ewangelię królestwa BOŻEGO i imienia Jezusa Chrystusa" (Dz 8:12; 
28:23+31). Po chrzcie, który jest dowodem naszego oddania Bogu i Jego 
Synowi, powinniśmy przez resztę naszego życia wzrastać "w łasce i 
poznaniu" (2 Piotra 3:18), przygotowując się na wielkie wydarzenie, które 
jest jeszcze przed nami, a które doprowadzi do nowego porządku 
wszystkich rzeczy.

W Ewangeliach Nowego Testamentu powrót Jezusa i ustanowione przez 
Niego królestwo znajdują się w centrum tego przesłania, obok ważnego 
faktu śmierci i zmartwychwstania Mesjasza. Nie tylko królestwo jest 
stawiane przed ludźmi z  wyzwaniem do uwierzenia w tę dobrą nowinę 
(Mk 1:14-15), ale ludzie, którzy chcą być naśladowcami, są zaproszeni do 
przygotowania się do objęcia pozycji przywódczych w przywracaniu pokoju 
na ziemi, gdy Mesjasz przyjdzie, aby królować. Jednocześnie podany jest 
cel, który nadaje spójność całemu projektowi Chrystusa:

"Oto opuściliśmy wszystko i poszliśmy za Tobą. Co teraz z nami 
będzie? Lecz Jezus rzekł do nich: Zaprawdę powiadam wam: Wy, 
którzy poszliście za Mną, wy również w czasie odrodzenia, gdy Syn 
Człowieczy zasiądzie na swoim chwalebnym tronie, zasiądziecie na 
dwunastu tronach, sądząc dwanaście pokoleń Izraela." (Mateusza 
19:27-28)

"Lecz gdy Syn Człowieczy przyjdzie (...), wtedy z a s i ą d z i e  na 
swoim chwalebnym tronie". (Mateusza 25:31)

"Ale to wy wytrwaliście ze mną w moich próbach; i zarządzam dla 
was, tak jak mój Ojciec zarządził dla mnie, królestwo, abyście 
mogli jeść i pić przy moim stole w moim królestwie i zasiadać na 
tronach sądząc dwanaście pokoleń Izraela". (Łukasza 22:28-30)

"Nie bój się, mała trzódko! Spodobało się bowiem Ojcu waszemu 
dać wam królestwo." (Łukasza 12:32)

"Gdy powrócił po otrzymaniu królestwa, powiedzia ł :  'Tak jest, 
sługo dobry! Ponieważ jesteś wierny w najmniejszym



63

będziesz miał władzę nad dziesięcioma miastami". (Łukasza 
19:15+17)

"A może nie wiesz, że święci będą sądzić świat?
... Albo czy nie wiecie, że niesprawiedliwi królestwa BOŻEGO nie 
odziedziczą?" (1 Kor 6:2+9)

"Jeśli wytrwamy, będziemy też królować". (2 Tymoteusza 2:12)

"Temu, kto zwycięży, dam zasiąść ze mną na moim tronie, tak jak i 
ja zwyciężyłem i zasiadłem z moim Ojcem na JEGO tronie". (Ap 
3,21)

"Uczyniłeś ich królestwem i kapłanami naszego BOGA, i będą 
królować nad ziemią". (Ap 5,10)

"Ożyli i panowali z Chrystusem przez tysiąc lat". (Ap 20,4)

Wielu z tych stwierdzeń dotyczących przyszłego królestwa i roli, jaką będą 
w nim odgrywać wierzący, brakuje w dzisiejszym głoszeniu. O tym, że 
istnieje znacząca różnica między prezentacją ewangelii w Nowym 
Testamencie a dzisiejszym głoszeniem, świadczą szczere wyznania 
czołowych ewangelików (cytowane powyżej). Są oni zdezorientowani, 
ponieważ zdają sobie sprawę, że słowo "królestwo" jest całkowicie 
nieobecne w ich dyskusjach i kazaniach na temat ewangelii. Powodem tego 
jest to, że są uwięzieni w pogańskiej wersji wiary, która zasadniczo nie jest 
mesjańska i straciła kontakt z dobrą nowiną o Królestwie Bożym.

Ewangeliczni chrześcijanie są zaskoczeni, gdy słyszą, że ich ewangelia nie 
jest w pełni zakorzeniona w Biblii. Wskazują na 1 List do Koryntian 15:1-4, 
aby pokazać, że Paweł podsumował ewangelię w trzech punktach: Śmierć, 
pogrzeb i zmartwychwstanie Jezusa. Jest to słuszne pod tym względem, ale 
nie wzięli pod uwagę, że te punkty są z pewnością "najważniejsze" (HfA) dla 
Pawła (1 Koryntian 15:3). Ale te trzy punkty nie były wszystkim, co Paweł 
głosił jako ewangelię, ponieważ Łukasz pisze w Dziejach Apostolskich, że 
Paweł "objaśniał i świadczył o królestwie BOŻYM (...) i nauczał rzeczy 
dotyczących Pana Jezusa Chrystusa" (Dz 28:23, 31).

Wersety te pokazują również, że przesłanie to było głoszone zarówno 
Żydom, jak i poganom jako przesłanie zbawienia. Głoszenie Phi



64

Lippus w Dziejach Apostolskich 8:12 jest opisany dokładnie tymi samymi 
słowami:

"A gdy uwierzyli Filipowi, który głosił ewangelię królestwa 
BOŻEGO i imię Jezusa Chrystusa, zostali ochrzczeni, zarówno 
mężczyźni, jak i kobiety".

Jest całkowicie jasne, że śmierć i zmartwychwstanie Jezusa są niezwykle 
ważnymi elementami ewangelii. Nie są one jednak całą ewangelią. To, co 
jest mylące we współczesnych traktatach i tekstach ewangelicznej teologii 
systematycznej, to fakt, że zbawienie jest wyjaśniane tylko w kategoriach 
śmierci i zmartwychwstania Jezusa, a jego własne głoszenie o królestwie 
nie jest brane pod uwagę. Takie podejście całkowicie oddziela Jezusa od 
treści jego służby kaznodziejskiej, która jest opisana w Ewangeliach. Na 
długo przed swoją śmiercią głosił zbawienie, wypowiadając zbawienne 
słowa jako część swojego przesłania. Stwierdzenie, że jedną połowę 
ewangelii s t a n o w i  śmierć Jezusa, a drugą jego zmartwychwstanie, jest z 
gruntu błędne. Taka ocena po prostu pomija ważne zbawcze przesłanie 
królestwa, które Mesjasz głosił w kółko. Podsumowując, Jezus powiedział, 
że jego słowa są standardem, który określi nasze przeznaczenie (Jana 
12:44-50; Mateusza 7:21-27). Jezus powiedział również w Ewangelii Marka 
8:35-38, że wiara i zaufanie w Jego ewangelię i Jego słowa są jedynymi 
kryteriami naszego zbawienia. Zbawienie jest rzeczywiście przez wiarę, ale 
musi to być wiara we wszystko, co Jezus głosił jako ewangelię. Mesjasz 
wielokrotnie zachęcał swoich słuchaczy, aby "słuchali" tego, co ma do 
powiedzenia, a nie tylko patrzyli, jak umiera.

Nie ma wątpliwości, że królestwo BOŻE było pierwszym punktem programu 
apostolskiego głoszenia ewangelii. Nie jest to również zaskakujące, 
ponieważ Jezus zawsze głosił ewangelię królestwa BOŻEGO - i to na długo 
przed tym, jak powiedział cokolwiek o swojej śmierci za nasze grzechy, 
czego uczniowie na początku jeszcze nie rozumieli (Łk 18:31-34).

Warto zauważyć, że temat królestwa pierwotnie nie obejmował śmierci i 
zmartwychwstania Jezusa. Uczniowie głosili ewangelię królestwa jeszcze 
zanim dowiedzieli się o krzyżu. Z tego powodu Łukasz ostrożnie mówi nam 
w Dziejach Apostolskich, że nawet po zmartwychwstaniu apostołowie 
najpierw podkreślali królestwo lub królewskość BOGA w swoim głoszeniu, a 
następnie opisywali je jako nowe królestwo.



65

Paweł dodał informację o śmierci Jezusa jako "imię" lub "rzeczy dotyczące 
Pana Jezusa Chrystusa" (Dz 8:12; 28:23, 31). Bardzo ważne jest, abyśmy 
uznali, że Paweł opisał całą swoją posługę słowami "głosiłem królestwo" (Dz 
20:25) i, podobnie jak Jezus, uważał "dobrą nowinę o królestwie BOŻYM" 
(Łk 4:43) za podstawę swojej misji.

W jaki sposób ewangelicy naszych czasów chcą udowodnić swoją wierność 
apostolskiemu sposobowi postępowania, jeśli przyznają, jak to miało 
miejsce na międzynarodowej konferencji poświęconej ewangelizacji, że 
królestwo BOŻE nie jest jeszcze rzeczywistością?
"nie jest naszym językiem"? (Michael Green na pierwszym 
Międzynarodowym Kongresie Światowej Ewangelizacji w Lozannie 1974).

Jeśli Królestwo nie jest częścią ich języka, to nie głoszą oni całej Ewangelii! 
Fakt, że królestwa brakuje we współczesnych wypowiedziach na temat 
ewangelii, jest poważnym błędem, który można naprawić jedynie poprzez 
ponowne odkrycie mesjańskiego przesłania o przyszłym panowaniu BOGA 
nad ziemią za pośrednictwem Mesjasza i jego naśladowców. Nie tylko 
królestwo, ale także fakt, że Jezus jest Mesjaszem, musi zostać 
przywrócony do centrum chrześcijańskiego głoszenia. Wyznanie, które 
Piotr złożył w Cezarei Filipowej, nie może zostać zmienione, ponieważ jest 
fundamentem (skałą) wiary; podobnie tytuł "Syn Boży" nie może zostać 
wyrwany z biblijnego kontekstu, aby nie nabrał niebiblijnego znaczenia. W 
Biblii jest to po prostu rozszerzenie tytułu mesjańskiego, który opiera się na 
Psalmie 2:7 i przymierzu Dawidowym z 2 Samuela 7:14. Kiedy ktoś 
otrzymuje w Biblii tytuł "Syn Boży", oznacza to, że ma zostać powitany jako 
Mesjasz, wyjątkowy i specjalnie namaszczony upoważniony przedstawiciel 
Boga.

Ewangelicy są wezwani do wypełnienia luki, która powstała między dwoma 
tytułami "Chrystus" i "Syn Boży" w okresie postbiblijnym pod wpływem 
niemesjanistycznej chrześcijańskiej doktryny wiary. Impuls do powrotu do 
właściwego rozumienia Syna Bożego daje nam Ewangelia Łukasza 1:35: Syn 
BOGA powstał przez nadprzyrodzone poczęcie w łonie Marii.

Ktoś kiedyś powiedział bardzo mądrze:

"Jeśli mamy fałszywe przekonania na temat Chrystusa i oddajemy 
Mu cześć, to oddajemy cześć fałszywemu Chrystusowi, bez 
względu na to, jakim imieniem Go n a z y w a m y , ponieważ jeśli to 
robimy,



66

wtedy fałszywie wyobrażamy sobie, że jest inny niż jest i inny niż 
został objawiony w Piśmie Świętym ".
(R.A. Cole; Tyndale N.T. Commentary on Marc; Intervarsity Press 1961; str. 199)

Musi być dla nas jasne, że ewangelia pozbawiona swojego centralnego 
tematu, królestwa, oraz Jezusa, który nie odpowiada już Mesjaszowi z 
Pisma Świętego pod względem swojej tożsamości i roli, zagraża całej 
strukturze pierwotnej wiary Nowego Testamentu. Przyjęte wierzenia i 
głoszone treści muszą zatem zostać poddane krytycznemu badaniu przez 
ludzi, którzy chcą czcić BOGA przez Jego Syna i Mesjasza w duchu i 
prawdzie (Jana 4:24).

Mój pogląd jest zdecydowanie potwierdzony przez trzech wiodących 
ekspertów biblijnych. Autorzy ci wzywają do powrotu do królestwa 
BOŻEGO jako centrum organizacyjnego całej ewangelizacji.

Tom Wright, jeden z najbardziej znanych autorów chrześcijańskich na 
świecie, mówi:

"W sposobie, w jaki kościół używa Ewangelii, nie zwraca uwagi na 
to, co Ewangelie mówią o rzeczywistych wydarzeniach z życia 
Jezusa i jego głoszeniu królestwa [zbawienia] ... Kościół nie zdaje 
sobie sprawy z tak istotnej części własnej tradycji, która mogłaby 
ją znacznie ożywić i zreformować, gdyby została dokładniej 
zbadana, ale niestety nie zwraca na nią uwagi ... Chodzi o to, co 
Ewangelie mówią o Jezusie w świecie judaizmu I wieku, a nie o to, 
co Ewangelie mówią o późniejszej pobożności (lub bezbożności). 
Moim zdaniem każdy, kto jest zadowolony z niehistorycznego 
Chrystusa wiary, ... ewidentnie myli się co do chrześcijaństwa 
Nowego Testamentu ".
(Jezus i przywrócenie Izraela; str. 251)

Dr Charles Taber, emerytowany profesor misji światowej, Emmanuel 
School of Evangelism, Tennessee, pisze w liście do Christianity Today:

"Z wielkim zainteresowaniem przeczytałem dziewięć wypowiedzi 
w Christianity Today, które próbują odpowiedzieć na pytanie 
"Czym jest Dobra Nowina?". Jestem zdumiony i przerażony, że 
temat, który jest w centrum trzech z czterech relacji Ewangelii



67

Przesłanie Jezusa nie jest tu nawet przelotnie wspomniane - a jest 
nim królestwo BOŻE. Każde z tych dziewięciu stwierdzeń 
odzwierciedla indywidualistyczną redukcję ewangelii, która nęka 
amerykańskich ewangelików. Poza tym, że jest biblijne, oparte na 
ewangelii zrozumienie królestwa Bożego pozwala uniknąć dwóch 
pozornych dychotomii, które powodowały niepotrzebne trudności 
dla teologów przez kilka stuleci:
1. To jest albo-albo pomiędzy indywidualnym i systematycznym 
odkupieniem, a
2. Albo-albo między łaską a uczynkami.
Z jednej strony, BÓG chce uwolnić cały kosmos z więzów śmierci; z 
drugiej strony, jak ktokolwiek może twierdzić, że jest zbawiony, 
jeśli nie podejmuje wszelkich wysiłków, aby wypełnić wolę 
BOGA?".

Gary Burge, cytowany w komentarzu aplikacyjnym NIV ("Revisioning 
Evangelical Theology"), podziela tę konsternację, że w dzisiejszej ofercie 
zbawienia brakuje ewangelii Jezusa:

"Stanley Grenz dokonał przeglądu nieudanych prób teologii 
ewangelickiej, aby pobudzić wyobraźnię współczesnego świata. 
Opowiada się za królestwem BOŻYM jako nowym centrum 
wszystkiego, co mówimy i robimy".

Ten komentarz może być dobrą i konieczną odpowiedzią na dzisiejsze 
rozczarowujące i żałosne próby "wzrostu" kościołów. Faktem jest, że 
bardzo niewielu ludzi dochodzi dziś do wiary. Tak zwany "wzrost kościoła" 
to w dużej mierze przemieszczanie się ludzi, którzy już są wierzący, z 
jednego kościoła lub zboru do drugiego. Aby nie zostać oskarżonym o 
powtarzanie mojej podstawowej tezy po raz enty, chciałbym odnieść się do 
rady Winstona Churchilla dotyczącej skutecznej komunikacji:

"Jeśli chcesz złożyć ważne oświadczenie, nie staraj się być ostry 
lub sprytny. Weź młotek. Uderz w punkt raz. Następnie wróć i 
uderz ponownie. I uderz po raz trzeci - mocnym ciosem".



68

8. Wchłanianie tajemniczych doktryn

Historycy mówią nam, że istnieją uderzające podobieństwa między 
chrześcijańskimi i pogańskimi kultami misteryjnymi: "Po pierwsze, 
wszystkie mają formę rytuału inicjacyjnego. W przypadku kultu Mitry było 
to to samo, a mianowicie chrzest". (Michael Arnheim; Is Christianity True?; London; 
Duckworth 1984; s. 127).

W kulcie Attisa - Attis był młodym kochankiem Kybele - świętowano śmierć 
zbawiciela (Attisa) i jego zmartwychwstanie trzy dni później. Nie są to tylko 
punkty styczne między pogańskimi i tradycyjnymi chrześcijańskimi 
kalendarzami:

"Jeśli Wielkanoc wiele zawdzięcza Cybele, to Boże Narodzenie w 
dużej mierze wywodzi się od Mitry (i starożytnych rzymskich 
festiwali Saturnalia - zabawnych okazji - podczas których 
wymieniano prezenty). Mitra, który był związany ze słońcem, dał 
chrześcijaństwu 25 grudnia jako dzień Bożego Narodzenia ... 
Wierzono również, że Mitra urodził się w tajemniczy sposób - 
podobnie jak Jezus - i jako dziecko przyciągnął uwagę sąsiednich 
pasterzy. Ponadto kult Mitry uznawał znaki sakramentalne
- podobnie jak chrześcijaństwo - były składnikami jego obchodów. 
Ale być może najważniejszym elementem wspólnym dla 
chrześcijaństwa i pogańskich kultów misteryjnych jest koncepcja 
zbawienia. W takim czy innym sensie Izyda, Cybele i Mitra byli 
rozumiani jako zbawiciele". (Tamże; str. 27)

Łatwo jest dostrzec, jak wiara chrześcijańska i kulty misteryjne mogły 
zostać pomieszane w umysłach źle poinstruowanych wierzących z kultur 
pogańskich. Tendencja do reinterpretacji Mesjasza w kategoriach 
pogańskich i wyraźne oznaki gnostycyzmu w tradycyjnej doktrynie 
chrześcijańskiej wskazują, że doszło do znacznego zbliżenia z pogaństwem.

Opinia powszechnie uznanego teologa luterańskiego powinna być uważnie 
rozważona:

"Nadzieja pierwszego kościoła koncentrowała się na 
zmartwychwstaniu w dniu ostatecznym. Tylko w tym dniu umarli 
zostaną powołani do życia wiecznego (1 Koryntian 15; Filipian 3:20 
i nast.). Zmartwychwstanie dotyczy całej osoby, a nie tylko jej 
ciała. Paweł nie mówi o zmartwychwstaniu "ciała", ale



69

zmartwychwstania "umarłych". Takie rozumienie 
zmartwychwstania wyraźnie sugeruje, że śmierć dotyka całą 
osobę... Oryginalne biblijne idee zostały zastąpione ideami 
pogańskiego gnostyckiego dualizmu. Nowotestamentowa idea 
zmartwychwstania dotykająca całego człowieka musiała ustąpić 
miejsca nieśmiertelności duszy. Dzień Ostateczny stracił na 
znaczeniu, ponieważ dusze otrzymały już wszystko, co miało 
decydujące znaczenie na długo przed tym dniem. Oczekiwanie 
czasów ostatecznych nie jest już mocno skoncentrowane na dniu 
powrotu Jezusa. Różnica między tą ideą a nadzieją Nowego 
Testamentu jest bardzo duża".
(Paul Althaus; Theology of Martin Luther; Philadelphia; Fortress Press 1966; 2. 413-
414; podkreślenie dodane).

Norman H. Snaith (M.A., D.D.) wnosi ważny wkład w naszą dyskusję. 
Ostrzegawczo wskazuje, że nie wszystko jest w porządku w "oficjalnym" 
chrześcijaństwie, gdy mówi:

"Cała Biblia, Nowy i Stary Testament, opiera się na żydowskim 
podejściu i sposobie myślenia. Jestem głęboko przekonany, że 
wszyscy muszą to uznać w większym stopniu. Jest dla mnie jasne 
(...), że bardzo często istnieje duża różnica między teologią 
chrześcijańską a teologią biblijną. Przez wieki Biblia była 
interpretowana w kontekście greckim; w szczególności Nowy 
Testament był interpretowany na podstawie Platona i 
Arystotelesa ... Moim zdaniem reinterpretacja teologii biblijnej za 
pomocą koncepcji greckich filozofów miała destrukcyjny wpływ na 
podstawowe twierdzenia wiary chrześcijańskiej na przestrzeni 
wieków i wszędzie indziej ... Jeśli te osądy s ą  poprawne, a wierzę, 
że tak, to ani teologia katolicka, ani protestancka nie opiera się na 
teologii biblijnej. W każdym razie mamy do czynienia z przewagą 
teologii chrześcijańskiej przez myśl grecką".
(The Distinctive Ideas of the Old Testament; New York; Schocken 1964; str. 
185,187,188; podkreślenie dodane).

Każdy, kto szuka prawdy i czystości wiary apostolskiej, musi teraz również 
zmierzyć się z szeroko dyskutowaną kwestią relacji Jezusa do Jedynego 
BOGA ścisłego biblijnego monoteizmu. Można zauważyć, że Paweł 
(podobnie jak Jezus) w swoim monoteizmie



70

Fakt, że Jezus jest Synem Bożym, Mesjaszem, nie stwarzał żadnych 
intelektualnych trudności we wczesnej wierze chrześcijańskiej. Dopiero 
wraz z wprowadzeniem nieco innego twierdzenia, że jest On "Synem 
Bożym", pojawiły się wszystkie problemy trynitarne. Obecnie szeroko 
dyskutowana kwestia tego, czy w Piśmie Świętym istnieje rozwinięta 
doktryna na temat wcielenia drugiej osoby Trójjedynego Boga, powinna 
być uważnie rozważona przez ewangelików przed wyciągnięciem 
pochopnych wniosków na temat biblijnych podstaw tradycyjnych wyznań 
wiary. (Zob. na przykład Christ- logy in the Making Jamesa Dunna; Erdmans 
1996; The Human Face of God J.A.T. Robinsona; SCM Press 1973, zwłaszcza 
rozdz. 5; God as Spirit Geoffreya Lampego; SCM Press 1977, rozdz. 5; a 
zwłaszcza The Christian Experience of God as Trinity Jamesa P. Mackeya; 
SCM Press 1983, rozdz. 6 "The Problem of the Pre-existence of the Son").

Ci, którzy nie chcą zajmować się tym tematem tak szczegółowo, powinni 
przynajmniej przyjrzeć s i ę  objawionemu żydowskiemu wyznaniu wiary 
Jezusa w Ewangelii Marka 12:28-34, które jest zatem również 
chrześcijańskim wyznaniem wiary; a także klasycznemu wyznaniu Pawła, 
który opisuje, w co wierzą chrześcijanie w 1 Koryntian 8: 4-6. Jego definicja 
JEDNEGO BOGA, którego należy odróżnić od Jezusa, jedynego Pana i 
Mesjasza, powinna być rozważana z ostrożnością:

"Wiemy więc, że (...) nie ma innego Boga, jak tylko JEDEN. Bo choć 
są tak zwani bogowie w niebie i na ziemi - tak jak jest wielu bogów 
i wielu panów - to jednak dla nas jest JEDEN BÓG, Ojciec (...) i 
jeden Pan, Jezus Chrystus".

Pod koniec swojej posługi Paweł po raz kolejny powtarza to apostolskie 
wyznanie: "Albowiem jeden jest BÓG, jeden też pośrednik między Bogiem 
a ludźmi, człowiek Chrystus Jezus" (1 Tymoteusza 2:5).

Te odkrywcze wersety pokazują, że Paweł ani na chwilę nie porzucił 
ścisłego monoteizmu swojego żydowskiego dziedzictwa, które dzielił z 
Jezusem. Jedynym BOGIEM monoteizmu Nowego Testamentu jest tylko 
Ojciec. Jest to wyraźnie monoteizm unitarny, a nie trynitarny, co przyznaje 
dziś wielu teologów. Apostoł Jan jest tak samo niezachwianym świadkiem 
tej formy monoteizmu, jak wszyscy inni pisarze Nowego Testamentu (J 
5:44; 17:3). Chce pomóc nam uwierzyć, że Jezus jest Mesjaszem (J 20:31).



71

9. Wezwanie do powrotu do nauczania Nowego 
Testamentu

Nowy Testament ukazuje nam zasadniczo prostą doktrynę kościoła. Jest on 
kontynuacją niegdyś wiernego kościoła Izraela, który obecnie składa się z 
Żydów i pogan i ma ten sam status jako część duchowego "Izraela Bożego" 
(Gal 6:16; Flp 3:3). Zgodnie ze słowami Jezusa, ci, którzy należą do tego 
kościoła, "nie powinni być ze świata" (J 15:19). Jako ambasadorzy królestwa 
BOŻEGO (2 Kor 5:20), wszyscy mają być oddzieleni i różni od świata, a tym 
samym pozwolić, aby świętość BOGA stała się widoczna, który inspiruje ich 
przez Swojego Ducha.

To, co jest niepokojące i mylące w tradycyjnym chrześcijaństwie, to brak 
wprowadzenia w życie zachowań, których Jezus wymagał od swoich 
naśladowców. Przedstawił je bardzo jasno w Kazaniu na Górze, gdzie 
nauczał, co pociąga za sobą uczniostwo. Chrześcijanie powinni kochać 
swoich wrogów i nie stawiać oporu złym ludziom. Jeśli będą tak 
postępować, spełnią nowy standard (Mt 5:38-48). Jezus wskazał, że w 
przeszłości zwyczajowo nienawidzono narodowych wrogów Izraela (ale 
nigdy nie wolno było nienawidzić wrogiego żydowskiego współobywatela). 
Zgodnie z nową etyką chrześcijańską powinniśmy jednak kochać wszystkich 
wrogów i nie stawiać im oporu. Udział w działaniach wojennych jest 
oczywiście niezgodny z tym nauczaniem. Również tradycyjna teoria wojny 
sprawiedliwej - o ile w ogóle można ją pogodzić z Pismem Świętym - nie 
jest odpowiednia w dzisiejszych warunkach, w których broń nuklearna 
zagraża życiu zarówno żołnierzy, jak i cywilów, w tym współwyznawców. 
Świat powinien uznać miłość, która łączy naśladowców Jezusa jako ciało 
Chrystusa, za najważniejszą cechę bycia chrześcijaninem: "Po tym wszyscy 
poznają, żeście uczniami moimi, jeśli miłość mieć będziecie jedni ku drugim" 
(J 13:35). W tej wspólnocie połączonej miłością "nie ma znaczenia, czy ktoś 
jest Grekiem czy Żydem, obrzezanym czy nieobrzezanym, czy pochodzi z 
ludu o niskiej kulturze, czy z ludu koczowniczego, czy jest niewolnikiem czy 
panem" (Kol 3:11 - HfA) i moglibyśmy dodać: "czy jest chrześcijaninem 
amerykańskim, rosyjskim czy francuskim". Decydujące jest to, że Chrystus 
jest wszystkim i we wszystkich. Z tego musimy wyciągnąć wniosek, że 
chrześcijanie nie mogą uczestniczyć w masakrach swoich braci w innych 
krajach i dlatego muszą powstrzymać się od aktów przemocy, które 
nieuchronnie uczyniłyby ich winnymi krwi swoich braci i sióstr w wierze w 
innych krajach i ich wrogów. To oburzające, że chrześcijanie nadal uważają, 
że mogą nadal czcić swoich duchowych braci w innych krajach i ich 
wrogów.



72

Niszczyć masowo braci, jak to miało miejsce na przykład podczas II wojny 
światowej, kiedy to niezliczeni niemieccy chrześcijanie i angielscy 
chrześcijanie zabijali się nawzajem.

Jednym z tych, którzy widzieli niezgodność między chrześcijanami 
odbierającymi sobie nawzajem życie, był archidiakon Kościoła Anglii:

"We wspólnocie chrześcijańskiej każdy jest zjednoczony z każdym 
poprzez miłość, jaką Chrystus ma dla wszystkich. To jest nowe 
przykazanie; a posłuszeństwo wobec niego jest dowodem 
prawdziwego uczniostwa wobec świata ... to jest jakość miłości, 
która jest stworzona dla jedności Jego Kościoła. Ale czy może być 
coś bardziej sprzecznego z tym ideałem niż chrześcijanie idący na 
wojnę przeciwko chrześcijanom? ... Czy ktokolwiek poza domem 
wariatów może twierdzić, że kiedy na przykład brytyjscy i 
amerykańscy chrześcijanie wzięli na siebie odpowiedzialność za 
zrzucenie bomby atomowej, która zabiła lub zraniła na ciele i 
duszy ich współwyznawców w Nazaki, to taki czyn może być 
"dowodem" dla świata, że byli zjednoczeni we wspólnocie 
chrześcijańskiej miłością równą tej, którą Chrystus miał dla 
każdego z nich?".
(Percy Harthill; War, Communism and the Christian Faith; James Clarke and Co.; 
str. 47-49).

Jedynym możliwym sposobem, który jest zgodny z instrukcjami Jezusa, jest 
"wyjście i oddzielenie się" oraz utrzymanie więzi miłości, dzięki której 
"wszyscy ludzie uznają, że jesteście moimi uczniami". Jeśli chrześcijanie 
podążą za nowotestamentowym przykładem oddzielenia się od państwa, 
wypełnią swój status ambasadorów żyjących w "obcym" i wrogim świecie, 
a jako kolonia Królestwa Bożego będą świadkami ogólnoświatowego 
pokoju, który nastanie na ziemi, gdy Jezus powróci, by przejąć władzę. 
Kiedy chrześcijanie powrócą do statusu "obcych rezydentów" w 
niegodziwym świecie, będzie to odzwierciedlać wielką biblijną prawdę, że 
wierzący są prawdziwym "nasieniem Abrahama" (Gal. 3:29). Abrahamowi 
obiecano zarówno ziemię, jak i specjalne nasienie, którym jest Chrystus 
(Gal. 3:16). To szczególne nasienie, Mesjasz, obejmuje wszystkich 
prawdziwych wierzących. Tak samo obietnica ziemi na wieki (Rdz 13:15; 
17:19), dziedzictwo Abrahama, jest również dziedzictwem Chrystusa i 
świętych: "Błogosławieni cisi, albowiem oni na własność posiądą ziemię" 
(Mt 5:5). Obietnica ziemi, która niczym złota nić przewija się przez Stary 
Testament, znajduje się również w Nowym Testamencie jako obiecane 
dziedzictwo przyszłego Boga.



73

Królestwo Boże na ziemi lub "w ziemi" (Obj. 5,10; Psalm 37,11).

Ojcowie żyli jako "obcy" w ziemi obiecanej (Hbr 11:9) i umarli nie 
otrzymawszy ziemi obiecanej (Hbr 11:13+39). Tylko przez 
zmartwychwstanie po powrocie Chrystusa wierni wszystkich czasów, którzy 
mają "wiarę Abrahama" (Rz 4:16), otrzymają obiecane dziedzictwo na 
ziemi. Jest nim królestwo BOŻE.

10. Tradycja - wielka przeszkoda dla postępu

Trudność w znalezieniu akceptacji dla tego, co przedstawiłem, nie leży w 
złożoności omawianych kwestii, ale w wytrwałości, z jaką sposób myślenia 
"zawsze tak wierzyliśmy" trzyma się myślenia szczerych ludzi kościoła. 
Wiara chrześcijańska oparta na standardach biblijnych, która nie może 
rozkwitnąć tak długo, jak długo nie jest przyjmowana w duchu "małego 
dziecka", jest niczym innym jak wiarą i oddaniem Ojcu jako "jedynemu 
prawdziwemu BOGU" (J 17,3) i Jezusowi jako Mesjaszowi, który głosił 
zbawczą ewangelię Królestwa Bożego, który umarł za grzechy świata i który 
jest teraz Najwyższym Kapłanem dla wszystkich swoich naśladowców, 
którzy przyszli do Niego ze wszystkich narodów. Długoletnia 
"odmesjanizowana" wersja wiary, która jest powszechnie i bezkrytycznie 
akceptowana, sprawia, że tak trudno jest porzucić cenione przekonania. 
Jednak szczególnie dla ewangelicznych chrześcijan wyzwanie powrotu do 
Biblii i rozpoczęcia głoszenia przede wszystkim "ewangelii królestwa 
BOŻEGO i tego, co dotyczy imienia Jezus" (Dz 8:12; 28:23+31; Łk 4:43) 
powinno być wielką zachętą. Twierdzę, że wielu chrześcijan w przeszłości 
nieświadomie przyjęło wiele pozabiblijnej greckiej teologii, która jest obca i 
niezgodna z tym, czego nauczali apostołowie. Ta skarga z pewnością nie 
jest nowa, ale do dziś prawie się jej nie słyszy. Słynny teolog z Oxfordu 
napisał w 1889 roku:

"Śmiem twierdzić, że wykazałem, iż duża część tego, co czasami 
nazywa się nauczaniem chrześcijańskim



74

a wiele zwyczajów, które były i nadal są autorytatywne w Kościele 
chrześcijańskim, to w rzeczywistości greckie teorie i greckie 
zwyczaje, nieco zmodyfikowane w formie i kolorze pod wpływem 
wczesnego chrześcijaństwa, ale nadal greckie w swej istocie.
(...) Pytanie, które wymaga naszej uwagi i które, z perspektywy 
czasu, stoi przed nami jako zjawisko, to pytanie, w jaki sposób te 
greckie elementy odnoszą się do natury pierwotnej wiary 
chrześcijańskiej. Kwestia ta ma ogromne znaczenie; trudno 
przecenić jej znaczenie ".
(Edwin Hatch; The Infuence of Greek Ideas on Christianity; Peabody, MA; Hender- 
son 1995; str. 350-1).

Jeśli grecki umysł wypaczył nasze rozumienie znaczenia "Chrystusa" i Jego 
ewangelii królestwa, to nie może być nic ważniejszego niż potrzeba 
dogłębnego ponownego zbadania tych podstawowych elementów wiary. 
Jako zachętę do wykorzenienia z naszego systemu wierzeń wszystkiego, co 
nie jest prawdziwie chrześcijańskie, powinniśmy również pamiętać o 
ostrzeżeniu brytyjskiego teologa, który napisał:

"Kiedy duch grecki, na przemian z duchem rzymskim, zaczął 
dominować w poglądach kościoła w miejsce ducha hebrajskiego, 
nastąpiła katastrofa, z której nigdy się nie podnieśliśmy, ani w 
praktyce kościelnej, ani w doktrynie. Jeśli dziś ma nadejść wielki 
czas ewangelizacji, znów potrzebujemy Żydów".
(Canon H. Goudge w Collected Essays on Judaism and Christianity; Shears and Sons 
1939).

Szczególnie potrzebujemy żydowskiego Jezusa, Mesjasza Izraela i 
Zbawiciela świata, który, jak podejrzewamy, został przyćmiony lub nawet 
zastąpiony przez pogańskiego "Jezusa".

Olga Levertoff mówi to samo:

"Kościół musi powrócić, aby ponownie odnaleźć proroczego ducha 
rewolucyjnych przywódców starożytnego Izraela. Musi być 
przygotowany na zerwanie z tym, co czas uświęcił lub co przywilej 
obdarzył czcią. "Powrót do kościoła pierwszego wieku" musi być 
jego hasłem - co w praktyce oznacza: powrót do żydowskiego 
chrześcijaństwa".
(Żydzi w chrześcijańskim porządku społecznym; Nowy Jork; Macmillan 1942)



75

Oczywiście nie oznacza to powrotu do starego judaizmu, ale do 
pierwotnego chrześcijaństwa Jezusa i Pawła, do chrześcijaństwa, którego 
centrum stanowi wiara w Jezusa jako Pana i Mesjasza hebrajskich 
oczekiwań oraz w mesjańskie królestwo, którym On i Jego naśladowcy będą 
zarządzać na ziemi, kiedy powróci. W całym Nowym Testamencie zakłada 
się, że chrześcijanie zapoznali się ze Starym Testamentem, zwłaszcza z 
przesłaniem i przepowiedniami proroków, a ich autorytet, podobnie jak 
autorytet Jezusa i apostołów, pozostaje niekwestionowany. Powszechne 
odstępstwo od tego pierwotnego chrześcijańskiego poglądu coraz bardziej 
prowadzi do duchowej anarchii.

Chociaż Nowy Testament ma być napisany w języku greckim, jego 
autorytatywne idee są żydowskie, wywodzące się ze Starego Testamentu; 
jego głównym tematem jest Dobra Nowina o Królestwie Bożym, które ma 
być urzeczywistnione przez Jezusa, obiecanego Mesjasza. Jeśli te zasady nie 
są decydujące dla systemu teologicznego, to teologia ta nie może twierdzić, 
że jest apostolska. Jeśli królestwo BOŻE jest "reinterpretowane" w 
kategoriach "ewangelii społecznej" lub tylko królestwa "w sercach" lub "w 
niebie" po śmierci, i jeśli jego idee czasów ostatecznych są mylone z 
przyszłym punktem kulminacyjnym w historii, to nie mamy prawa 
umieszczać go na tym samym poziomie, co nauki Jezusa i apostołów. 
Innymi słowy, jeśli powrót Jezusa i późniejsze królestwo na ziemi nie 
pozostają tak istotne w chrześcijańskim myśleniu jak Jego 
zmartwychwstanie, to musimy wskazać, że istotne elementy mesjańskiego 
programu zostały utracone.

Powszechnie wiadomo, że teologowie użyli wszelkich możliwych środków, 
aby wyeliminować powrót Jezusa i następujące po nim królestwo. Odrzucili 
je jako "fikcję" lub anulowali teksty, które opisują je szczegółowo, 
twierdząc, że nie można ich traktować dosłownie. Jest to jednak tylko 
forma teologicznego tchórzostwa. Nadszedł czas, aby przestali unikać 
"konkretnych" mesjańskich wypowiedzi Jezusa i zamiast tego przyjęli je, 
wdzięczni za nadzieję, jaką dają na pokój na ziemi. Ci, którzy unikają tego 
jasnego języka, odmawiają przyjęcia
"Słowo BOŻE", ewangelia (Łukasza 5:1; 8:11), nasienie nowych narodzin 
(Mateusza 13:19; 1 Piotra 1:23-25).



76

Nie wolno po prostu przepisywać wiary chrześcijańskiej tak, by pasowała 
do nas samych. To, co zostało zapisane w Biblii jako "wiara raz na zawsze 
przekazana świętym", zawiera nie tylko opis wyjątkowego pochodzenia 
Syna Bożego (Mt 1:18-20; Łk 1:35; Dz 13:33) i Jego powrotu do życia po 
śmierci, ale także obietnicę naszego zmartwychwstania, które ma nastąpić, 
gdy Jezus powróci, aby rozpocząć nową erę w historii, z której szatan 
zostanie wygnany. Czy może być coś ważniejszego dla naszego chorego na 
grzech świata? Czy chrześcijanie mogą dostąpić większego przywileju niż 
udział w reorganizacji ludzkiego społeczeństwa w przyszłym Królestwie 
Bożym na ziemi?

11. Proroctwo w Nowym Testamencie

Nic w Nowym Testamencie nie ucierpiało bardziej z powodu krytyki 
biblijnej niż teksty, które dotyczą przepowiedni dotyczących przyszłości. 
Wynikające z tego irytacje i sprzeczności można znaleźć w najbardziej 
autorytatywnych komentarzach biblijnych. W Ewangelii Mateusza 24 (zob. 
także Ew. Marka 13 i Ew. Łukasza 21) Jezus dość wyraźnie mówił o 
wydarzeniach, które doprowadzą do jego powrotu i ustanowienia 
królestwa. Jest to relacja, o której Jezus powiedział, że opiera się na 
proroczych objawieniach danych Danielowi i jest spójnym opisem 
końcowych etapów obecnego złego wieku tuż przed powrotem Jezusa. 
Najwyraźniej Jezus wierzył, że Księga Daniela zawiera informacje o odległej 
przyszłości i dlatego poinstruował swoich naśladowców, aby zapoznali się 
ze słowami Daniela, aby właściwie zrozumieć znaczenie jego własnego 
poglądu na przyszłość:

"Gdy więc ujrzycie ohydę spustoszenia, o której mówił prorok 
Daniel, stojącą na miejscu świętym - niech ci, którzy to czytają, 
zwrócą na to uwagę! -Wtedy ci, którzy są w Judei, niech uciekają 
w góry" (Mateusza 24:15-16). (W Ewangelii Marka 13:14 czytamy, 
że "ujrzy go stojącego tam, gdzie nie powinien stać", co wskazuje 
na osobistego Antychrysta).



77

Zwłaszcza proroctwa wydają się nie do przyjęcia dla wielu teologów.

Joyce Baldwin zauważyła, że

"Kościół stracił nerwy, jeśli chodzi o proroctwa jako 
przepowiednie. Pozbawiony wyobraźni, racjonalistyczny 
humanizm zawładnął chrześcijańskim myśleniem do tego stopnia, 
że z lekką kpiną przykrywa wszystkie proroctwa znajdujące się w 
Biblii i twierdzi, że są one niczym więcej, jak tylko bardzo zawiłymi 
aluzjami do przyszłych wydarzeń".
(Tyndale Commentary on Daniel; Intervarsity Press 1978; str. 184-185).

Trudno jest zrozumieć, w jaki sposób można progresywnie rozumieć 
prorocze teksty Starego Testamentu, jeśli komentatorzy odmawiają 
podążania za Pawłem, gdy ten wyraźnie odnosi Dn 11:36 do przyszłego 
Antychrysta w 2 Tes 2:4. Komentarz Normana Porteousa do Daniela w The 
Old Testament Library Series - SCM Press 1965; s. 169 - stwierdza, że "z 
teologicznego punktu widzenia nie można rozpoznać Antychrysta w 
Daniela 11:31". Ale Paweł oczywiście to zrobił. Jezus również widział 
wydarzenie czasów ostatecznych w Daniela 11:31 (Mateusza 24:15). To 
tragedia, gdy teologowie uważają się za mądrzejszych od Jezusa i Pawła.

Teolodzy ci oskarżają ludzi, którzy są tak "prostoduszni", by wierzyć, że 
Jezus mówił o wydarzeniach, które będą miały miejsce co najmniej 2000 lat 
po jego czasach, o "patologiczną ciekawość" i twierdzą, że używają Biblii 
jako "horoskopu" do przewidywania przyszłości. Przyznają, że Jezus mógł 
przepowiedzieć zniszczenie Jerozolimy w 70 r. n.e. (choć uczniowie tego nie 
uznali).
"proroctwa" zostały prawdopodobnie napisane częściowo po tym 
wydarzeniu), ale wydaje się nie do pomyślenia dla tych komentatorów, że 
Jezus mógł znać przyszłość poza pierwszym wiekiem. Tendencja 
komentatorów do wciskania biblijnych proroctw w historię, która już się 
wypełniła, zamiast przyznania, że jeszcze się nie wypełniły, zepsuła całe 
nauczanie o proroctwach.

Dlaczego BÓG nie miałby objawić tajemnic przyszłości swojemu Synowi, a 
przez Niego swojemu wiernemu Kościołowi? Jest oczywiste, że Jezus chciał 
dać swoim naśladowcom wgląd w przyszłe wydarzenia, kiedy bezpośrednio 
odpowiadał na ich pytania dotyczące znaków Jego przyjścia i końca czasów 
(Mateusza 24:3). Później p o w i e d z i a ł  wyraźnie w tym samym 
kontekście: "Oto wam powiedziałem wcześniej". (Mateusza 24:25).



78

Odpowiedź udzielona przez Jezusa sugeruje, że czytelnik zna 
przepowiednię Daniela o ostatecznym wrogu chrześcijan, Antychryście, 
który sam chce pojawić się w Jerozolimie jako rzekomo boski autorytet. 
Zostanie on zniszczony przez powracającego Mesjasza. Przyszły bieg 
wydarzeń opisany przez Jezusa jest całkowicie nieskomplikowany. 
"Obrzydliwość spustoszenia" będzie widziana stojąca (Marek używa tutaj 
imiesłowu męskiego dla czasownika "stać", co wskazuje na istotę ludzką; 
Mk 13:14), "na miejscu świętym" w Jerozolimie, co przewidział już Daniel 
(Mt 24:15). Dla chrześcijan mieszkających w Judei powinno to być 
wskazówką, aby "uciekać w góry", ponieważ nastąpi czas niezrównanego 
cierpienia, który Jezus nazwał "wielkim uciskiem" (Mt 24:21). W związku z 
ucieczką Jezus daje kościołowi specjalne instrukcje i ostrzeżenia, aby mógł 
uniknąć tego strasznego czasu ucisku spowodowanego pojawieniem się 
"obrzydliwości spustoszenia".

Zaraz po tym czasie największego ucisku (Mat. 24:29) na niebie pojawią 
się kosmiczne zaburzenia, a następnie Mesjasz pojawi się na obłokach, a 
jego wybrani zostaną zgromadzeni w królestwie BOŻYM (Mat. 24:30-31). 
Łukasz ujął to w następujący sposób: "Wy również, gdy ujrzycie te rzeczy 
[niszczycielskie wydarzenia prowadzące do Powtórnego Przyjścia], 
zrozumcie, że bliskie jest królestwo BOŻE" (Łukasza 21:31). Ten ważny tekst 
jest kolejnym dowodem na to, że nadejście królestwa Bożego jest 
wydarzeniem, które nastąpi po przyszłym powrocie Jezusa. Powinno być 
jasne, że Jezus nie mówił o wydarzeniach w roku 70 n.e., po których Jego 
powrót nie był natychmiastowy!

Według Jezusa, jego prorocze wypowiedzi opierają się na objawieniach, 
które Daniel otrzymał w VI wieku p.n.e.. Jeśli zbierzemy wszystkie te 
informacje razem i dodamy do nich wiele mniej zauważalnych, spójnych 
wypowiedzi Izajasza, to otrzymamy jednolitą całość i spójny obraz 
przyszłości na Bliskim Wschodzie na krótko przed powrotem Jezusa. W 2 
Liście do Tesaloniczan 2 Paweł podejmuje ten sam temat i wymienia 
sekwencję wydarzeń wspomnianych przez Jezusa, aby zapobiec 
niebezpieczeństwu sprzecznych poglądów, które mają na celu zmylenie 
kościoła. Paweł przewiduje odstępstwo od BOGA - odstępstwo od wiary - 
które prowadzi do objawienia i panowania Antychrysta. Wtedy Chrystus 
pojawi się w mocy i chwale i zniszczy ostatniego wroga; zgromadzi swoich 
wiernych i ustanowi królestwo BOŻE (2 Tes. 2:1-12).



79

Wszystko, co Jezus przekazał w swoim przemówieniu na Górze Oliwnej, jest 
integralną częścią jego mesjańskiej przepowiedni. Nie można tego oddzielić 
od reszty jego nauczania bez masowego fałszowania jego (chrześcijańskiej) 
wiary żydowskiej, która ma swoje korzenie w Starym Testamencie. 
Obejmuje to postrzeganie Daniela jako nosiciela boskiego objawienia, które 
opisuje czas na krótko przed powrotem Mesjasza.

"Kluczowe jest zrozumienie przesłania Księgi Daniela jako 
fundamentu nauk Jezusa. "Spośród wszystkich ksiąg Starego 
Testamentu, Księga Daniela w całości (...) ma ogromne znaczenie 
dla Nowego Testamentu".
(H.C. Kee; The Community of the New Age; Mercer University Press 1983; str. 45).

Księga Daniela jest w dużej mierze opisem ostatniego Antychrysta, którego 
Antioch IV Epifanes w II wieku p.n.e. był tylko cieniem. Jezus i jego 
naśladowcy oczywiście wiedzieli, że starotestamentowy "Antychryst" 
Antioch był "typowym" p r z y k ł a d e m  znacznie gorszej osoby, która 
pewnego dnia zagrozi świętym i pojawi się jako rzekomy Mesjasz. Podobnie 
jak Jezus, Paweł traktował to wszystko bardzo poważnie i wielokrotnie 
mówił o tym w kościołach:

"Czyż nie pamiętacie, że powiedziałem wam te rzeczy, gdy jeszcze 
byłem z wami?" (2 Tes 2:5)

Dla Pawła Antychryst, człowiek grzechu, był ohydną karykaturą i parodią 
powracającego Mesjasza. Według apostoła, jedynym sposobem, aby 
uchronić się przed niebezpieczeństwem bycia z w i e d z i o n y m  p r z e z  
fałszywego Mesjasza, jest pełne ugruntowanie w prawdzie Bożego 
objawienia w Jezusie i Piśmie Świętym (2 Tes 2:7-10). Apostoł posuwa się 
nawet do stwierdzenia, że sam Antychryst będzie miał bardzo 
spektakularne pojawienie się ("parousia") (2 Tes 2:9). Będą to przebiegłe 
działania szatana, za pomocą których będzie o n  p r ó b o w a ł  zwieść 
ludzi. W mylący sposób ten pseudopowrót będzie imitował chwalebne 
objawienie Mesjasza. Będzie to próba zwodzenia przez naśladownictwo, 
która zakończy się tragicznie dla ludzi niezdolnych do odróżnienia prawdy 
od fałszu (2 Tes 2:10-12).

Wszystko to jest podstawą nowotestamentowego poglądu na przyszłość, 
który jednak kościoły, w swoim ogólnym zaniedbaniu 
nowotestamentowego mesjanizmu, odrzuciły jako całkowicie nierozsądny. 
Ponowne odkrycie tego fundamentalnego biblijnego nauczania na temat 
przyszłości, które można znaleźć w całym Nowym Testamencie, bardzo b y  
s i ę  d o  tego przyczyniło.



80

ożywić zainteresowanie biblijnym chrześcijaństwem.

Nie jest przesadą stwierdzenie, że temat "Antychrysta" był niezwykle 
ważny dla Jezusa, Pawła i Jana; wraz z Łukaszem są oni najważniejszymi 
świadkami wiary apostolskiej. Jak widzieliśmy, Jezus wskazał swoim 
uczniom na proroctwa Daniela, który w rozdziałach 7-9 i 11-12 swojej księgi 
przewidział powstanie i panowanie straszliwego tyrana, straszliwego 
prześladowcy wiernych, którego straszliwy czas działania będzie 
obejmował okres siedmiu lat (jest to ostatnia "siódemka" z Objawienia o 70 
"tygodniach lat" anioła Gabriela, Dn 9,24-...).
27), który poprzedzi powrót Jezusa w mocy i chwale. Fakt, że ten ostatni 
siedmioletni okres leży w przyszłości dla Jezusa, jest pokazany przez to, że 
umieszcza on "niszczyciela" z Księgi Daniela, który będzie bardzo aktywny 
podczas tych siedmiu lat (Dan 9:26-27), bezpośrednio przed swoim 
powrotem (Mat 24:15, 29-30).

Informacje, do których odwołuje się Jezus, można znaleźć w Księdze 
Daniela 8:13; 9:26-27; 11:31; 12:11 i otaczającym je kontekście. W tych 
wersetach straszny człowiek, który prowadzi wojnę spustoszenia i zniszczy 
odrestaurowaną świątynię, spotka swój koniec w "potopie" (Dn 9:26; 
11:45) lub zostanie zniszczony podczas powrotu Jezusa "w ogniu 
płomienistym, gdy dokona pomsty na tych, którzy nie uznają BOGA, i na 
tych, którzy nie są posłuszni ewangelii Pana naszego Jezusa Chrystusa" (2 
Tes 1:7-8).

Wydarzenie to odpowiada Pawłowemu opisowi upadku Antychrysta w 2 
Tes 2,8. Gdy obrzydliwy tyran zamieszka w miejscu świętym, minie okres 
trzech i pół roku (Dn 12,7+11), który jest drugą połową ostatniego tygodnia 
lat zapowiedzianego przez anioła Gabriela w Daniela 9,26-27. W 
Objawieniu te trzy i pół roku są związane z panowaniem "bestii" w czasach 
ostatecznych (Obj. 13,5; por. 11,2-3; 12,6+14).

Jeśli przeanalizujemy odpowiednie fragmenty Księgi Daniela, do których 
odsyła nas Jezus w Mt 24:15, stanie się jasne, że "niegodziwiec" (Dn 11:21 i 
nast. - Luter) pojawi się na Bliskim Wschodzie, przypuszczalnie na obszarze 
Syrii lub Iraku (jest opisany jako Asyryjczyk; por. Mic 5:5; Iz 30:27-33; 2 Tes 
2:8), który z b l i ż y  s i ę  do Izraela, ale później zwróci się przeciwko nim i 
chrześcijanom oraz



81

ostatecznie dojdzie do władzy w Jerozolimie. Jezus odnosi się konkretnie do 
tej sekwencji wydarzeń, które bezpośrednio poprzedzą jego powrót (Mt 
24:29) i które w Księdze Daniela bezpośrednio poprzedzają 
zmartwychwstanie umarłych (Dn 12:1-2). Wszystko, co powiedział nam 
Daniel, jest zatem zgodne z tym, co Jezus powiedział na ten temat. On i 
Daniel opisują czas bezprecedensowego ucisku (Dn 12:1; Mt 24:21) 
bezpośrednio przed końcem tego wieku. Koniec ten charakteryzuje się 
zmartwychwstaniem umarłych (Dn 12:2) i powrotem Jezusa (Mt 24:30-31). 
Sekwencja wydarzeń objawionych przez Jezusa dokładnie odpowiada 
jasnemu stwierdzeniu Pawła o momencie, w którym zmarli wierzący 
"zostaną ożywieni", co oczywiście sugeruje, że byli martwi aż do tego 
przyszłego momentu (1 Kor 15:22). Ten prosty plan zmartwychwstania 
umarłych podczas przyszłego powrotu Jezusa nie może być pogodzony z 
tradycyjną ideą, że zmarli już żyją z Nim w niebie. Jedynie poprzez 
zmartwychwstanie podczas Powtórnego Przyjścia (parousia) święci mogą 
wejść w obecność Jezusa (1 Tes 4:16; 5:10).

W Objawieniu proroctwa Daniela i Jezusa są dalej rozwijane. Decydujące 
ostatnie trzy i pół roku panowania Antychrysta, oparte na Danielu 7,25; 
9,26-27; 12,7+11, są ponownie postrzegane przez Jezusa jako leżące w 
przyszłości (Obj. 13,5) i zakończą się wraz z przyjściem Jezusa, kiedy 
"nadejdzie królestwo świata naszego Pana i Jego Chrystusa, i będzie 
panował na wieki wieków" (Obj. 11,15). Po tym nastąpi długo oczekiwane 
panowanie Mesjasza i Jego świętych: "I ożyli znowu, i królowali razem z 
Mesjaszem przez tysiąc lat" (Ap 20,4 - Nowy Przekład).

Sposób, w jaki komentatorzy próbowali zlekceważyć to przyszłe mesjańskie 
królestwo, jest jedną z najbardziej druzgocących rzeczy w całej historii 
złego traktowania słów Pisma Świętego. Zmartwychwstanie świętych 
ściętych we wcześniejszych czasach, którzy mają królować z Jezusem (Obj. 
20,4), może oczywiście odnosić się tylko do prawdziwego 
zmartwychwstania. Z pewnością nie jest to opis obecnego powrotu, który 
był tradycyjnym poglądem od czasów Augustyna i świadectwem 
antymesjanistycznego nastawienia tradycyjnego chrześcijaństwa. (Pogląd 
ten nazywany jest również amillennializmem).



82

Po "pierwszym zmartwychwstaniu" (Ap 20,5), które opisuje błogość tych, 
którzy ożyli, ponieważ "będą kapłanami BOGA i Chrystusa i będą z Nim 
królować przez tysiąc lat" (Ap 20,6), następuje Drugie Przyjście, które Jan 
widział w Objawieniu. Odpowiada to dokładnie sekwencji wydarzeń 
opisanej przez Pawła w 1 Koryntian 15:22-23. Po tym, jak wierzący zostaną 
przywróceni do życia poprzez zmartwychwstanie, będą królować z 
Mesjaszem, tak jak Jezus obiecał w tekstach, które już omówiliśmy. (Mt 
19:28; Łk 2:28-30; Ap 2:26; 3:21; 5:10).

Jeśli dokładnie porównamy obszerny materiał przekazany nam przez 
proroctwa Daniela, Izajasza, Pawła i Jezusa w Ewangeliach i Objawieniu, 
otrzymamy dość szczegółowy obraz wydarzeń, które doprowadzą do 
powrotu Mesjasza w regionie Izraela. Jedną z cech Pawłowego opisu 
Antychrysta, która jest często pomijana, jest jego cytat z Księgi Izajasza 11:4 
w 2 Liście do Tesaloniczan 2. Odnosi się on do Asyryjczyka czasów 
ostatecznych, który jest dalej opisany w mesjańskiej formie w Księdze 
Izajasza 30:27 do 32:4 i "którego Pan Jezus usunie tchnieniem swoich ust i 
zniszczy ukazaniem się swego przyjścia" (2 Tes 2:8). Ostatni "król północy" 
(Dan 11), najwyraźniej władca Asyrii, znajduje się na obszarze zajmowanym 
wcześniej przez imperia asyryjskie i babilońskie.

W Biblii "król Asyrii" prawdopodobnie odnosi się do władcy Medów (zob. 
Ezdrasza 6:22). Medowie uważali się za następców Asyryjczyków.

Pismo Święte wydaje się oczekiwać, że Antychryst będzie pochodził z tego 
regionu i możliwe jest, że cały rozdział 11 Księgi Daniela, począwszy od 
wersetu 5, jest przepowiednią wydarzeń, które z naszego punktu widzenia 
wciąż należą do przyszłości. Z historycznego punktu widzenia fragment ten 
jest czasami nieco niejasny i nieweryfikowalny, ponieważ pomimo pewnych 
podobieństw, nie odpowiada dokładnie kolejności królów syryjskich, którzy 
żyli w IV-VII wieku pne. Jeśli czyta się Daniela 11:5 do Daniela 12:3 jako 
jednolitą całość, to część z nich nie może być poparta faktami 
historycznymi, a reszta jest tylko niedoskonale wypełniona. Wielkie 
objawienie, które Daniel otrzymał w rozdziałach 10-12, aby pokazać mu, 
"co się stanie z twoim ludem u kresu dni [dni bezpośrednio poprzedzających 
królestwo mesjańskie], gdyż wizja dotyczy jeszcze odległych dni" (Dan 
10:14), powinno być wysoko cenione przez wszystkich, a wezwanie Jezusa 
do czytania Księgi Daniela i do



83

traktować je poważnie (zob. Dn 10:14 i instrukcje Jezusa w Mt 24:15). 
Proroctwa te zostały oczywiście przekazane Kościołowi jako pocieszenie na 
trudne ostatnie dni przed powrotem Mesjasza. Odniesienie Jezusa do 
obrzydliwości spustoszenia w Daniela 9:27; 11:31 i 12:11 (porównaj z 8:13) 
zwraca naszą uwagę na kontekst tekstowy, w którym znajdują się te 
wersety. Takie podejście jest dokładnie metodą Nowego Testamentu.

"Kiedy krótki fragment Starego Testamentu jest cytowany w 
Nowym Testamencie, często domyślnie odnosi się do całego 
kontekstu cytatu".
(D.A. Carson, Expositor`s Bible Commentary on Matthew; Zondervan 1984; str. 205).

Ze względu na swoje uprzedzenia "teologia chrześcijańska" stała się 
niechętna podążaniu za Jezusem lub Pawłem właśnie wtedy, gdy chodzi o 
(dla nich) odległą przyszłość, która poprzedza powrót Jezusa. Nie ma 
jednak logicznego powodu, aby traktować przyszłe wydarzenia 
przepowiedziane przez Jezusa w Ewangelii Mateusza 24 mniej poważnie niż 
na przykład Jego wypowiedzi w Kazaniu na Górze. Wydaje się, że "teologia" 
zrobiła wszystko, co w jej mocy, aby oddzielić Jezusa od tego, co dla nich 
było "nierozsądnym" nauczaniem w Kazaniu na Górze. Nowy Testament 
przedstawia Syna Bożego jako nie mniej wiarygodnego w kontekście jego 
przyszłych przepowiedni niż w kontekście jego radykalnych roszczeń 
etycznych. Wszystkie relacje odzwierciedlają mesjańskie przepowiednie i 
wiarę Mesjasza. Potrzebujemy każdego szczegółu Nowego Testamentu, aby 
uzyskać pełny obraz Jezusa historii i wiary. Kościoły nie mogą zatem 
twierdzić, że reprezentują umysł Jezusa, dopóki nie przekażą swoim 
członkom i światu sumy wszystkiego, czego nauczał Jezus.

James Barr stwierdza, że

"Ortodoksja, która charakteryzuje się tradycją, jest wspaniałym 
przykładem 'wybierania i wybierania', którego nie pochwala u 
innych. Nawet "liberalna" teologia podążała za autoryzowanymi 
stwierdzeniami Ewangelii o wiele wierniej w swoim spojrzeniu na 
królestwo BOŻE".
(Pismo Święte, autorytet kanonu, krytyka; Filadelfia: Westminster Press 1983; s. 
40).

Niestety, "liberałowie" rozumieli królestwo BOŻE zupełnie inaczej niż Jezus. 
Bultmann odrzucił całą nadzieję Nowego Testamentu na przyszłość



84

i ogłosił przyszłe królestwo BOGA nieważnym jednym pociągnięciem:

"Oczekiwanie, że Syn Człowieczy przyjdzie na obłokach nieba, a 
wierzący zostaną pochwyceni w powietrze, aby się z Nim spotkać, 
spełniło się".
(Nowy Testament i mitologia w Kerygmacie i micie; tom 1, 1948)

Jest oczywiste, że związani tradycją chrześcijanie po prostu zignorowali lub 
stłumili znaczną część tego nauczania.

W 1926 r. William Temple, arcybiskup Canterbury, zauważył, że

"Wielkim odkryciem czasów, w których żyjemy, jest ogromne 
znaczenie, jakie Ewangelie nadają królestwu BOŻEMU. Jest dla nas 
bardzo dziwne, że odgrywa ono tylko niewielką rolę w teologii i 
pismach religijnych z prawie całego okresu chrześcijańskiego. W 
ewangeliach synoptycznych ma znaczenie, które nie może być 
wyższe ".
(Personal Religion and the Life of Fellowship; Longmans, Green & Co. 1926; s. 69).

Ponieważ ewangelia jest ewangelią królestwa BOŻEGO, jej brak w teologii 
oznacza, że ktoś utracił ewangelię.

W swoim wybiórczym traktowaniu relacji biblijnych kościoły zdają się 
potwierdzać tylko to, na co pozwala tradycja. Wiele z tego, czego nauczał 
Jezus, zostało odrzuconych jako "żydowskie" lub "nieduchowe". W 
tradycyjnej teologii wciąż istnieje tendencja antysemicka. To właśnie 
mesjanizm Jezusa Chrystusa (a zatem z definicji mesjanizm chrześcijański) 
tak bardzo ucierpiał z rąk niezrozumiałych pogańskich komentarzy.

Ta godna ubolewania antymesjanistyczna tendencja, z jaką wielu teologów 
próbuje kultywować mesjanizm Nowego Testamentu i proroków Starego 
Testamentu, czyniąc go bardziej szanowanym, "religijnym" i "duchowym".
Pomysł uczynienia słów Jezusa bardziej "duchowymi" ma swoje korzenie w 
odmowie protestanckich reformatorów uwierzenia w słowa Jezusa, 
zwłaszcza w to, co powiedział w Objawieniu.

"We wstępnych uwagach do swojego tłumaczenia Nowego 
Testamentu (1522) Luter wyraził silną niechęć do Objawienia i 
oświadczył, że dla niego ta księga ma tak wiele wad, że nie uważa 
jej ani za apostolską, ani za proroczą (...) i nie może uznać, że 
została napisana przez Ducha Świętego. Nie podobały mu się 
również nakazy i groźby



85

Księga ta nie spełnia oczekiwań, które pisarz wyraża w odniesieniu 
do swojej własnej księgi (Ap 22,18-19), ani obietnic 
błogosławieństwa dla tych, którzy trzymają się tego, co jest w niej 
napisane (Ap 1,3; 22,7), nawet jeśli nikt nie wie, co to jest ... 
Ponadto wielu ojców odrzuciłoby tę księgę .... "W końcu każdy 
myśli to, co daje mu jego duch; mój duch nie może wejść do tej 
księgi, a to jest dla mnie wystarczający powód, by jej nie 
szanować, ponieważ Chrystus nie jest w niej nauczany ani 
uznawany, co apostoł jest zobowiązany czynić ponad wszystko "." 
Później (1534) Luter znalazł w niej pewną użyteczność dla 
chrześcijanina... Dla niego jednak jest to nadal ukryte, ciche 
proroctwo, dopóki pozostaje niezinterpretowane. Chociaż wielu 
próbowało je zinterpretować, nic pewnego nie wyszło na jaw ... 
Miał wątpliwości co do jego apostolskości (Przedmowa do 
Objawienia w wydaniu z 1545 r.) I wydrukował go razem z 
Hebrajczyków, Jakuba i Judy jako dodatek do swojego Nowego 
Testamentu i nie umieścił go w spisie treści.
Ogólnie rzecz biorąc, stanowisko Reformacji charakteryzuje się 
powrotem do kanonu Euzebiusza, a tym samym niższym 
szacunkiem d l a  Listu do Hebrajczyków, Drugiego Listu Piotra, 
Drugiego i Trzeciego Listu Jana, Listu Jakuba, Listu Judy i Księgi 
Objawienia. Dla Zwingliego Objawienie "nie było księgą biblijną". 
Nawet Kalwin, który bardzo wysoko cenił natchnienie, nie 
interpretował 2 i 3 Listu Jana oraz Księgi Objawienia".
("Objawienie", Hastings Dictionary of the Bible; tom 4)

Olshausen bezbłędnie trafia w ślepy zaułek wielkiego reformatora, gdy 
mówi, że ostatnia księga Biblii była dla Lutra niejednoznaczna, po prostu 
dlatego, że...

"... nie mógł zrozumieć doktryny o królestwie BOŻYM na ziemi 
jako całości, która została przedstawiona w Objawieniu i stanowi 
rzeczywiste centrum wszystkiego, co zostało tam napisane".
(McCain; The Greatness of the Kingdom; str. 6)

Powinniśmy również dodać, że królestwo BOŻE na ziemi jest centrum 
organizacyjnym całego Pisma Świętego i rdzeniem przesłania zbawienia, 
które głosił Jezus.



86

12. Chrzest

Po ponad 40 latach zmagań z różnymi kwestiami biblijnymi i po tym, jak 
wiele się nauczyłem, ośmielam się zachęcić niektórych braci i siostry do 
zastanowienia się nad kwestią chrztu. Chodzi o tych przyjaciół, których 
entuzjazm dla Biblii jest niekwestionowany i którzy zostali nauczeni, że 
chrzest w wodzie lub wodą jest bezużytecznym rytuałem, który nie jest już 
potrzebny dzisiejszym chrześcijanom. Argumentują oni w następujący 
sposób: "Istnieją dwa dominujące rodzaje chrztu w Nowym Testamencie:

a.) Chrzest wodny - który rozpoczął Jan Chrzciciel;

b.) Chrzest Duchem Świętym - chrzest, którym Jezus Chrystus 
chrzci i czyni człowieka chrześcijaninem".

Przyjrzyj się uważnie dwóm powyższym stwierdzeniom. Nie oddają one w 
pełni tego, czego naucza Biblia. Brakuje tu ważnego czynnika. Faktem jest, 
że Jezus również chrzcił w wodzie. Dlatego istnieją trzy rodzaje chrztu, a nie 
dwa:

a. Chrzest wodny Jana

b. Chrzest wodny praktykowany przez Jezusa i jego uczniów

c. Chrzest duchowy

Wszyscy znają praktykę chrztu Jana. Została ona wyraźnie zastąpiona 
chrztem w imię Jezusa Chrystusa (Dzieje Apostolskie 19:1-7). Chrześcijański 
chrzest apostolski odbywa się przez wodę i Ducha.

W Ewangelii Jana 4:1-2 dowiadujemy się, "że Jezus uczynił i ochrzcił więcej 
uczniów niż Jan - chociaż sam Jezus nie chrzcił, ale czynili to jego 
uczniowie".

Jana 3:22 mówi: "Potem przyszedł Jezus i uczniowie jego do ziemi Judzkiej, 
i tam został z nimi i chrzcił".

Nie ma zatem wątpliwości, że Jezus chrzcił w wodzie (nawet jeśli faktyczny 
akt zanurzenia został prawdopodobnie przeprowadzony przez jego 
uczniów). Ten obrzęd przyjęcia był chrztem dokonanym przez Jezusa - 
chrześcijańskim chrztem w wodzie.

W Wielkim Nakazie uczniowie otrzymali zadanie pójścia do wszystkich 
narodów aż do końca wieku i nauczania ich tego, czego nauczał Jezus. Część 
tego polecenia brzmi: "Chrzcijcie ich w imię Ojca i Syna, i Ducha Świętego" 
(Mt 28:19). Jest to wyraźne



87

Jest to misja, która pochodzi z ust Jezusa i określa zasadniczy element 
kierowania Kościołem. Apostołowie wyraźnie rozumieli to w ten sposób. 
Wezwanie Piotra skierowane do słuchaczy nie było przestarzałe: 
"Nawróćcie się i niech każdy z was ochrzci się w imię Jezusa Chrystusa na 
odpuszczenie grzechów waszych. I otrzymacie dar Ducha Świętego" (Dz 
2:38). Typowe przyjęcie do kościoła odbywa się poprzez pokutę, wiarę w 
ewangelię królestwa Bożego i w imię Jezusa Chrystusa, a także chrzest w 
wodzie. W Dziejach Apostolskich 8:12 znajdujemy wczesne wyznanie wiary:

"A gdy uwierzyli Filipowi, który głosił ewangelię królestwa 
BOŻEGO i imię Jezusa Chrystusa, zostali ochrzczeni, zarówno 
mężczyźni, jak i kobiety".

Aby pozostawić jak najmniej luk prawnych, Łukasz donosi, że poganie 
musieli zostać ochrzczeni w wodzie nawet po otrzymaniu Ducha Świętego. 
Zostało to wyraźnie nakazane przez Piotra, który sumiennie postępował 
zgodnie z instrukcjami Jezusa z Mateusza 28. Poprosił o wodę i nakazał, aby 
"ci, którzy otrzymali Ducha Świętego, zostali ochrzczeni" (Dz 10:47-48).

Kiedy Paweł odkrył nawróconych, którzy przyjęli jedynie chrzest wodny 
Jana, udzielił im chrześcijańskiego chrztu wodnego w imię Pana Jezusa, po 
uprzednim pouczeniu ich o tym (Dz 19:5). Kościół Nowego Testamentu z 
pewnością nie nauczał, że chrzest Duchem Świętym zastępuje 
chrześcijański chrzest wodny. Oba te sakramenty należą do siebie i są 
zwykłym sposobem, w jaki dana osoba jednoczy się z ciałem Chrystusa.

Pod koniec swojej posługi Piotr nadal może mówić o "chrzcie, który nas 
zbawia" jako o "prośbie do BOGA o dobre sumienie" (1 Piotra 3:21). 
Oczywiście nikt nie sugeruje, że w wodzie jest coś "magicznego". Liczy się 
dziecięce poddanie się poleceniu wydanemu przez Jezusa. Jest to po prostu 
kwestia posłuszeństwa, a posłuszeństwo jest podstawą wiary, więc jest to 
"posłuszeństwo wiary". "Kto wierzy w Syna, ma żywot wieczny; kto zaś nie 
jest posłuszny Synowi, nie ujrzy żywota, lecz gniew BOŻY ciąży na nim" 
(Jana 3:36).

Chrzest nie może zbawić osoby, która nie prowadzi konsekwentnego życia 
chrześcijańskiego, tak samo jak jednorazowa decyzja, po której nie 
następuje zaangażowanie na całe życie. Zbawienie dokonuje się dzięki łasce 
i



88

Wiara, która oznacza zatem (słowami Pawła): "stawszy się posłusznymi z 
serca obrazowi nauki, która została wam dana" (Rz 6:17). Nauka ta 
obejmuje chrzest. Ten rodzaj zaproszenia nawróconych do stania się 
chrześcijanami jest częścią tego, co zbawienie przez wiarę oznaczało dla 
apostołów. Wszędzie, gdzie nauczali
"Posłuszeństwo wiary" (Rz 1:5; 16:26).

BÓG dał nam właściwą procedurę przyjęcia do Jego Kościoła. Chrzest w 
wodzie jest publicznym wyrzeczeniem s i ę  grzechu i decyzją służenia Bogu 
i Mesjaszowi. Określenia takie jak "cielesny porządek" czy "legalizm" nie 
odzwierciedlają apostolskiego nauczania na temat chrześcijańskiego chrztu 
wodnego. Sam Jezus został ochrzczony w wodzie (Łukasza 3:21). On "czynił 
uczniów" i chrzcił ich (Jana 4:1) i polecił swoim naśladowcom, aby "czynili 
uczniów" i chrzcili ich aż do Jego powrotu pod koniec tego wieku (Mateusza 
28:19-20).

Nie ma potrzeby, aby dzielić lub spierać się o tę prostą kwestię, która nie 
była problematyczna dla milionów czytelników Biblii i tysięcy badanych 
interpretatorów Pisma Świętego na przestrzeni wielu stuleci.

Są ewangelicy, którzy uznają, że wezwanie Piotra do pokuty i chrztu 
znacznie różni się od dzisiejszych sformułowań ewangelizacyjnych. W 
swojej książce "Nawrócenie w Biblii" R.T. France zauważa, że

"nasza tendencja do postrzegania chrztu jako symbolicznego 
dodatku lub do odczuwania dyskomfortu z powodu włączenia 
fizycznego aktu jako części procesu duchowego nawrócenia jest 
sprzeczna z wyraźnie "realistycznym" językiem Nowego 
Testamentu na temat zbawczego znaczenia chrztu (zob. J 3:5; Rz 
6:3-4; Ga 3:27; Kol 2:12; Tt 3:5; 1 P 3:20-21). Nie ma żadnych 
nowotestamentowych powodów, aby wierzyć, że sam chrzest 
czyni człowieka chrześcijaninem, a idea, że istnieją nieochrzczeni 
chrześcijanie jest również obca takiemu myśleniu. Bez chrztu 
wierzący nie mógłby wejść do wczesnego kościoła".
(S. Smalley, Evangelical Quarterly; 65:4,1992, s. 306)

Dlatego prosimy naszych drogich braci i siostry, którzy są w błędzie
"duchowy" pogląd, że fizyczny akt chrztu nie jest częścią chrześcijańskiego 
uczniostwa: To gnostycyzm stworzył to błędne oddzielenie chrztu od 
uczniostwa.



89

między tym, co fizyczne, a tym, co duchowe. Apostołowie, którzy nakazali 
chrzest wodny, byli posłuszni nakazowi Chrystusa, tak jak my powinniśmy 
być. Każdy, kto chce być chrześcijaninem, musi uznać, że Jezus jest Panem 
jego wiary we wszystkim. Nie ma prawdziwego wyznania Jezusa jako Pana 
bez posłuszeństwa (Rz 10:9).

13. Jezus - droga do życia wiecznego

Większość ludzi oddałaby wszystko, aby móc przedłużać swoje życie w 
nieskończoność. Jezus złożył zdumiewające oświadczenie, że jest w 
posiadaniu tajemnicy życia wiecznego. Przyszedł, aby przynieść "życie i 
nieśmiertelność na światło" (2 Tymoteusza 1:10). Ta niezrównana 
informacja jest dostępna tylko przez wiarę w Jego nauczanie, Jego słowa, 
Jego ewangelię królestwa oraz p r z e z  wiarę w Jego śmierć i 
zmartwychwstanie.

Chrześcijanie często niejasno mówią o "życiu wiecznym". Termin ten nie 
odzwierciedla w pełni pierwotnej idei. Dokładniej oznacza ono "życie w 
przyszłym wieku". Jest to żydowski termin, który Jezus uwielbiał i często 
używał. Można go znaleźć w Księdze Daniela 12:2, gdzie znajduje się wielka 
obietnica zmartwychwstania dla śpiących umarłych. Kiedy wielu ludzi 
obudzi się ze snu śmierci w prochu ziemi (Dan 12:2), otrzymają "życie 
wieku" [wieku, który ma nadejść]. Jest to wiek przyszły, ponieważ jest to 
wiek historii świata, który nastąpi po przyszłym zmartwychwstaniu 
umarłych. Zmartwychwstanie wszystkich wierzących nastąpi, gdy Jezus 
powróci (1 Koryntian 15:23). Tak więc ten cenny werset z Księgi Daniela 
12:2 mówi nam z zadziwiającą prostotą, co jest teraz z umarłymi i gdzie oni 
teraz są. Jest to jedno z najwyraźniejszych biblijnych świadectw na temat 
obecnego stanu zmarłych przed zmartwychwstaniem. Oni śpią - bez 
świadomości. Ta prawda powinna raz na zawsze udowodnić, jak 
bezużyteczne są "modlitwy" do Maryi lub innych "zmarłych świętych".

Życie przyszłego wieku, o którym mówi najpierw Daniel, a następnie Nowy 
Testament, jest naprawdę życiem nieograniczonym, ale jest to życie, które 
zostanie w pełni zrealizowane dopiero w przyszłym wieku.



90

i może zostać w pełni osiągnięty. Oznacza to, że będzie "przyszły wiek". 
Czas będzie nadal istniał w tym nadchodzącym wieku, a ziemia zostanie 
odnowiona pod zarządem Mesjasza Jezusa, który powróci w mocy i chwale 
na początku tego nowego wieku - a nie siedem lat przed tym momentem, 
aby przeprowadzić tajne uniesienie, jak sugerowali i propagowali niektórzy 
znani kaznodzieje.

Tłumacze Biblii czasami utrudniają nam zrozumienie oryginalnego 
znaczenia. Biblia Króla Jakuba (świetna na swój sposób, ale bardzo wadliwa 
w niektórych wersetach) chciałaby, abyśmy uwierzyli, że "nie będzie więcej 
czasu", kiedy Jezus powróci! Werset z Objawienia 10:6 w rzeczywistości nic 
takiego nie mówi. Oznacza jedynie, że "nie będzie zwłoki". Drugie Przyjście 
nastąpi natychmiast. Ale czas będzie trwał: Będzie to czas Królestwa 
Bożego na ziemi. Kościoły mają również tendencję do utrudniania 
zrozumienia Biblii pod pewnymi względami. Podczas gdy wciąż głoszą, że 
celem chrześcijan jest "niebo", Biblia mówi dokładnie coś przeciwnego. 
Jezus obiecał swoim naśladowcom ziemię jako przyszłe dziedzictwo. 
Cytując Psalm 37:11, Jezus określił, że nadzieją jego uczniów jest 
dziedzictwo ziemi (Mt 5:5). Jezus ogłosił tę obietnicę jako centralny punkt 
swojego Kazania na Górze. Kazanie na Górze i wszystkie inne nauki 
głoszone przez Jezusa zostały nam dane jako niezbędne instrukcje dla 
naszego obecnego życia, abyśmy mogli przygotować się do wejścia do 
Królestwa Bożego na tej ziemi, kiedy zostanie ono ustanowione wraz z 
Powtórnym Przyjściem Jezusa. Podczas Powtórnego Przyjścia, śpiący 
wierzący wszystkich czasów obudzą się z obecnego snu śmierci w "ziemi 
prochu" (Dan 12,2), a następnie "odziedziczą ziemię", jak obiecał Jezus 
(Mat. 5,5), a nawet "będą królować jako królowie z Jezusem na ziemi" (Obj. 
5,10; zob. także Obj. 20,9, gdzie opisano, że święci żyją na ziemi.

Zgodnie z poprzednim wersetem (Obj. 5,9), Jezus umarł, aby podpisać 
przymierze królestwa swoją krwią i zapewnić nam przebaczenie poprzez 
swoją odkupieńczą śmierć. Podczas Ostatniej Wieczerzy Jezus mówił o tej 
"krwi przymierza"; to przymierze jest umową, kontraktem, obietnicą BOGA, 
aby dać chrześcijanom (Jezus mówił do apostołów, którzy reprezentowali 
tę wiarę) królestwo BOGA wraz z Jezusem. "Postanawiam wam, jak mi 
rozkazał Ojciec mój, królestwo (...) abyście zasiedli na tronach i sądzili 
dwanaście [zjednoczonych] pokoleń Izraela" (Łuk. 22:29-30). Jezus właśnie 
mówił o przebaczeniu.



91

Jego krwi nowego przymierza (Łukasza 22:20). Jako "nowy Mojżesz" i 
"nowy Jozue" obiecuje wierzącym ziemię i królestwo BOŻE, które zostało 
ustanowione na ziemi. Jest to potwierdzenie starej "obietnicy ziemi" danej 
Abrahamowi.

Kiedy Jezus mówił o "tej ewangelii królestwa" (Mt 24:14), podał 
wyczerpujący tytuł dla planu ludzkiej nieśmiertelności w przyszłym 
królestwie. Podobnie jak "ta księga prawa" (Tora) została przekazana przez 
Mojżesza (Pwt 30:10), Ten, który jest większy od Mojżesza, dał nam nową 
Torę, która jest streszczona pod nazwą "ewangelia królestwa".

Patriarcha Abraham jest znany w Piśmie Świętym jako ojciec wiernych. Jego 
wiara jest wzorem dla wiary chrześcijańskiej. Wierzący są opisywani jako 
ludzie, którzy kroczą śladami wiary Abrahama (Rzymian 4:16). Zarówno 
Żydzi, jak i poganie są dziedzicami tej samej obietnicy, którą BÓG dał 
Abrahamowi. Chrześcijańska ewangelia została zwiastowana Abrahamowi z 
wyprzedzeniem (Gal 3:8). Boskie obietnice dane Abrahamowi, Izaakowi i 
Jakubowi są mocnym fundamentem ewangelii Nowego Testamentu. 
Abrahamowi obiecano ziemię Kanaan (na własność) i potomków. 
Jednostronna oferta Boga była dla niego gwarancją jednego i drugiego, 
"nasienia i ziemi". Nasienie lub potomkowie mieli być liczni, ale w 
szczególnym sensie także jedna osoba, a jest nią Chrystus (Gal 3:16). 
"Ziemią" była ziemia obiecana, a dokładniej ziemia obietnicy (Hbr 11:9). W 
tej ziemi obiecanej patriarchowie żyli "jak w obcej ziemi" (Hbr 11:9) i 
wierzyli, opierając się na Bożym słowie, że ziemia, w której żyli, pewnego 
dnia zostanie przekształcona w "niebiańskie" królestwo BOGA na ziemi. 
Oznacza to, że ziemia naprawdę należała do nich dzięki Bożej obietnicy, ale 
nie posiadali jeszcze żadnej z nich za życia. (Abraham musiał kupić niewielki 
kawałek ziemi od faktycznych właścicieli ziemi, w której on i jego żona Sara 
mogli zostać pochowani).

Niezwykle ważną prawdą ewangelii jest to, że Abraham rzeczywiście 
mieszkał w ziemi obiecanej (Hbr 11:9). Dowodzi to bezsprzecznie, że ziemia 
obiecana nie jest "niebem", miejscem odległym od naszej planety. Ziemia 
Obiecana była obszarem na Bliskim Wschodzie. Obszar ten pozostaje 
Ziemią Obiecaną. Będzie to centrum przyszłego królestwa. Jego prawowity 
król, Mesjasz, powróci, aby przejąć tę ziemię i ustanowić wokół niej swoje 
rządy.



92

aby rozszerzyć świat. Ziemia obiecana jest zatem niczym innym jak 
obiecanym królestwem BOŻYM, które stanowi centrum zbawczej ewangelii 
Jezusa. Na podstawie Bożej obietnicy Jezus mógł powiedzieć w równej 
mierze: "Błogosławieni cisi, albowiem oni na własność posiądą ziemię" 
(Mt 5:5) i "Błogosławieni ubodzy w duchu, albowiem do nich należy 
królestwo niebieskie" (Mt 5:3). (Żydowskie wyrażenie "królestwo 
niebieskie" lub "królestwo niebieskie" (używane tylko przez Mateusza) 
oznacza to samo, co "królestwo BOŻE". Pochodzenie tego królestwa jest 
boskie, niebiańskie, ale nie oznacza to, że znajduje się ono w niebie. Jest 
ono nadal utrzymywane przez BOGA w niebie, dopóki Jezus nie powróci na 
ziemię, aby ustanowić je z Jerozolimy (1 Piotra 1:4; Kolosan 1:5).

Aby obietnica wypełniła się na Abrahamie, musi on powrócić do życia 
poprzez zmartwychwstanie. Tylko wtedy otrzyma obiecaną nagrodę i 
dziedzictwo, na którym opierało się Boskie przymierze (zob. Hbr 11:13, 39-
40).

Kiedy nadejdzie Królestwo (jak modlimy się w modlitwie Pańskiej: "Przyjdź 
Królestwo Twoje"), Abraham, Izaak, Jakub i wierni Starego i Nowego 
Testamentu powstaną z martwych (z ich obecnego snu w prochu ziemi - 
Dan 12:2) i zgromadzą się na wielkiej uroczystości, która ustanowi Nowy 
Wiek Królestwa Bożego na ziemi (Mat. 8:11). Wielu innych przybędzie ze 
wszystkich zakątków ziemi, aby dołączyć do nich na tej spektakularnej 
uczcie (Łk 12:28-29). Abyśmy mogli zająć miejsce na tej uczcie, Jezus wzywa 
nas do starannego i pilnego przygotowania się już teraz. Dokładnie o tym 
mówi Ewangelia. Jezus wzywa nas, abyśmy uczynili królestwo BOŻE naszym 
priorytetem, abyśmy mogli otrzymać w nim miejsce (Mt 6:33). Wszystkie 
inne ambicje i działania muszą zająć drugie miejsce. Jezus nazwał swoje 
przesłanie "ewangelią królestwa BOŻEGO" (Mk 1:14-15), a kiedy Mateusz 
używał słowa ewangelia, zawsze mówił o "ewangelii królestwa" (Mt 4:23; 
9:35; 24:14; zob. także 26:13). Jezus wyjaśnił swoją misję w Łukasza 4:43 w 
następujący sposób: "Muszę głosić dobrą nowinę o królestwie BOŻYM 
także w innych miastach, gdyż w tym celu zostałem posłany". Ponieważ wysłał 
swoich naśladowców z tą samą misją (Łukasza 9:2 i 60; Mateusza 28:19-20; 
Łukasza 24:47), powinniśmy być w stanie oczekiwać wszędzie kościołów i 
zborów, które zajmują się królestwem BOŻYM. Jednak w dzisiejszym 
głoszeniu "Ewangelii" koncepcja ta w oczywisty sposób zanikła.



93

Według Łukasza 24:47 Jezus oświadczył, że "pokuta i przebaczenie" są 
oferowane tylko na podstawie jego imienia, tj. na podstawie jego 
objawienia ewangelii. Podobnie jak w Ewangelii Marka 4:11-12, 
zrozumienie przesłania o królestwie (Mt 13:19) jest zasadniczym 
elementem przyjęcia Jezusa. Jezus często wypowiadał to stwierdzenie. 
Ostrzegł nas, że "kto się wstydzi mnie i moich słów", bardzo źle wypadnie 
na sądzie (Mk 8:38). Oddzielenie Jezusa od Jego słów jest największą 
teologiczną katastrofą, której należy unikać za wszelką cenę. Szatan ma do 
dyspozycji tylko jedną sztuczkę, której używa w różnych formach: Chce 
oddzielić Jezusa od Jego nauk / Jego ewangelii (zob. także 2 Jana 7-9; 1 
Tymoteusza 6:3).

Swoim naglącym wezwaniem do pokuty i wiary w ewangelię królestwa (Mk 
1:14-15 - podsumowanie wiary chrześcijańskiej według Jezusa), Jezus w 
rzeczywistości zapraszał ludzi na całym świecie, aby zajęli z nim miejsce 
jako przywódcy w przyszłym królestwie obiecanym przez BOGA. Jako 
Mesjasz, Jezus chciał uporządkować świat, ale wiedział, że najpierw musi 
umrzeć, a następnie zmartwychwstać i opuścić ziemię na pewien czas. 
Obecnie jest po prawicy Boga, ale powróci na ziemię, gdy nadejdzie czas, 
aby ustanowić królestwo na ziemi.

Psalm 110:1 jest bardzo pomocnym wersetem w tym kontekście. Jest to 
"tekst dowodowy" preferowany przez apostołów i Jezusa. Jest on 
przywoływany 23 razy w Nowym Testamencie - a zatem jest cytowany 
znacznie częściej niż jakikolwiek inny werset Starego Testamentu. Ma on 
ogromne znaczenie. Ale ten psalm ma również rewolucyjne znaczenie, 
ponieważ mówi nam coś o relacji między Bogiem a Jezusem.

Powiedz mojemu Panu: "Siądź po mojej prawicy, aż uczynię 
twoich wrogów podnóżkiem twoich stóp".

Psalm 110:1 jest oświadczeniem BOGA (jeśli w twojej Biblii brakuje 
oryginalnego słowa "powiedzenie", werset ten jest źle przetłumaczony). 
Jest to "powiedzenie Jahwe" (JHWH, JEDYNEGO BOGA Biblii Hebrajskiej, 
Żydów i chrześcijan Nowego Testamentu) do Pana Dawida, do Mesjasza; 
1000 lat przed początkiem jego istnienia w łonie Maryi Dziewicy, BÓG 
przemawia do niego tutaj.

Chciałbym również zwrócić uwagę na prosty fakt, że Pan Dawida nie jest 
Panem Dawida. Istnieją przekłady Biblii, które nie czynią czysto wizualnego 
rozróżnienia między "Panem" a "Władcą" (HfA, Schlachter 2000,



94

NGÜ, GNB, EinhÜ, NLB). O co tu chodzi? Chodzi o niezwykle ważną prawdę 
o tym, kim jest Jezus. On nie jest BOGIEM, PANEM, ponieważ słowo w 
natchnionym tekście nie jest słowem dla BOGA, ale słowem dla wyższej 
istoty ludzkiej, dla ludzkiego pana. Nie dla Pana, który jest BOGIEM, ale dla 
Pana, który jest wysoce wywyższonym, jedynym autoryzowanym 
przedstawicielem JEDNEGO BOGA. Możesz zweryfikować ten fakt z 
rabinem lub przyjacielem, który potrafi czytać hebrajski Stary Testament. 
Hebrajskie słowo określające status Syna Bożego w Psalmie 110:1 to 
adoni. Słowo to występuje 195 razy w Biblii Hebrajskiej i nigdy nie odnosi 
się do BOGA. Kiedy BÓG jest opisywany jako "PAN", opiera się to na innym 
słowie, a mianowicie Adonai. Dzięki tej pisowni Biblia dokonuje 
starannego rozróżnienia między BOGIEM a człowiekiem. BÓG jest BOGIEM, 
PANEM (Adonai) lub, gdy używane jest Jego osobiste imię, jest to 
"Jahwe". Jezus jest Jego wyjątkowym, bezgrzesznym, ludzkim Synem 
poczętym przez dziewicę (adoni; mój Pan, Łk 1:43; 2:11). Słowo Adonai 
występuje 449 razy w Starym Testamencie i odróżnia JEDYNEGO BOGA od 
wszystkich innych. Adonai nie jest słowem, które opisuje Syna Bożego, 
Jezusa, w Psalmie 110:1 (niestety, wielu teologów i komentatorów błędnie 
wyjaśnia fakty związane z tym punktem).

Adoni występuje 195 razy i odnosi się tylko do ludzkiego pana (czasami 
także do anioła), tj. do kogoś, kto nie jest BOGIEM. Fakt ten powinien 
unieważnić liczne argumenty i wyznania z czasów postbiblijnych, które 
podprogowo zaciemniły najprostszą i elementarną biblijną prawdę, że BÓG 
jest jedną osobą i że Mesjasz jest drugim Adamem, "człowiekiem 
Mesjaszem" (1 Tymoteusza 2:5). Ten "człowiek Mesjasz Jezus" 
odzwierciedlał charakter i wolę swego Ojca tak doskonale i konsekwentnie, 
że mógł powiedzieć: "Kto mnie widział, widział Ojca" (Jana 14:9). Niemniej 
jednak nie mógł nic uczynić sam z siebie (J 8:28). Zawsze był zależny od 
swego Ojca, od BOGA i Jemu podlegał.

Powrót do ewangelii królestwa

Jest to zbawcze przesłanie, które Jezus i Paweł zawsze oferowali swoim 
słuchaczom (Mt 4:17+23; 9:35; 24:14; Mk 1:14-15; Łk 4:43);
Dzieje Apostolskie 1:3+6; 19:8; 20:25; 28:23+31). Jezus, który głosił ewangelię 
Króla



95

BÓG nakazał apostołom i uczniom nieść to samo przesłanie, ewangelię 
królestwa BOŻEGO, całemu światu aż do końca tego wieku (Mt 28:19-20).

W późniejszych latach polecenie to było oczywiście źle realizowane, 
ponieważ wyznający chrześcijanie używali wszelkiego rodzaju opisów 
wyjaśniających ewangelię, z wyjątkiem tego, który zawsze pochodził z ust 
Jezusa: "Ewangelia królestwa". Kiedy porównamy Łukasza 9:11 z Dziejami 
Apostolskimi 28:30-31, widzimy, że Jezus i Paweł wielokrotnie "przyjmowali 
ludzi" i w ten sposób zaczęli poruszać najważniejszy temat ewangelii: 
Królestwo BOŻE.

Co zaskakujące, są dziś nawet chrześcijanie, którzy wierzą, że ewangelia 
głoszona przez Jezusa nie powinna być w ogóle głoszona. Błędnie wierzą, że 
Paweł otrzymałby inną ewangelię dla pogan. Gdyby tak było, Paweł sam 
obłożyłby się klątwą za porzucenie jedynej prawdziwej ewangelii (Gal 1:8-
9). Istnieje bowiem tylko jedno zbawcze przesłanie, które należy 
zaoferować wszystkim ludziom.

Nie sposób przecenić znaczenia ewangelii królestwa. Dzięki niej Jezus 
wskazuje nam właściwą drogę. Przedstawia nam przesłanie, które możemy 
zrozumieć naszym umysłem i w którym obiecane jest nam życie wieczne. 
Oto krótki opis tego, jak powinieneś postępować z przesłaniem królestwa:

Po pierwsze, musisz usłyszeć go w poprawnie wyjaśnionej wersji.

Po drugie, musisz uchwycić je ze zrozumieniem, tj. ze 
zrozumieniem "dziecka", którego oczy i uszy są otwarte na boskie 
objawienia (zob. Ef 1:13).

Po trzecie, musisz trzymać się go w swoim życiu, nawet jeśli 
prześladowania, strach lub pożądanie innych rzeczy chcą cię od 
niego odciągnąć (Łk 8:15).

Jezus wyraźnie opisał wszystkie te punkty w swoim fundamentalnym 
przykładzie ziarna i gleby (w przypowieści o siewcy - Mt 13; Mk 4; Łk 8). W 
tym wspaniałym teologicznym "zestawieniu" Jezus wskazuje, że zbawienie 
jest procesem, który musi się rozpocząć, trwać i trwać do końca. 
Decydującym czynnikiem na początku jest ciągłe przyjmowanie "nasienia", 
którym jest ewangelia królestwa w formie głoszonej przez Jezusa. Tylko ci, 
którzy wierzą do końca



96

Ci, którzy mocno trzymają się tej wiary i są posłuszni, zostaną zbawieni (Mt 
24:13). Dla chrześcijan Nowego Testamentu zbawienie można porównać do 
wyścigu. Cel, zbawienie, "jest teraz bliżej niż wtedy, gdy uwierzyliśmy po raz 
pierwszy" (Rzymian 13:11 - NLB). Jesteśmy "zbawieni teraz" (1 Kor 1:18; 
15:2) i zostaliśmy zbawieni "w nadziei" (Rz 8:24) i będziemy zbawieni, gdy 
Jezus powróci (1 Tes 1:10).

Nigdy nie zdobędziesz złotego medalu, jeśli nie zaczniesz biec, gdy wystrzeli 
pistolet startowy. Zbawienie jest wyścigiem, który musi być prowadzony do 
mety, a impulsem, który sprawia, że zaczynamy, jest ewangelia królestwa, 
poprzez którą BÓG daje nam siłę do wytrwania (1 Tes 2:13; J 6:63).

Jak osiągnąć życie wieczne

Oto kilka wyjaśnień na temat tego, w jaki sposób można osiągnąć wieczne 
życie.

Słyszysz ewangelię / słowo królestwa. Rozumiesz je i reagujesz na 
nie, nadając mu pierwszeństwo w swoim życiu. Cenisz je tak 
wysoko, że (mówiąc metaforycznie) sprzedajesz cały swój 
majątek, aby kupić tę jedną nieruchomość, w której zakopany jest 
skarb, drogocenna perła, tajemnica nieśmiertelności. Jeśli dążysz 
do życia wiecznego, musisz zadać sobie pytanie, czy jest coś 
innego w twoim życiu, co może przyciągnąć twoją uwagę w ten 
sam sposób?

Jak ta iskra życia rozwija się teraz w tobie? Jest to początek nowego 
stworzenia poprzez Słowo Boże. Słowa Ewangelii są twórczym narzędziem 
BOGA, są "iskrą" Jego własnej nieśmiertelności, która jest przekazywana 
wierzącej osobie poprzez słowa głoszone przez Jezusa. "Słowo Boże" należy 
rozumieć nie tylko jako Biblię jako całość. W szczególności chodzi również o 
ewangelię królestwa, przesłanie nieśmiertelności i sposób, w jaki można ją 
osiągnąć (Mt 13:19: "Słowo królestwa" = Mk 4:14: "Słowo" = Łk 8:11: 
"Słowo BOGA"). Słowo jest twórczym narzędziem BOGA. Jest to część Jego 
samego, za pomocą której wyraża On swoje pragnienie wobec nas, ludzi. 
Poprzez swoje stwórcze Słowo, BÓG chce przekazać nam swoją własną 
nieśmiertelność i podzielić się nią z nami. ON chce, aby ludzie żyli wiecznie. 
ON



97

chce dać nam życie wieczne (dzięki Swojej łasce). ON przekazuje nam swoje 
"nasienie", które pozwala temu nowemu życiu i witalności kiełkować w nas, 
co jest początkiem lub zaliczką, pierwszą ratą naszej nieśmiertelności (Ef 
1:14). Kiedy to "nasienie" pojawi się w naszych sercach i umysłach, 
dokonamy przejścia ze śmierci do życia.

Jana 5:24 wspaniale podsumowuje ten proces odkupienia:

"Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Kto słucha słowa mego 
[przesłania Ewangelii] i wierzy Temu, który Mnie posłał, ma życie 
wieczne [życie przyszłego wieku] i nie stanie przed sądem, lecz 
przeszedł ze śmierci do życia."

W obliczu wszelkich trudności, rozproszeń, utrapień i prześladowań 
wszystko zależy od usłyszenia, uchwycenia i trzymania się tego cennego 
słowa/ewangelii królestwa. Nic dziwnego, że Jezus opisał królestwo za 
pomocą przemyślanych terminów, takich jak drogocenna perła lub skarb 
wszystkich skarbów, aby zaimponować nam jego nieocenioną wartością. 
Zbawcze przesłanie Jezusa nazywane jest w Biblii "nasieniem" (Łk 8:11). To 
ziarno musi być przechowywane w naszych umysłach. Jest ono zasiewane 
poprzez głoszenie. Musi być przechowywane "w szczerym i dobrym sercu" 
(Łk 8:15). Ci, którzy otrzymali nasienie "w szczerym i dobrym sercu", 
"przyniosą owoc wytrwały" (Łk 8:15). Wszyscy autorzy Biblii opowiadają tę 
samą historię. Wszyscy oferują ten sam "przepis" na nieśmiertelność. 
"Mechanizmy" i proces wchodzenia w nieśmiertelność są opisane w ten 
sam sposób przez wszystkich autorów pism Nowego Testamentu. Jakub 
mówi, że to nowe narodzenie, kiełkowanie nowego życia z nasienia 
ewangelii - poprzez słowo - dzieje się poprzez słowo prawdy (Jakuba 1:18; 
zob. także Jana 17:17: "Twoje słowo jest prawdą"). Słowo musi się w nas 
zakorzenić: "Przyjmijcie z łagodnością wszczepione [zasiane] słowo, które 
jest zdolne zbawić dusze wasze" (Jk 1:21).

Słowo to jest ewangelią królestwa BOŻEGO, tak jak głosił ją Jezus. Mateusz 
nazywa ją "słowem królestwa" (Mt 13:19). Jakub oczywiście bardzo dobrze 
znał przypowieść o siewcy. Jako rzecznik Mesjasza, Piotr upewnił się, że 
pamiętamy proces odkupienia; jest to wiedza, że możemy osiągnąć 
nieśmiertelność, jeśli narodzimy się na nowo. On, podobnie jak Jezus i jego 
przyrodni brat Jakub, m ó w i ł  o Słowie jako o "niezniszczalnym nasieniu" (1 
Piotra 2:9), a także o "nieśmiertelnym nasieniu".



98

1,23) - nasienie, które niesie zarodek nieśmiertelności. To nasienie 
przekazuje prawdziwą naturę BOGA. Uczestnicząc w tej naturze poprzez 
nasienie poselstwa Królestwa zasiane w naszych sercach, uczestniczymy w 
wiecznym życiu BOGA. Nasienie, które otrzymaliśmy i zachowaliśmy, 
tworzy w nas nową osobowość, czyni nas nowymi stworzeniami, 
narodzonymi na nowo istotami ludzkimi przeznaczonymi do życia 
wiecznego (1 Piotra 1:23-25). Absolutnie niezbędnym kluczem do tych 
tajemniczych drugich narodzin jest "słowo, które zostało wam zwiastowane 
jako ewangelia" (1 Piotra 1:25). Słowo to ujawnia tajemnicę boskiego 
planu, który On przygotował dla ludzkości w Chrystusie.

Apostoł Jan znał to nasienie i wiedział, że jest ono kluczem, dzięki któremu 
możemy uzyskać przebłysk nieśmiertelności.
"narodzić się na nowo". W Ewangelii Jana 3:3 Jezus powiedział do 
żydowskiego nauczyciela: "Jeśli się ktoś nie narodzi powtórnie,  nie może 
ujrzeć królestwa BOŻEGO". Nie ma życia wiecznego bez narodzenia się na 
nowo! A bez żywego "nasienia" nie ma odrodzenia. Św. Jan przypomniał 
później swoim czytelnikom, że odrodzenie pochodzi z nasienia. Wiedział 
również o niezmierzonej wartości cennej doktryny o nasieniu i glebie 
głoszonej przez Jezusa. Jan powiedział, że osoba, która "narodziła się z 
BOGA, nie popełnia grzechu, ponieważ JEGO nasienie pozostaje w niej" 
(1 Jana 3:9).

Czyniąc odrodzenie absolutnie koniecznym warunkiem wstępnym 
nieśmiertelności, Jezus wyjaśnił również, że przyjęcie przesłania królestwa 
jest kluczem do życia wiecznego: "Kto nie przyjmie królestwa BOŻEGO jak 
dziecko, nie wejdzie do niego" (Łk 18:17). "Jeśli nie słuchacie poselstwa o 
królestwie i nie przyjmujecie go, nie możecie pokutować i otrzymać 
przebaczenia" (Mk 4:11-12). Marek, który mówi nam tutaj o Jezusie, 
wskazuje, że zrozumienie i świadome uchwycenie przesłania o królestwie, 
tak jak głosił je Jezus, jest w a r u n k i e m  pokuty i przebaczenia. Diabeł, 
który wie, jak katastrofalne jest to przesłanie o królestwie dla jego 
własnych przeciwnych działań, próbuje "usunąć słowo z ich serc, aby nie 
uwierzyli i nie zostali zbawieni" (Łk 8:12).

W tej przypowieści o siewcy znajduje się prawdziwy rdzeń przesłania Jezusa 
o nieśmiertelności. Zwróć uwagę na niezwykłe słowa naszego wielkiego 
rabina, które wypowiedział ze statku zakotwiczonego niedaleko brzegu 
Jeziora Galilejskiego:



99

"Zostało wam dane przez BOGA, abyście zrozumieli tajemnice 
królestwa BOŻEGO. Ale wszystkim innym są one opowiadane w 
ukrytych przypowieściach, aby wypełniło się Pismo: "Widzą, co 
czynię, ale nie rozumieją, co to znaczy. Słyszą Moje słowa, lecz ich 
nie rozumieją. Dlatego nie odwrócą się od swoich grzechów i nie 
otrzymają przebaczenia". Ale jeśli i tej przypowieści nie 
rozumiecie, jakże zrozumiecie inne przypowieści, które wam 
opowiem?". (Marka 4:11-13 - NLB)

Paweł i odrodzenie

Oczywiście Paweł znał również sekrety nieśmiertelności. Nauczał, że 
odrodzenie - tj. stanie się nową osobą - następuje poprzez odnawiającą 
moc Ducha Bożego (Ga 4:29) i poprzez ewangelię (Ga 3:2). Chrześcijanie to 
ludzie, którzy narodzili się dzięki Duchowi i obietnicom złożonym 
Abrahamowi (Ga 4:23); są odbiorcami "Ducha Świętego obietnicy" (Ef 
1:13). Nie ma znaczenia, czy mówimy o Duchu Bożym, czy o Słowie Bożym 
jako narzędziu odrodzenia. Zarówno Duch, jak i Słowo są twórczą 
obecnością i mocą BOGA, za pomocą których wykonuje On swoje 
najpotężniejsze i najbardziej tajemnicze dzieło: Wytwarzanie nasienia, 
które daje ludziom nieśmiertelność, dar życia w nadchodzącym 
wieku/królestwie. W Księdze Rodzaju 1 "Duch Boży unosił się nad wodami" 
i "Bóg rzekł ..." (Rdz 1:2-3). Słowo Boże było aktywne w Jego duchu. (Duch 
ma taki sam związek z boskim słowem, jak ludzki oddech z wypowiedzią). 
Twórcze działanie Boga poprzez ewangelię prowadzi do nowego życia 
wierzącego. "Duch przychodzi przez słuchanie poselstwa ewangelii" (Gal 
3:2). Paweł przypomniał Tytusowi o "planie nieśmiertelności": "Gdy jednak 
objawiła się dobroć i miłość BOGA, naszego Zbawiciela, zbawił nas (przez 
to, co głosił Jezus, przez Jego śmierć i zmartwychwstanie) - nie dlatego, że 
spełnialiśmy uczynki ku naszemu usprawiedliwieniu, lecz ze względu na 
Jego miłosierdzie - przez kąpiel odrodzenia i odnowienia w Duchu Świętym" 
(Tt 3:4-5).

Jezus był pierwszym głosicielem ewangelii (Hbr 2:3; por. 1 Tm 6:3), który 
został wyposażony w zbawcze słowo BOGA (J 5:24). Ojciec, który dał Jezusa 
jako swojego doskonałego przedstawiciela i wysłannika



100

dał mu twórcze słowa, które mogą napełnić nas nowym życiem poprzez 
nowe narodziny. "Słowa, które Ja wam powiedziałem, są duchem i są 
życiem" (Jana 6:63). Zawierają one moc i życie BOGA. Działają jako siła 
napędowa w naszym życiu (1 Tes 2:13; Rz 1:16). Wnoszą wpływ Ducha, 
który jest niczym innym jak aktywną obecnością BOGA, do naszego 
doświadczenia i myślenia. W końcu stwarzają warunki do nieustannego 
życia dla tych, którzy wzięli sobie do serca te słowa życia i - po przyjęciu 
chrztu (Dz 8:12 i inne) - nie przestają przynosić owoców aż do końca 
swojego obecnego życia.

Paweł identyfikuje się również jako prawdziwy uczeń Jezusa poprzez swoje 
deklaracje i pokazuje, że podążał za swoim Mistrzem jako głosiciel 
przesłania o królestwie BOGA. Do Kolosan mówił o "nadziei, która jest dla 
was zachowana w niebiosach". Ta nadzieja, powiedział Paweł, była źródłem 
chrześcijańskiej wiary i miłości (Kol 1: 4-5). Czyż wiara i miłość nie doznają 
straszliwych szkód, jeśli przesłanie, które promuje te cnoty, nie jest 
właściwie rozumiane? Nadzieja, która jest dziś często kwestionowana, 
została nam przekazana "w słowie prawdy ewangelii" (Kol 1:5) i ponownie 
przypomina nam przypowieść o siewcy. Paweł mówi, że ta zbawcza 
ewangelia i zawarta w niej nadzieja "wydaje owoc i rośnie" (Kol 1:6). 
Również tutaj odniesienie do przypowieści o siewcy jest wyraźne. Jezus 
przyszedł, aby zaoferować ludziom drogę do życia, źródło wiecznej 
młodości. Zaoferował nam ludziom tę drogę na swoich warunkach, a 
dokładniej na warunkach BOGA Izraela, który zlecił mu głoszenie zbawczej 
ewangelii. Jezus wezwał ludzi, aby przyjęli Jego ewangelię o przyszłym 
królestwie i uwierzyli w obietnicę, że będą z Nim królować w nowym wieku 
tego królestwa, które zostanie ustanowione na ziemi - "przyszłym świecie, o 
którym mówimy" (Hbr 2:5).

Ostatecznym celem objawionym w Ewangelii w tym wielkim planie Boga 
jest to, że Jego naśladowcy będą mieli władzę jako władcy w miejscu 
obiecanym Abrahamowi i Jezusowi, w ziemi obiecanej; odnosi się to do 
ziemi, która zostanie przekształcona wraz z powrotem Jezusa. Jako Mesjasz 
wstąpi on wówczas "na tron swego ojca Dawida" w Jerozolimie (Łk 1:32). 
Może to uczynić, ponieważ j e s t  Synem Bożym poprzez tajemnicze Boże 
stworzenie w łonie Maryi (Łukasza 1:35; Mateusza 1:20 - "to, co się w niej 
poczęło").



101

Można by pomyśleć, że wielu ludzi byłoby zainteresowanych 
nieśmiertelnością, nieustannym życiem, którego nic nie może zniszczyć 
oraz społecznością z Jezusem i Jego Ojcem, teraz i na wieki. Jezus dał nam 
zadanie poszukiwania tajemnicy życia wiecznego, drogocennej perły, 
skarbu przesłania Królestwa. Ale czy słyszałeś ostatnio jakieś kazanie na 
temat narodzenia się na nowo, które odnosiło się do nieśmiertelności i 
tego, jak dzieje się to poprzez kontakt z  mocą Słowa / Nasienia / Ducha 
zawartego w przesłaniu Jezusa o Królestwie Bożym? Wielu ludzi niewiele 
wie na ten temat, ponieważ wielokrotnie mówiono im, że tylko śmierć i 
zmartwychwstanie Jezusa stanowią ewangelię. Paweł powiedział coś 
innego. Głosił, że śmierć i zmartwychwstanie Jezusa są "najważniejszymi 
rzeczami" w Piśmie Świętym (1 Kor 15:3 - HfA). Ale był także powołanym 
głosicielem ewangelii królestwa Bożego (Dz 20:24-25). Jak dowiadujemy się 
z 25 rozdziałów Ewangelii Mateusza, Marka i Łukasza, Jezus głosił 
ewangelię królestwa Bożego jako pierwszy i przez długi czas, chociaż w tym 
czasie nie powiedział ani słowa o swojej śmierci i zmartwychwstaniu. Po raz 
pierwszy mówił o tej części przesłania ewangelii w Ewangelii Mateusza 
16:21.

Wydaje się jednak, że w znanych nam wyznaniach wiary zbawcze przesłanie 
Jezusa o nieśmiertelności nie zostało zrozumiane. Tutaj jesteśmy proszeni o 
wiarę w jego narodziny ("narodził się z Maryi Dziewicy"), a następnie, bez 
słowa o jego głoszeniu królestwa BOGA, przechodzimy od razu do jego 
śmierci ("cierpiał pod Poncjuszem Piłatem ..."). Wiara w Jezusa bez wiary w 
Jego słowa nie odpowiada biblijnej definicji wiary. "Kto słucha słowa 
mego i wierzy Temu, który mnie posłał, ma żywot wieczny" (Jana 5:24). U 
szczytu swojej służby Jezus wydał surowe ostrzeżenie dla tych, którzy 
odrzucają Jego zbawczą naukę. Nie mógł powiedzieć tego jaśniej (Jana 
12:44-50; Mateusza 7:21-27). Przez całą swoją służbę Mesjasz domagał się 
wiary w swoje przesłanie ewangelii.

Każdy, kto wbija klin między Jezusa i Jego nauczanie, podważa cały 
podstawowy porządek apostolskiego chrześcijaństwa. "Tak więc wiara 
pochodzi z głoszenia, a głoszenie ze słowa Chrystusa" (Rz 10:17).

Niepokojące jest to, że jeden z czołowych ewangelikalnych kaznodziejów 
mówi dziś:



102

"Wielu ludzi wierzy dziś, że to, czego nauczał Jezus, jest istotą 
chrześcijaństwa, ale tak nie jest. Jeśli przeczytasz listy apostoła 
Pawła, które stanowią większość Nowego Testamentu, zobaczysz, 
że nie mówią one prawie nic o naukach Jezusa. Nawet w 
pozostałej części Nowego Testamentu jest tylko kilka odniesień do 
nauk Jezusa, a w Credo Apostolskim, najbardziej 
rozpowszechnionym chrześcijańskim wyznaniu wiary, nie ma 
żadnego odniesienia do jego nauk. Nie ma więc odniesienia do 
przykładu Jezusa. Wspomniane są tylko dwa dni z życia Jezusa - 
dzień Jego narodzin i dzień Jego śmierci. Chrześcijaństwo nie 
koncentruje się zatem na naukach Jezusa, ale na osobie Jezusa, 
jako wcielonego Boga, który przyszedł na ten świat, aby wziąć na 
siebie naszą winę i umrzeć zamiast nas".
(D. James Kennedy "Truths That Transform", 17 listopada 1989 r.; d o d a n o  
podkreślenie)



103

14 Uwagi końcowe

B.F. Westcott ma niewątpliwie rację: "Nie wystarczy uznać, że Stary 
Testament zawiera proroctwa; Stary Testament jest jednym obszernym 
proroctwem". Znaczna część tego proroctwa dotyczy Królestwa 
Mesjańskiego w jego ostatecznej manifestacji jako rządu obejmującego 
cały świat pod nadzorem Jezusa i wiernych chrześcijan. Wierzę, że 
królestwo znajduje się w centrum przesłania Nowego Testamentu i że jest 
ono w dużej mierze nieobecne w systemie wierzeń, który został nam 
przekazany, zwanym teologią chrześcijańską. Innymi słowy, Jezus oderwał 
się od swojej własnej ewangelii.

Analiza Rudolfa Otto jest z pewnością poprawna:

"Dla chrześcijan królestwo BOŻE jest i pozostaje przyszłym 
królestwem ostatniego wieku, pojmowanym w kategoriach ściśle 
eschatologicznych, które następuje po "mesjańskich bólach 
porodowych" i sądzie Bożym".
(Królestwo Boże i Syn Człowieczy, 1940)

Wiemy, że "mesjańskie bóle porodowe" są przyszłością w umyśle Jezusa 
("Ale wszystkie te rzeczy są początkiem bólów porodowych" Mat. 24:8). 
Mają one być preludium do nadejścia królestwa, którego przygotowanie 
jest tematem przypowieści w obecnym wieku. Słowo królestwa jest dziś 
zasiewane w sercach (Mat. 13:19). Chrześcijanin ma stać się "uczniem 
królestwa" (Mt 13:52).

Żniwo wynikające z tego przesłania zostanie zebrane pod koniec tego 
wieku, kiedy prawdziwi synowie królestwa będą świecić jak słońce w 
królestwie ich Ojca (Mt 13:43). Prawdą jest, że wierni wierzący już dziś 
mogą doświadczyć czegoś z tajemnicy przyszłego królestwa w oczekiwaniu 
na nie. Są awangardą głoszącą dobrą nowinę o lepszym świecie, który ma 
nadejść - ale takim, który jest prawdziwym ludzkim społeczeństwem, 
odnowionym i ponownie wykształconym, w rękach nieśmiertelnych 
administratorów: "Jakże ujdziemy, jeśli zlekceważymy tak wielkie 
zbawienie? ... Albowiem On nie poddał aniołom przyszłej ziemi, o której 
mówimy" (Hebr. 2:3, 5). Czy dzisiejsi chrześcijanie nadal mogą mówić tym 
językiem i czy wiedzą, co mówią? - Ponieważ BÓG oddał ten przyszły świat 
w ręce Jezusa i wiernego Kościoła. Ten świat "nie jest jeszcze" pod kontrolą 
Jezusa, ale został do tego przygotowany.



104

przeznaczeni, by podlegać Jego jurysdykcji, gdy powróci (Hbr 2:5+8).

Istnieją już dziwne interpretacje, za pomocą których próbuje się oskarżyć 
apostołów o ślepotę na ich żydowsko-chrześcijański mesjanizm, gdy pytali 
w Dziejach Apostolskich 1:6 o czas przywrócenia królestwa w Izraelu. 
Apostołowie zadali to pytanie w dniu wstąpienia Jezusa do nieba, po tym, 
jak zostali przez Niego szczegółowo poinformowani, a On już "wyjaśnił im 
wszystko w szczególny sposób" (Marka 4:34).

Jezus już wcześniej upewnił się, że w pełni rozumieją królestwo (Mt 13:51). 
Podczas Ostatniej Wieczerzy wyraźnie zapewnił ich, że da im królewskie 
stanowiska w przyszłym królestwie Bożym (Łk 22:28-30). Po Jego 
zmartwychwstaniu przez sześć tygodni byli ponownie pouczani "o rzeczach 
dotyczących królestwa BOŻEGO" (Dz 1:3). Na podstawie wszystkiego, co 
usłyszeli i zrozumieli, zapytali Go, czy nadszedł czas na przywrócenie 
królestwa w Izraelu. Jest to właściwe pytanie i nie jest to zły błąd, ale taki, o 
którym tak wielu komentatorów próbuje nas przekonać!

"Sama forma pytania odzwierciedla powszechną żydowską 
koncepcję królestwa mesjańskiego i pokazuje nam, jak daleko 
apostołowie wciąż byli od właściwego zrozumienia natury misji ich 
Mistrza. Jest prawie niewiarygodne, że ci ludzie byli pouczani 
przez 40 dni, a potem nie przestali oczekiwać ... ziemskiego 
królestwa żydowskiego, w którym mieli zajmować wysokie 
stanowiska wokół osoby Mesjasza ... Jest to znak szczerości tego 
pisarza, że donosi o tych fałszywych ideach apostołów w ich 
wcześniejszych dniach ".
(The Century Bible; Acts; London, Caxton Publishing Co.; s. 126)

Niepowodzenie Kalwina w zrozumieniu królestwa Bożego w jego 
prawdziwym żydowskim mesjańskim znaczeniu staje się jasne w jego 
zdumiewającej krytyce Jezusa i uczniów, których pouczał i uznawał. Jan 
Kalwin komentuje "słynne ostatnie" pytanie apostołów do Jezusa: "Czy 
nadszedł już czas przywrócenia królestwa w Izraelu?" w następujący 
sposób:

"Twoje pytanie zawiera tyle samo błędów, co słów... Oczywiście, 
to była cudowna niezdarność, że po tak doskonałych i starannych 
instrukcjach przez trzy lata popełniłeś błąd.



105

wiedzy, jakby w ogóle nie słyszeli ani słowa".
(Komentarz do Dziejów Apostolskich)

Jednak Jezus nigdy nie podniósł tej krytyki. Kalwin był jednak ślepy i 
ignorancki w odniesieniu do żydowsko-chrześcijańskiego mesjanizmu i 
ewangelii Dawidowej Jezusa, które są filarami wspierającymi całe Pismo 
Święte.

To naprawdę niewyobrażalne i niemożliwe, by apostołowie nie mieli 
pojęcia o naturze królestwa, które było centrum wszystkiego, czego nauczał 
ich Jezus! Nic, ani tutaj, ani nigdzie indziej, nie sugeruje, że Jezus nie 
zrealizował ich nadziei na królestwo.
"prawdziwego" królestwa Bożego na ziemi. Czas przywrócenia był im 
nieznany, a droga do wielkości w tym królestwie wiodła przez pokorę, 
poświęcenie i służbę, ale rzeczywistość przyszłego królestwa nigdy nie była 
kwestionowana.

I rzeczywiście, zaledwie kilka dni później widzimy apostołów głoszących 
Ewangelię narodowi żydowskiemu pod wpływem Ducha Bożego. Oni nadal 
wierzą w wielkie przywrócenie, które było podstawową ideą wszystkiego, 
co przewidzieli prorocy:

"Którego niebo musi przyjąć aż do czasu naprawienia wszystkich 
rzeczy, o czym Bóg mówił przez usta swoich świętych proroków od 
początku świata". (Dzieje Apostolskie 3:21)

Nie ma tu dramatycznie nowego zrozumienia królestwa. Królestwo 
pozostaje królestwem hebrajskich proroctw, które bez wątpienia 
zrozumiałby każdy normalny czytelnik Biblii, gdyby nie te 
antymesjanistyczne komentarze przez prawie 1800 lat.

"Rzeczywistość przyszłego królestwa mesjańskiego została w dużej 
mierze usunięta z teologii przez Augustyna, który "zepchnął ją 
całkowicie na dalszy plan i zastąpił inną doktryną eschatologiczną, 
która była uważana mniej więcej za doktrynę ortodoksyjną od V 
wieku".
(P. Toon, redaktor, we wstępie do Puritans, the Millennium and the Fu- ture of 
Israel; Puritan Eschatology 1600-1660; Cambridge, James Clarke, 1970; s. 13).

Najwyższy czas, aby nauczyciele teologii i kaznodzieje przemyśleli swój 
nieuzasadniony sprzeciw wobec Jezusa, Mesjasza Izraela.



106

innych, aby się poddali i dołączyli do niego w jego dobrej nowinie o 
przyszłym królestwie. Nawet krytycy muszą zdać sobie sprawę, że ich 
sceptycyzm jest atakiem na centrum chrześcijańskiego przesłania.

"Przyjście transcendentnego Syna Człowieczego, aby doprowadzić 
lub zarządzić kataklizmiczną transformację obecnego wieku (...) 
okazało się jednym z przekonań o człowieku, świecie i jego 
historii,  k t ó r e  Jezus podzielił ze swoimi współczesnymi, a które 
czas i postępująca wiedza pozostawiły jako relikt minionego 
sposobu myślenia".
(James McKinnon; The Historic Jesus; Longmans, Green & Co.; 1931; s. 207)

Jeśli tak jest naprawdę, to Jezus niestety się pomylił i dlatego możemy 
bezpiecznie odrzucić go jako fałszywego proroka.

Błąd leży jednak po stronie niewierzących komentatorów, których niechęć 
do mesjanizmu Nowego Testamentu doprowadziła do odrzucenia całej 
obietnicy królestwa.

"Mesjasz, którego narodziny zostały zapowiedziane przez anioła, 
jest przedstawiony w postaci króla, który ma objąć tron swojego 
ojca (poprzednika) i utrzymać go na zawsze. Obiecane jest 
przywrócone królestwo żydowskie; ale ta obietnica ostatecznie 
okazała się nie tylko iluzją, ale jest również niezgodna z duchowym 
królestwem, które Jezus głosił i chciał ustanowić ... Pod wpływem 
dominującej wiary, to przesłanie anioła opiera się na fałszywych 
założeniach rzeczywistości historycznej. Co najmniej niepokojące 
jest znalezienie czegokolwiek, co sugeruje, że jest to objawienie z 
niebiańskiego źródła, które błędnie interpretuje proroctwo, a 
także przepowiada przywrócone królestwo Dawida, które nie 
zostało zmaterializowane ".
(tamże; s. 5-6)

Innymi słowy: "Biedny stary Gabriel! Wszystko mu się pomyliło". A chór 
komentatorów dodaje, że uczniowie również nie mieli racji, kiedy wciąż 
oczekiwali tego "żydowskiego" królestwa w Dziejach Apostolskich 1:6. 
Wydaje się również, że Jezus również miał błędne wyobrażenie o 
królestwie, kiedy obiecał swoim naśladowcom odpowiedzialne stanowiska 
nad Izraelem (Łk 22,28-30) i wezwał ich, aby starali się o stanowiska 
władców wraz z nim w nadchodzącym nowym wieku (Ap 2,26; 3,21).



107

Interpretatorzy Biblii i cała chrześcijańska doktryna wiary zorientowana na 
tradycję pilnie potrzebują nowej orientacji. Musimy przestać stawiać naszą 
własną tradycję ponad słowem BOŻYM (czy krytyka Jezusa dotycząca 
tradycji, które uznają słowo BOŻE za nieważne, jest dziś mniej istotna?) i 
powrócić do mesjańskiej dobrej nowiny o królestwie oraz do wiary w 
Jezusa, żydowskiego Chrystusa, Zbawiciela świata, który jest teraz 
wywyższony po prawicy BOGA i którego przeznaczeniem jest powrócić 
ponownie, aby panować jako Mesjasz i Król.

"Amen, tak, przyjdź Panie Jezu!" (Ap 22,20).








