Nadchodzacy

Krélestwo Mesjasza

Czego nauczat Jezus, ale Kosciot tego nie gtosi

Tytut oryginatu:

Nadchodzgce Krolestwo Mesjasza

Rozwigzanie zagadki Nowego Testamentu

Sir Anthony F. Buzzard; BT, MA (Oxon), MA Th
© Restoration Fellowship, 2002 (wydanie 3)

www.restorationfellowship.org

Ttumaczenie: Jirgen Laub, 2014

Wydrukowano za uprzejmg zgodg autora


http://www.restorationfellowship.org/




A oto poczniesz i porodzisz syna, i nazwiesz imie jego Jezus. Bedzie on
wielki i bedzie nazwany Synem Najwyzszego, a Pan Bog da mu tron jego
ojca Dawida i bedzie panowat nad domem Jakuba na wieki, a jego
krolestwu nie bedzie konca".

tukasza 1:31-33






Spis tresci

STOWO WSEEPINE ..ttt sttt sb e sb e st s bt b b e e be e bt e b e sanes 1
WPTOWAAZENIE. ...ttt ettt sttt sttt bbbt et sb e e sae s b e sbe e bt et e ebeesaeenesanen 5
Czesc¢ 1
Jezus i mesjariska przysztosc
1. Centrum chrzescijariskiego nauczania - Krolestwo BOZE .............c.oueveueueeeeeeeerererereeeenenenas 7
2. Krélestwo, ktorego 0czekiwali ProrOCY.......cccivirirereriinierieietete ettt 12
3. Tradycyjne zydowskie i chrzescijariskie Wyjasnienia..........coevvereeirireneneneseseseeeeeeee 18
4. Trzecia alternatywa .
5. Apolityczny Mesjasz tradycji chrzescijanskie;j.... 24
6. Przyszte krélestwo polityczne w naukach Jezusa
7. Szlachcic, ktéry podrézowat do odlegtego kraju i WroCit ........c.oecvevvenieriienieneniesieneeiesns 29
8. Jezus, 2ydowsko-Chrzescijanski MESJASZ.......c.eccvireerieriienienieeieete sttt 31
9. Niejasne przyszte krélestwo w tradycyjnym nauczaniu chrzescijanskim ........ccccoecvevvenennnene 35
10. Eliminacja przysztego krélestwa przez teologie postapostolska........cceveeverieneiiieniiineenns 36
Czes$c 2 40
Biblijna koncepcja mesjanska 40
1. ZDaAWINI€ PrzZEZ MESJASZA ...evvveeeeuririieniieieetesite st ete st e steeaestesbeebesatesbeesteeneesaeesbeentessaenseenne 40
2. TerazniejszoSC i WIBK PIrZySZIY ......cocuiiiiiiiiiieieeie ettt sttt 47
3. Bitwa w niebiariskim swiecie
4. Antymesjanistyczne tendencje we wspdtczesnej teolog
5. Wptyw gnostycki
(oD 1= o 11 o] oY= o - TS OO OSSOSO TORRPROT 59
7. Ewangeliczna ewangelia bez KrdleStWa ........c.ecvireeriirieniesieeieceesceie sttt 60
8. Wchtanianie tajemniczych doktryn
9. Wezwanie do powrotu do nauczania Nowego Testamentu . 71
10. Tradycja - wielka przeszkoda dla postepu
11. Proroctwo W NOWYM TeSLAMENCIE......ciiiiiiiiieeiieeriee st eteeeiee ettt ettt st e sbe e sbee e 76
12, CRIZESE caeneeietetet ettt b bbbttt h bt sa bt b a et ettt eaeeae s 86
13. Jezus - droga dO ZYCia WIBCZNEEO ......ccueeuireeriieriertesttentteeesitesieebesssesbeeste e satesbessesseeneeenne 89

14 UWAET KONCOWE .....eeuieiniieiiertieieeit ettt sttt sttt st sbe st b et e et st e sae e beensesbeeneeennenaee 103






Przedmowa

Nawet dzisiaj wcigz zadawane sg pytania: "Kim jest lub byt Jezus?" oraz
"Jakie byty jego intencje i cele?". Wydawcy ksigzek stale wprowadzajg na
rynek duze ilosci literatury, zaréwno ogdlnej, jak i naukowej, ktdra zajmuje
sie tymi tak zwanymi problematycznymi pytaniami. Wielu chrzescijan nadal
zdaje sie wierzy¢, ze najwazniejszym celem Jezusa byto umrzeé za nas,
abysmy po $mierci mogli "pdjs¢ do nieba" i w ten sposéb uniknaé meki w
ogniu piekielnym na wieki wiekéw (paradoksalnie przez BOGA, ktoéry jest
peten taski i mitosierdzial!). W rzeczywistosci Jezus nigdy nie powiedziat, ze
po smierci idziemy do nieba. Nigdy tez nie méwit o "wiecznych mekach".
Obiecat swoim uczniom, ze pewnego dnia otrzymajg ziemie jako swoje
dziedzictwo, gdy powrdci z nieba. Kim byt ten Jezus? Jaka byta jego misja?
Czy bytby dzi$ mile widziany w kosciotach i zborach, a jesli tak, to w ktérym
z setek wyznan?

Dzisiejsze zainteresowanie rzeczami "duchowymi" doprowadzito niestety
do pochopnego podejscia do BOGA, ktére skutkuje niewielkim sukcesem i
wiekszym rozczarowaniem. Nie znajdziesz Boga, zapamietujgc werset
biblijny i uzywajac go jako mantry, aby uzyskaé to, czego chcesz. Sprzedaz
pieciu miliondw ksigzek opartych na jednym tekscie nie przyspieszy sprawy
Chrystusa. Jesli chcesz znalezé prawde, musisz pracowaé, musisz badac i
studiowac.

Wierze, ze nasze biblijne relacje o historycznym Jezusie sg spdjne i
wiarygodne. Ukazujg Jezusa, ktory cudownie i bezproblemowo wpasowat
sie w zydowskie srodowisko pierwszego wieku kalendarza nazwanego jego
imieniem (co nie jest zaskakujgce!). Opisujg Jezusa, ktérego narodziny
zostaty obiecane wieki wczesdniej przez BOGA, ktdry objawit swéj wielki
plan dla historii $wiata. Poprzez swoja boska obietnice, BO G i PAN Biblii
gwarantuje nadejscie najwyzszej krolewskiej osoby, ktéra nalezy do rodu
Dawida.

Autorzy pism Nowego Testamentu byli kompetentnymi nauczycielami,
ktérzy pisali tak, aby ich rozumiano. Ich pasja d o dzielenia sie z nami
wszystkim, co odkryli w czasie spedzonym z Jezusem, jest wyraznie
widoczna w ich pismach. Trudno uwierzy¢, ze



Ich préby komunikacji byty tak stabe, ze doprowadzity do rozdrobnienia
kosciota z wieloma rdéznymi denominacjami - nie wspominajac juz o
przerazajgcej niezdolnosci teologédw do znalezienia w ich pismach zgody co
do tego, kim byt Jezus ("wyuczona niewiara" moze by¢ prawdziwym
problemem, a nie dokumenty Nowego Testamentu same w sobie).
Ogromne zamieszanie panujgce obecnie w kosciele jest naszg wing, a nie
wing pierwotnych chrzescijanskich pisarzy Nowego Testamentu.

Biblia nie jest zachodnig ksiegg z XX wieku. Jest to ksiega zydowska. Jezus
byt Zydem, a jego teologia jest gteboko zakorzeniona w zydowskiej Biblii,
ktoérag nazywamy Starym Testamentem. Sposdb, w jaki twierdzit, ze jest
Mesjaszem, jest kluczowym i niezbednym kluczem do wszystkiego, czym
jest. Nowy Testament (Mateusza 1:1) przedstawia Go nam jako Mesjasza,
potomka Dawida i Abrahama. To wspaniate i wszechogarniajgce
stwierdzenie daje nam wazng wskazéwke dotyczaca znaczenia Jezusa i jego
misji. Chrystus (Mesjasz) jest krélem wyznaczonym przez BOGA. Zgodnie z
opatrznoscia Bozg, Mesjasz ma panowac nad Swiatem. Mesjaistwo jest
koncepcjg na wskros polityczng. Kazdy, kto tego nie dostrzega, nie rozumie
Nowego Testamentu od pierwszej do ostatniej strony. Daleki od bycia
witrazowg postacig bez zwigzku z rzeczywistoscia, Jezus byt o wiele bardziej
politycznym aktywistg w swoim stylu, ktéry walczyt o swoje wtasne
interesy.

"teokratycznej" (legitymizowanej przez BOGA) partii. Jego celem byto
przedstawienie politycznych celéw Jedynego BOGA, za ktérego Syna sie
podawat. Twierdzac, ze jest od dawna obiecanym Mesjaszem lzraela, Jezus
wyrazit swojg pasje do przetomowego nowego rzadu sSwiatowego, do
zreorganizowanego, pokojowego i szczesliwego spoteczenstwa skupionego
w Izraelu, w Ziemi Obiecanej, w ziemi BOGA (2 Sam 7), ktéra bedzie miata
cudowne skutki, ktore rozciggng sie na caty Swiat. Biblia hebrajska (Stary
Testament), Biblia, ktdrg znat Jezus, jest petna tej wizji nadchodzacej nowe;j
ery w historii $wiata.

To Krélestwo Boze jest jedynym rozwigzaniem tragicznych i pozornie
nierozwigzywalnych problemoéw s$wiata. Wprowadzajgc wiele zamieszania
(zwtaszcza dla tych, ktérzy prébujg czytaé i rozumie¢ Biblie), koscioty
wymyslity wtasne koncepcje tego, kim i jaki powinien by¢ Jezus. Ludzie, a
zwtaszcza osoby religijne, rzutujg na "swojego Jezusa" wszelkiego rodzaju
wymyslone idee. W ten sposéb zamieniajg go w nauczyciela
ponadczasowych prawd, ktory jest dobry i



i tak dalej. Albo utozsamiajg go z istniejgcym programem politycznym i
zaczynajg wptywacé na spoteczenstwo za pomoca tych ideatéw. Jezus z Biblii
nie probowat jednak wptywaé na istniejgce systemy polityczne. Jako
"teokratyczny" kandydat niezachwianie i niestrudzenie gtosit, jako grozbe i
obietnicg, rychte nadejscie wiasnego rzadu sSwiatowego, nadejscie
Krélestwa Bozego. Krélestwo Boze byto gtdwnym tematem jego przestania
o odkupieniu. Wiara Jezusa w to przyszte krdlestwo opierata sie na
"zydowskich" nadziejach prorokéw lIzraela. To dlatego nasladowcy Jezusa
mowili o nim jako o "obiecanym proroku" na podstawie stow Boga
skierowanych do Mojzesza w Ksiedze Powtérzonego Prawa 18:15-17 (zob.
takze Dzieje Apostolskie 3:22; 7:37).

Prorok ten zostat upowazniony przez BOGA do decydowania o losie
kazdego cztowieka. Dlatego w naszym interesie powinno leze¢ zwrdcenie
nalezytej uwagi na tego najwyzszego wtadce wyznaczonego przez BOGA i
podporzgdkowanie sie mu. Jego ofiarna Smieré¢ za grzechy swiata i
pdziniejsze zmartwychwstanie sg potwierdzeniem jego boskiego powotania
na wtadce w nadchodzgcym krélestwie.

Jego Smier¢ i zmartwychwstanie nigdy nie mogg by¢ postrzegane w
oderwaniu od Jego przestania o krélestwie. Przebaczenie grzechdw nie jest
gwarantowane w Nowym Testamencie, jesli tylko wierzymy, ze Jezus umart
i zmartwychwstat. Jest ono przede wszystkim udzielane pod warunkiem, ze
odpowiemy naszym intelektem na Jego gloszenie o krélestwie BOZYM.
Jego pierwszg instrukcjg byto to, ze powinniémy wierzy¢é w ewangelie
krolestwa (Mk 1:14+15).

Tymi uwagami chce przyczyni¢ sie do ponownego pofgczenia Nowego
Testamentu z jego starotestamentowym ttem w jezyku, ktory jest ogdlnie
zrozumiaty. Po drugie, chce, aby Jezus byt rozumiany jako Mesjasz Izraela i
Swiata oraz aby byt studiowany w swietle jego namietnej zapowiedzi
nowego porzadku politycznego na ziemi, nad ktérym bedzie panowat jako
krél, kiedy powrdci na ziemie, rzadzac z Izraela. Jego ewangelia, Jego dobra
nowina o krdlestwie - mesjanskim krélestwie Dawida - nie tylko oferuje ci
osobiscie niezatarte zycie i nieSmiertelno$¢ poprzez przyszte
zmartwychwstanie umartych (co jest zupetnie inng koncepcjg niz "pdjscie
do nieba po $mierci"). Ewangelia, tak jak gtosit jg Jezus, zaprasza réwniez
do poswiecenia reszty zycia na przygotowanie sie do udziatu w powrocie
Pana.



by¢ wspodtdziedzicem tego przysztego krolestwa na odnowionej ziemi.
Jeste$ zaproszony do bycia wspétdziedzicem tego krdlestwa razem z
Mesjaszem. Krotko m é wi g c : Jezus historii, prawdziwy

"Teokrata" kontynuuje dzi$ swojg prace, aby rekrutowac cztonkéw na swoj
dwor  krolewski, cztonkdw tej teokratycznej partii, ktdérzy musza
przygotowac sie, z pomocg BOGA, aby mdc uczestniczy¢é w przysztym
rzadzie Mesjasza. Bedzie to pierwszy i jedyny rzad, ktdry bedzie skutecznie
rzadzit catym swiatem.



Wprowadzenie

Teologia chrzescijanska znalazta sie w slepym zautku, prébujac zrozumiec
zycie i nauki Jezusa. Od dawna ugruntowane i gteboko zakorzenione
wzorce myslenia uniemozliwiajg jej wiasciwe uchwycenie ducha Jego misji.
Trudnosé polega po prostu na braku zrozumienia mesjanskiego krélestwa,
ktére byto centrum wszystkiego, czego nauczat Jezus.

Tak zwany problem mesjanskiej Swiadomosci Jezusa mozna rozwigzac tylko
wtedy, gdy teologowie odrzucg swoje uprzedzenia wobec mesjanizmu,
ktéry przenika Nowy Testament i cata Biblie. Interpretacja dokumentu
religijnego przez ludzi, ktérzy nie podzielajg przekonan ujawnionych w tym
dokumencie, prowadzi do ogromnych trudnosci. Zwigzane z tradycja
chrzescijanstwo, zaréwno konserwatywne, jak i liberalne, w niewielkim
stopniu interesuje sie kwestiami mesjaniskimi w rozumieniu Jezusa i jego
owczesnych stuchaczy.

Dopoki interpretatorzy nie dostosujg sie do hebrajskiego, mesjanskiego
srodowiska, w ktéorym Jezus nauczat, i nie zareaguja na nie ze
wspotczuciem, dopdty bedg zaciemnia¢ tego Jezusa historii i wiary -
zaréwno cztowieka, jak i jego przestanie.

Niestety, od dawna Nowy Testament jest czytany przez filtr tradycji
koscielnej; tylko rewolucja teologiczna moze potozy¢ kres temu stanowi
rzeczy. Istnieja jednak znaki, ktére dajg nam nadzieje. Pod koniec XX wieku
pojawit sie nastréj zachecajagcy do nowego spojrzenia na dokumenty
Nowego Testamentu, co byto konieczne, aby dotrze¢ do ich sedna. Wsréd
teologow i zwyktych czytelnikéw Biblii na catym Swiecie pojawito sie
pragnienie spojnych wyjasnien.

Pojawiajg sie oznaki, ze zelazny uscisk dogmatéw postbiblijnego
chrzescijanstwa zaczyna sie rozluznia¢. Musimy pilnie czyta¢ Nowy
Testament i cata Biblie i pozwoli¢, by przemdéwito do nas jej jednolite
przestanie. Musimy jednak by¢ czujni, aby nie odfiltrowaé tych czesci
przestania, ktére wydajg sie sprzeczne lub obce naszemu wspdtczesnemu
mysleniu. Tak czesto zdarzato sie, ze teologowie arbitralnie decydowali,
ktére czesci Nowego Testamentu chcg zaakceptowac jako istotne dla wiary.
Kiedy



Jesli nie jestes zainteresowany apokaliptykg, to Jezus, ktérego znajdziesz w
sprawozdaniach, nie powie nic dramatycznego o koncu tego wieku. (Chodzi
o przysztq interwencje BOGA, ktorej towarzyszq katastrofy, ktory postuguje
sie  swoim przedstawicielem, Mesjaszem, aby ustanowi¢ nowe
spoteczeristwo - Krélestwo Boze).

Jesli szukajg osoby liberalnej, znajdg jg w Jezusie. Jesli szukajg reformatora
spotecznego, znajdg go w dokumentach chrzescijaniskich. Powszechnie
uznaje sie, ze byta to stabos¢ podejscia teologicznego w przesztosci.
Niemniej jednak nawet dzisiejsi teologowie okazujg swojg niecheé¢ do
mesjanizmu Jezusa, gdy albo ignorujg te czesci jego wypowiedzi, ktére
dowodzg, ze byt on w petni zwigzany ze Starym Testamentem i zydowska
tradycjg apokaliptyczng, albo gdy ganig wszystkie takie "duchowe loty
fantazji" kosciota Nowego Testamentu. Wiele pomystowosci wtozono w
proby usprawiedliwienia Jezusa za te czesci jego nauk, ktére uwazaja za
nie do przyjecia lub nie do zaakceptowania. Jesli jednak przeczytamy Nowy
Testament w jego hebrajskim kontekscie i pozwolimy sie wciggnaé w jego
przestanie, odkryjemy, ze chrzescijanstwo jest spdjne i pragmatyczne, cho¢
rézni sie réwniez na kilka waznych sposobow od wiary, ktéra zostata
zaakceptowana jako rzekoma religia Jezusa i apostotéw. Podobnie jak w
przypadku wszystkich nauk Jezusa, wazine jest, aby zacza¢ je badac i
analizowad. Na szczescie teologowie sg zgodni co do tego, o co chodzi w
tym temacie. Nawet pobiezne spojrzenie na relacje Mateusza, Marka i
tukasza ujawnia, ze bez watpienia chodzi o Krélestwo Boze.



Czescé 1

Jezus i mesjanska przysztos¢

1. Centrum chrzescijanskiego nauczania - krélestwo
BOZE

Nasze biblijne dokumenty wskazuja na niepodwazalny fakt: Jezus byt
przede wszystkim zainteresowany gloszeniem Krélestwa BOZEGO.
Krélestwo to stanowi centrum catej Jego misji. Jest jego hastem i rdzeniem
wszystkich jego nauk.

Ogtosit, ze "przyblizyt sie" (Mk 1:14+15):

"Jezus przyszedt do Galilei, gtoszac ewangelie BOGA i mowigc:
Czas sie wypetnit i bliskie jest krélestwo BOZE. Nawracajcie sie i
wierzcie w ewangelie!"

Zademonstrowat moc tego krélestwa w swojej stuzbie i obiecat je jako
nagrode dla swoich uczniow (tk 12:32):

"Nie bdj sie, mata trzédko! Spodobato sie bowiem Ojcu waszemu
da¢ wam krélestwo".

Wezwat ich do modlitwy o nadejscie tego krélestwa (Mt 6:10):

"Przyjdz krélestwo Twoje, badZ wola Twoja... na ziemil".

Zapewnit rowniez swoich nastepcéw, ze pewnego dnia zajmg czotowe
stanowiska jako ministrowie stanu w tym krélestwie:

"Ale to wy wytrwaliscie ze mng w moich prébach; i zarzagdzam dla
was, jak moj Ojciec zarzadzit dla mnie, krélestwo; abyscie jedli i
pili przy moim stole w moim krdlestwie i zasiadali na tronach
sgdzac dwanascie pokolen Izraela". (tukasza 22:28-30; zob. takze
Dzieje Apostolskie 1:6; 3:21)

Te znaczace obietnice majg sie wypetnié, "gdy Syn Cztowieczy zasigdzie na
tronie swej chwaty w przysztym swiecie" (Mateusza 19:28 - Nowy
Testament). Ten obiecany nowy wiek rozpocznie sie wraz z powrotem
Jezusa (Mateusza 25:31):



"Lecz gdy Syn Cztowieczy przyjdzie w swej chwale (...), wtedy
zasigdzie na swoim chwalebnym tronie".

Teologowie sg przekonani, ze Jezusa nie mozna wiasciwie zrozumie¢, jesli
nie zdajemy sobie sprawy z tego, co miat na mysli méwigc o Krdlestwie
Bozym. Sg oni jednak znacznie mniej pewni, czy mogg zaoferowaé jasng
definicje tego krélestwa. W swoich pismach teologicznych czesto wyrazajg
niepewnos$¢ co do tego, czy znaczenie, jakie Jezus wigzat z terminem
"Krélestwo Boze", mozna kiedykolwiek odkry¢:

"Nadszedt czas, aby kto$ zmusit tych, ktorzy wierzg, ze
doktadnie wiedzg, co Jezus miat na mysli méwigc o Krélestwie
Bozym, aby pokazali swoje kolory".

(Robert Morgan, w Theology, listopad 1979, str. 458)

"Pomimo réznych préb, nie jest mozliwe zdefiniowanie "Krdlestwa
Bozego", tak jak zostato ono uzyte w Ewangeliach lub poza nimi;
mozemy jedynie powiedzie¢, ze oznacza ono catos$c
bfogostawienstw, ktére zostang nam udzielone przez Boga w
Chrystusie i polega na najwyzszym zyciu, w ktérym juz jesteSmy w
domu".

(The New Century Bible, Commentary on James, ed. E.M. Sidebottom, London: Nelson,
1967, s. 41).

Inni komentatorzy uwazajg, ze co$ jest zasadniczo nie tak, gdy termin,
ktorego Jezus uzywat wielokrotnie i ktéry jest rzeczywiscie czescig jego
wilasnego przestania, prawie nigdy nie jest styszany w kregach
chrzescijanskich. Tom Sine wskazuje, ze "przyszty triumf BOGA byt
gtéwnym tematem gtoszenia Chrystusa". Nastepnie dodaje:

"Michael Green zapytat w 1974 roku podczas Miedzynarodowe;j
Konferencji na temat Swiatowej Ewangelizacji w Lozannie: 'lle
styszeliScie tutaj o Krélestwie Bozym? Niewiele! To nie jest cze$¢
naszego jezyka. Ale to byta gtéwna troska Jezusa".

(The Mustard Seed Conspiracy, Waco, TX: Word Books, 1981, s. 102-3, dodano
podkreslenie).

Otwarte przyznanie sie Petera Wagnera rowniez powinno nas martwic. Jest
ono bardzo odkrywcze. Wyznaje on, ze chrzescijanie nie uzywajg jezyka
Jezusa! W swojej ksigzce Wzrost Kosciofa i cata Ewangelia cytuje George'a
Eldona Ladda, ktéry méwi, ze "wspdtczesna teologia w petni zgadza sie, ze
Krélestwo Boze byto gtéwnym przestaniem Jezusa". Nastepnie Wagner
zauwaza:



"Jedli to prawda - a nie znam powodu, dla ktérego nie miatoby tak
by¢ - to musze gtosno zapytac, dlaczego nie styszatem o tym
wiecej przez 30 lat, odkad zostatem chrzescijaninem. Oczywiscie
czytatem wiele na ten temat w Biblii. Mateusz wspomina o
krolestwie 52 razy, Marek 19 razy, tukasz 44 razy, a Jan 4 razy. Ale
szczerze mowigc, nie pamietam pastora, pod ktérego postuga
bytem, ktéry faktycznie mowit o krélestwie w kazaniu.
Przegladajgc mojg wtasng kolekcje kazan, zdatem sobie sprawe, ze
sam nie wygtositem zadnego kazania na ten temat. Gdzie podziato
sie krélestwo?"

Centralne znaczenie Krélestwa Bozego w naukach Jezusa jest podkreslane
w wielu wspdtczesnych zrédtach, na przyktad w Christian Religi- ous
Education przez The Heart of Christianity rzymskokatolickiego autora
Thomasa Groome'a (Harper & Row, 1980), s. 35-55. W przypisie 16 do
rozdziatu 5 cytuje on catg game wspodtczesnych uczonych, ktérzy zgadzajg
sie, ze Krolestwo Boze przewyzsza wszystko, czego nauczat Jezus.

Arthur Glaser, ekspert w dziedzinie chrzescijaniskiego kaznodziejstwa, zapytat:

"Kiedy ostatnio styszate$ kazanie na temat Krdlestwa Bozego?
Szczerze méwiac, z trudem przypominam sobie, czy kiedykolwiek
styszatem obszerng ekspozycje na ten temat. Jak pogodzi¢ te cisze
z powszechnie akceptowanym faktem, ze Krdlestwo Boze
zdominowato myslenie i postuge naszego Pana? Moje
doswiadczenie nie jest niczym niezwyktym. Sprawdzitem to z
moimi kolegami. Natychmiast zgodzili sie, ze oczywiscie czesto
styszeli kazania na temat tego i tamtego z przypowiesci Jezusa. Ale
jesli chodzi o obszerne kazanie na temat natury Krélestwa Bozego,
tak jak nauczat o nim Jezus, po pewnym namysle ze zdumieniem
zdali sobie sprawe, ze pastor raczej rzadko podejmuje ten temat ".
(Missiology, kwiecieri 1980, str. 13)

Teologowie ci trafili w sedno fundamentalnego problemu chrzescijanstwa.
Dzisiejsze wydarzenia ewangelizacyjne i gtoszenie w ogdle nie brzmia jak
nauki Jezusa, chociaz rzekomo opierajg sie na Biblii. Chociaz jego imie jest
tu stale uzywane, nie wspomina sie o jego gtéwnym temacie, Krélestwie
Bozym,



nie zostaty odtworzone. Ta niezwykfa rozbieznos¢ zostata rowniez
dostrzezona w XIX wieku przez niemieckiego teologa Richarda Rothe, ktory
wyrazit swoje zaniepokojenie ogdlnie przyjetymi metodami interpretacji
Biblii:
"Nasz klucz sie nie zamyka; witasciwy klucz zostat zgubiony i
dopdki go nie odzyskamy, nasza interpretacja Pisma Swietego nie
bedzie w stanie nigdzie dotrze¢. Brakuje nam systemu
podstawowych poje¢ biblijnych, ktéry nie jest wyraznie podany w
samym Pi$mie Swietym, a jedynie z géry zatozony; po prostu nie
ma go w naszych szkotach i tak dtugo, jak egzegetujemy bez niego,
Biblia musi pozosta¢ dla nas na wpdt zamknietg ksiegg. Musimy
wejs¢ w nig z innymi podstawowymi pojeciami niz te, ktore sg
nam znane, a ktore zwykle uwazamy za jedyne mozliwe".

(cytat z: Dziecinstwo i mtodos¢ Jezusa - autor Emil Bock, opracowanie Riidiger
Siegfried Kugler)

W tych uwagach chciatbym pokazaé, ze zagubionym kluczem, ktéry otwiera
nie tylko przestanie Jezusa, ale takze przestanie catej Biblii, jest Krélestwo
BOZE. Klucz ten bedzie jednak bezuzyteczny, jesli zostanie zdeformowany.
Aby zrozumiec to, czego nauczat Jezus, musimy rozumie¢ termin "Krélestwo
Boze" tak, jak on je rozumiat. Jesli oderwiemy Krélestwo Boze od jego
zydowskiego i biblijnego kontekstu i nadamy mu nowe znaczenie,
stworzymy wersje chrzescijanistwa, ktdra jest znieksztatcona u podstaw. Bez
wiasciwego zrozumienia krélestwa, ktére byto w centrum gtoszenia i
nauczania Jezusa, nie mozemy miec¢ nadziei na prawidtowe zrozumienie
jego ewangelii. Szczere wyznania teologdw, ktére zacytowalismy powyzej,
wskazujg, ze najwazniejszy temat Jezusa nie zajmuje centralnego miejsca w
nauczaniu kosciotow i wspdlnot, ktére nazywamy chrzescijariskimi. W
rzeczywistosci temat ten jest czesto catkowicie pomijany! Moze to tylko
oznaczacd, ze teologiczne przekonania tych kosciotéw i wspdlnot wymagaja
radykalnej reformy.

W artykule zatytutowanym "Gloszenie Kréolestwa Bozego" brytyjski

demaskator dr I. Howard Marshall z Uniwersytetu w Aberdeen powiedziat:
"W ciggu ostatnich szesnastu lat moge sobie przypomniec¢ tylko
dwie okazje, kiedy styszatem kazania specjalnie poswiecone
tematowi Krélestwa Bozego ... Uwazam, ze ta cisza jest dos¢
zdumiewajgca, poniewaz wsréd

10



Badacze Nowego Testamentu powszechnie zgadzajg sie co do
tego, ze Krdlestwo Boze byto gtéwnym tematem nauk Jezusa...
Najwyrazniej wiec mozna by oczekiwaé, ze dzisiejszy kaznodzieja
probujacy przekazaé przestanie Jezusa swojemu zborowi bedzie
miat wiele do powiedzenia na ten temat. W rzeczywistosci, z
mojego doswiadczenia wynika, ze jest wrecz przeciwnie i prawie
nic o tym nie styszatem".

(The Expository Times, pazdziernik 1977, s. 13)

Jednak taka reforma moze mie¢ miejsce tylko wtedy, gdy spetnione sg dwa
warunki:

1. Krélestwo Boze musi znajdowac sie w centrum przestania
zbawienia, tak jak zawsze czynit to Jezus.

2. Krélestwo musi by¢ zdefiniowane w kontekscie biblijnym jako
cel Bozego programu odkupienia, jako ponowne ustanowienie
sprawiedliwego i bezbtednego rzadu na ziemi pod przywddztwem
Mesjasza i swietych. Nastgpi to, gdy Jezus powrdci, a wierzacy
wszystkich czaséw zostang wowczas wzbudzeni z martwych.

Ta reformacja gloszenia ewangelii moze bardzo dobrze wynika¢ z
doskonatej obserwacji poczynionej przez profesora Burtona Scotta Eastona
w jego artykule w International Standard Bible Encyclopedia (1939):

"Stwierdzenie Jezusa, ze "przyblizyto sie krolestwo BOZE" ma
nieodtgczng konotacje "przyblizyt sie sad", a "nawrdccie sie" (Mk
1:14+15) w tym kontekscie oznacza "abyscie nie byli sadzeni".
Dlatego nauki naszego Pana o zbawieniu miaty przede wszystkim
tres¢ zorientowang na przysztosé: pozytywna: przyjecie do
krélestwa BOZEGO - i negatywna: zbawienie od sadu, ktéry
nastgpi wczesniej ".

Dzi$ przestanie Jezusa o zbawieniu pozostaje stosunkowo niejasne w
umystach wiekszosci chrzescijan. Ludzie, ktérzy ustyszeli wezwanie do
zbawienia historycznego Jezusa, zostali skonfrontowani z jasnym i bardzo
waznym przestaniem o przysztym krélestwie BOZYM. Dzisiejsze zaproszenia
do zbawczej wiary zawierajg niewiele takich informacji lub nie zawierajg ich
wcale. Przestanie, ktére ogranicza sie do Smierci Jezusa za nasze grzechy,
zastgpito przestanie Jezusa o Krolestwie Bozym. Wydaje sie, ze pierwotne
gtoszenie Chrystusa byto

11



ciemnosé, ktdra powinna nas zaniepokoi¢. Sytuacja ta stanowi zagrozenie
dla Zzycia chrzescijan, poniewaz Jezus zawsze czynit wiare w swoje
przestanie i lojalno$¢ wobec niego warunkiem zbawienia.

Ta zadziwiajgca nieobecnos¢ Krolestwa Bozego w dzisiejszym gtoszeniu
Ewangelii zostata rowniez zauwazona przez katolickiego teologa B.T. Vivia-
no:

"Jako nauczyciel Pisma Swietego Nowego Testamentu (...)
wczesnie stafo sie dla mnie jasne, ze zblizajace sie krélestwo BOZE
byto gtéwnym tematem kazan historycznego Jezusa z Nazaretu.
Ale ku mojemu zdumieniu, temat ten prawie nie odgrywat roli w
systematycznej teologii, ktérej uczono mnie w seminariach. Po
dalszych badaniach zdatem sobie sprawe, ze temat ten byt
szeroko ignorowany na wiele sposobéw w teologii, duchowosci i
liturgii kosciota w ciggu ostatnich 2000 lat, a jesli nie ignorowany,
to czesto znieksztatcany nie do poznania. Jak mogto do tego
dojs¢?"

(Krélestwo Boze w historii, Michael Glazier, 1988, s. 9).

2. Krolestwo, ktdrego oczekiwali prorocy

Musi byé znaczace, ze Krdlestwo Boze jest trescig jednego z pierwszych
os$wiadczen o Jezusie, jeszcze przed jego narodzinami:

"Pan Bdog da mu tron jego ojca Dawida i bedzie panowat nad
domem Jakuba na wieki, a jego krdlestwu nie bedzie konca".
(tukasza 1:32+33)

ZapowiedZ aniota Gabriela nie byta niespodziankg, ale opisem roli
Mesjasza. To, co zapowiedziat aniot, byto doktadnie tym, na co liczyli
wierzacy. Jesli zapytamy, co wzbudzito te nadzieje, odpowiedz jest prosta:
byto to przestanie wszystkich prorokéw. Ich powtarzajgcym sie tematem
byto krélestwo BOGA, ktére zostanie ustanowione na S$wiecie, z
krolestwem, ktére bedzie podobne do krélestwa Bozego.

12



Jerozolima jako stolica, z Mesjaszem jako przedstawicielem Boga, ktory
bedzie zarzadzat idealnym, obejmujgcym caty swiat rzgdem. Ta obietnica
doskonatego rzadu na ziemi jest szczegdétowo opisana przez hebrajskich
prorokow Starego Testamentu. Jako typowy przyktad tych wizji przysztosci,
zacytujmy fragment z licznych fragmentéw, ktére opisuja rzad obiecanego
potomka Dawida w odnowionym S$wiecie. To oczekiwane S$wiatowe
imperium bedzie krélestwem BOGA, ktdore bedzie zarzadzane przed NIM
przez Jego wyjgtkowego przedstawiciela i zastepce, Mesjasza.

Fakt przysztego krélestwa przepowiedzianego przez prorokéw jest dobrze
znany wsréd autorytatywnych ekspertéw w dziedzinie teologii biblijne;j.

"Statym  elementem  eschatologicznego  obrazu  Starego
Testamentu jest przywrdcenie lzraela do jego wiasnej ziemi...
Pytanie, jak powinnismy interpretowaé takie proroctwa dzisiaj,
jest dwojakie. Pierwszym z nich jest pytanie, co prorocy mieli na
mysli. Odpowiedz na to pytanie moze by¢ tylko jedna - mieli to na
mysli w dostownym znaczeniu swoich stéw. Méwili o narodzie
izraelskim i ziemi Kanaan i prorokowali, ze ludzie powrécg do
swojej ziemi... Znaczenie proroctw Starego Testamentu jest
niekwestionowane; jedynym pytaniem jest, w jakim stopniu to
znaczenie jest nadal aktualne ".

(Eschatology, Hastings Dictionary of the Bible, New York: Charles Scribner's Sons,
1911,t. 1, s. 737).

Prawdziwe pytanie brzmi jednak, czy jesteSmy gotowi uwierzy¢ prorokom.
To, co przepowiedzieli prorocy, jest jasne. Problem polega na tym, ze
koscioty nie wierzg w to, co oni napisali! (Por. Dzieje Apostolskie 26:27,
gdzie Pawet zadat Agryppie pytanie: "Czy wierzysz prorokom?").

"Wtedy zostanie ustawiony tron na korzy$s¢. A na nim - w
namiocie Dawida - zasigdzie nieztomnie ten, ktory sadzi, szuka
sprawiedliwosci i jest doswiadczony w prawosci". (Iz 16:5)

Prostota tej koncepcji w tym wersecie jest bardzo dobrze odzwierciedlona
w ttumaczeniu Biblii Dobrej Nowiny: "Wtedy jeden z potomkéw Dawida
zostanie krélem i bedzie rzadzit ludem wiernie i z oddaniem".

13



Mitos¢ bedzie panowad. Bedzie szybko czynit to, co stuszne i dopilnuje, by
sprawiedliwosci stato sie zados¢".

To, co widzieli prorocy, byto wizjg idealnych warunkéw na ziemi, ktére
Jahwe (JHWH, BOG, PAN) ustanowi po podporzadkowaniu tego $wiata
przez Jego wybranego petnomocnika, obiecanego Krola:

"Pan Zastepdw panuje jako krél na gorze Syjon i w Jerozolimie"
(Izajasza 24:23). "On [Mesjasz] ogtasza pokdj narodom. Jego
panowanie rozcigga sie od morza do morza i od rzeki az po krarice
ziemi". (Zach 9:10)

Obadiasz opisuje supremacje lIzraela w nadchodzgcym rzgdzie mesjanskim:

"I ¢i z domu Jakuba odzyskaja swoje posiadtosci ... | wezmg w
posiadanie potudnie, géry Ezawa, i nizine, terytorium Filistynow; i
wezmga w posiadanie terytorium Efraima i terytorium Samarii, a
Beniamin weZmie w posiadanie Gilead. A ci, ktorzy zostang
wyprowadzeni z tej armii syndw lzraela, wezmg w posiadanie to,
co nalezy do Kananejczykdw, az do Sarepty, i ci, ktérzy zostang
wyprowadzeni z Jerozolimy, ktérzy sg w Sefaradzie, w miastach na
potudniu. Zbawiciele pdjdg na goére Syjon, aby sgdzi¢ goéry Ezawa.
A krélestwo bedzie nalezato do Pana". (Obadiasz 17-21)

Oczywiscie Krolestwo Boze bedzie nowym porzadkiem politycznym i
terytorialnym skupionym w Ziemi Obiecanej lzraela. Jest to jednomysiny
poglad wszystkich prorokéw.

Jeremiasz zapisat réwniez stowa Pana, ktdre opisujg narodowe odrodzenie
Izraela pod rzgdami Mesjasza:

"Oto nadchodzg dni, mowi Pan, kiedy wzbudze Dawidowi
sprawiedliwego potomka. Bedzie on panowat jako krol i
postepowat roztropnie, czynigc sprawiedliwo$¢ i prawos¢ na
ziemi. Za jego dni Juda bedzie ocalony, a lzrael bedzie mieszkat
bezpiecznie". (Jer 23:5+6)

Poglad lzajasza i Micheasza jest nie mniej jasny; tutaj istnieje dodatkowa
gwarancja wielostronnego rozbrojenia pod panowaniem Mesjasza:

14



"Albowiem dziecie narodzito sie nam, syn zostat nam dany, a
wtadza spoczywa na jego [obiecanego wybawiciela, Mesjaszal
ramieniu (...) Wielkie jest panowanie, a pokdj nie bedzie miat
konca na tronie Dawida i nad jego krdlestwem, aby je utwierdzi¢ i
podtrzymaé sprawiedliwosciag i prawoscia odtad na wieki (...)
Albowiem 2z Syjonu wyjdzie pouczenie, a stowo Panskie z
Jeruzalemu. | bedzie sadzit wsréd naroddw i wymierzy
sprawiedliwo$¢ wielu ludom. Wtedy przekujg swoje miecze na
lemiesze, a swoje wtdcznie na haki do przycinania. Nardd nie
bedzie wiecej podnosit miecza przeciw narodowi ani nie bedg sie
wiecej uczy¢ wojny". (1z 9:5+6; 2:3: zobacz takze Micheasza 4:2+3)

Jeden z najbardziej klarownych opiséw Krélestwa Bozego znajdujemy w
Ksiedze Daniela 2:44. Po zniszczeniu wrogich mocarstw ...

"... BOG z nieba ustanowi krélestwo [co tutaj oczywiécie oznacza
imperium Swiatowe], ktére nie bedzie zniszczone na wieki. A
krélestwo to nie bedzie pozostawione zadnemu innemu ludowi;
zmiazdzy i zniszczy wszystkie krélestwa, ale samo bedzie trwac na
wieki".

W Ksiedze Daniela 7 obiecane krélestwo bedzie zarzadzane przez Syna
Cztowieczego [ulubione samookreslenie Jezusa] i jego nasladowcow, ludzi
wybranych przez BOGA:

"I dano Mu [Synowi Cztowieczemu] panowanie, czes¢ i krélestwo.
Wszystkie ludy, narody i jezyki czcity Go i stuzyly Mu. Jego
panowanie jest wiecznym panowaniem, ktore nigdy nie
przeminie. Jego krélestwo nigdy nie zostanie zniszczone ... Potem
krélestwo, panowanie i petnia wtadzy wszystkich krélestw pod
niebem zostang dane swietemu ludowi Najwyzszego. Krélestwo
Najwyzszego bedzie trwac¢ po wszystkie czasy, a wszystkie moce
beda mu cze$¢ i postuszenstwo". (Dan 7,14+27; Nowe Zycie.
Biblia)

Wstrzasy zwigzane z instalacjg Mesjasza w jego krélestwie zostaty opisane
przez Zachariasza:

"Wtedy Pan wyruszy i bedzie walczyt z tymi narodami (...) A Pan
bedzie kréolem nad catg ziemig (...) | stanie sie: Cata resztka
wszystkich narodow, ktére przyszty przeciwko Jerozolimie, bedzie
upadac rok po roku.

15



aby pé6js¢ oddaé pokton Krélowi, Panu Zastepow". (Zach
14:3+9+16)

Te i wiele innych fragmentow prorokdéw bezsprzecznie pokazujg, ze
Krélestwo Boze bedzie nowym rzagdem Swiatowym na ziemi, ktory bedzie
zarzadzany przez Mesjasza, Kréla wybranego przez Boga, ktéry bedzie
wspierany przez personel zwany "ludem sSwietych Najwyziszego" w Daniela
7:27. Obraz odnowionej ziemi jest znany wszystkim prorokom. Jest to
podstawa nadziei mesjanskiej, ktora jest podsumowana terminem
"Krélestwo Boze".

Ta narodowa nadzieja lzraela, ktéra byta w petni wspierana przez Pawta,
apostota chrzescijan z pogan (Dz 24:14,15; 26:5-8), zostata bardzo
obrazowo i btyskotliwie opisana przez wielkiego proroka z VIl wieku p.n.e.,
Izajasza. Pawet byt przekonany, ze przestanie o przyjsciu Mesjasza zostato
wczesniej objawione prorokom lzraela (Rz 1:1+2; 16:25+26; Ga 3:8; Tt 1:2).
Oddzielenie tego przestania od jego objawienia w pismach Starego
Testamentu prowadzi do fatalnego nieporozumienia. Kiedy Pawet o tym
pisze, zaktada, ze jego czytelnicy znajg starotestamentowe tto tego
przestania. Jednak w naszych czasach wiekszosé czytelnikdw podchodzi do
listéw Pawta bez niezbednego zrozumienia, co prorocy rozumieli przez
przestanie zbawienia.

Istnieje wiele kluczowych fragmentéw w proroctwach, ktédre mozna uznac
za Swiadectwa przywrocenia wtasciwego rzadu w lzraelu i przywrdcenia
monarchii Izraela w osobie obiecanego potomka Dawida. Gdyby tron
Dawida z Mesjaszem jako krdlem nie pojawit sie ponownie w lIzraelu,
woéwczas cate objawienie Starego Testamentu musiatoby zosta¢ uznane za
poboing legende lub mistyfikacje. lzajasz w wielu miejscach uzywa
czasownika "gtosi¢ dobrg nowine":

"Wstap na wysoka gore, o Syjonie, ty, ktory glosisz dobrg nowine!
Podnie$ swdj gtos z mocg, Jerozolimo, ty, ktéra gtosisz dobrg
nowine; podnies go, nie bdj sie; powiedz miastom Judy: "Oto twaj
BOG! Oto P a n BOG nadchodzi z moca, a JEGO ramie bedzie
panowac nad NIM; oto Jego nagroda jest z Nim, a to, co zdobyt,
poéjdzie przed Nim. Bedzie past swojg trzode jak pasterz; weimie
jagnieta na swoje ramiona ... Dlatego MOJ lud pozna MOJE imie,
tak, dlatego poznajg GO w tym dniu.

16



wiedzcie, ze Ja jestem tym, ktory moéwi: Oto jestem! Jakze piekne
sg na goérach stopy postanca radosci ... ktory przynosi dobrg
nowine, ktdry gtosi zbawienie, ktéry méwi do Syjonu: Twéj BOG
kréluje jako krol! Oto gtos twoich strézéw! Podniosg swoj gtos i
beda krzyczeé¢ razem, bo zobaczg na wtasne oczy, kiedy Pan
powrdci na Syjon. Wy, ruiny Jerozolimy, radujcie sie i weselcie
razem! Bo Pan pocieszyt SWOJ lud, odkupit Jerozolime! Pan
obnazyt SWOIJE swiete ramie na oczach wszystkich naroddw; i
wszystkie krance ziemi ujrzg zbawienie naszego BOGA!" (lz 40:9-
11; 52:6-10)

Jezus widziat siebie w roli gtosiciela tej dobrej nowiny. W swoim
przemowieniu inauguracyjnym, o ktérym czytamy w Ewangelii tukasza
4:18-19, zacytowat lzajasza 61:1+2:

"Duch Pariski nade mng, bo Pan mnie namascit. Postat mnie, abym
zwiastowat rados¢ utrapionym, abym opatrywat skruszonych w
sercu, abym ogtosit wyzwolenie jericom i otwarcie wiezienia
zwigzanym, abym obwiescit rok taski Pana".

Jezus odpowiednio konczy ten cytat w tym momencie, ale proroctwo
Izajasza wecigz obejmuje przysztos¢ i ostateczne wypetnienie tych stéw:
"dzien pomsty naszego BOGA".

Ewangelia, ktérg gtosit Jezus, jest potwierdzeniem tej wielkiej wizji
przysztosci dla naszego $wiata. Podczas swojego pierwszego przyjscia Jezus
miat wtadze uzdrawiania i odnawiania na matg skale. Wiekszos¢
owczesnego S$wiata pozostawata w ciemnosci. Podczas swojego
powtdrnego przyjscia przyniesie ogdlnoswiatowag odnowe, o ktdrej Piotr
mowi w Dziejach Apostolskich 3:21:

"Ktdrego niebo musi przyjac¢ az do czasu naprawienia wszystkich
rzeczy, o ktérym Bog mowit przez usta swoich swietych prorokéw
od poczatku swiata".

Niestety, pod wptywem poganskiej filozofii greckiej kosciét stopniowo
porzucit wspaniatg proklamacje prorokéw o krélestwie jako panowaniu nad
tym Swiatem pod nadzorem nieSmiertelnego Mesjasza. Obietnica
nadchodzgcego dobrego wieku zostata zastgpiona bladym, mistycznym i
niejasnym oczekiwaniem na bezcielesng egzystencje "w niebie". Upadek tej
pierwotnej chrzescijaniskiej nadziei, ktéra opierata sie na

17



Fakt, ze Krolestwo Boze opierato sie na naukach Chrystusa i prorokéw
Izraela, mozna przesledzi¢ wstecz do metod interpretacji (termin ten jest w
rzeczywistosci wcigz zbyt grzeczny) ojcdw kosciota, takich jak Orygenes czy
Augustyn, ktdérzy wyjasnili jasne znaczenie tekstu biblijnego. W Objawieniu
Biblia dostarcza nam coraz wiecej proroctw dotyczacych tego krélestwa,
ktére zostato juz zapowiedziane w poprzedniej czeéci Pisma Swietego.

Augustyn jednak zdecydowat sie na to,

"alegoryzowac stwierdzenia Objawienia i odnosi¢ je do historii
Kosciofa [czyniac je bezuzytecznymi dla przysztosci i odnoszac je
tylko do terazniejszosci] ... Tysigca lat nie nalezy interpretowacd
dostownie, przedstawiajg one catg historie Kosciota od Wcielenia
do ostatecznej bitwy. Panowanie Swietych jest proroctwem
panowania Kosciota nad sSwiatem [dzisiaj!] Zmartwychwstanie
nalezy rozumie¢ metaforycznie i odnosi sie ono po prostu do
duchowego zmartwychwstania wierzagcych w Chrystusa [dzisiaj!]
Ale taka interpretacja jest nieuczciwa i niewazna ... Kazdy, kto
interpretuje termin "pierwsze zmartwychwstanie" (Ap 20,6) w ten
sposob, po prostu bawi sie pojeciami .

Jesli wyjasnimy oczywiste znaczenie stow, to jest tak, jak mowi Alford:

"To jest koniec wszelkiego znaczenia w jezyku, a Pismo Swiete
zostato zgaszone jako jednoznaczne i autorytatywne Swiadectwo
przez wszelkiego rodzaju rzeczy".

(Komentarz Peake'a do Biblii; str. 941)

3. Tradycyjne wyjasnienia zydowskie i chrzescijanskie

Zydowscy rabini orientowali sie zgodnie z jednolitymi oczekiwaniami
prorokéow i zaczerpneli z ich pism nastepujace informacje na temat
Mesjasza i jego przysztego krdlestwa:

1. Mesjasz musi by¢ potomkiem domu Dawida, a jego zadaniem
jest przywrdcenie krélestwa w

18



Izrael i jego ekspansja oraz wptyw na caty swiat.

2. W ostatecznej straszliwej bitwie o panowanie nad sSwiatem
wrogowie Boga, ktdrzy zjednoczyli sie z Antychrystem, zostang
pokonani i zniszczeni.

3. Ustanowienie krdolestwa mesjanskiego, ktére nastgpi po
zwyciestwie nad Antychrystem, doprowadzi do duchowej i
politycznej supremacji lzraela. Wszystkie narody zostang
nauczone akceptowac jedno$¢ BOGA, uznawaé panowanie Jego
przedstawiciela, Mesjasza, i szukaé pouczenia w prawie.

Nie ulega watpliwosci, ze Zrédtem wszystkich tych informacji sg hebrajskie
pisma Starego Testamentu. ROdwnie jasne jest, ze nadzieja wzbudzona przez
prorokow zostata potwierdzona przez aniota Gabriela, gdy opisat Jezusa
jako obiecanego wtadce, pod ktérym urzeczywistni sie dtugo oczekiwany
rzad obejmujacy caty Swiat:

"Pan Bdég da mu tron jego ojca Dawida i bedzie panowat nad
domem Jakuba na wieki, a jego krdlestwu nie bedzie konca".
(tukasza 1:32+33)

W tych wersetach tukasz przekazat jasne oswiadczenie najwyiszego
autorytetu o przeznaczeniu Jezusa. Jezus przywrdci szczescie swojemu
ludowi i bedzie rzadzit swiatem z Jerozolimy jako krél namaszczony przez
BOGA. Byta to nadzieja, ktéra miata charakter spotfeczny, duchowy i
polityczny - i odnosita sie do ziemi. Wiara w nadchodzace krélestwo
znajdowata sie w centrum chrzescijanstwa Nowego Testamentu, jak
tukasz, towarzysz podrdzy Pawta, powiedziat Teofilowi (tk 1: 1-4).

Bioragc pod uwage spdjne przestanie hebrajskich prorokéw, przywddcy
religijni Zydéw za zycia Jezusa i po jego $mierci byli w wiekszoéci zdania, ze
jego roszczenie do bycia Mesjaszem musi zosta¢ odrzucone. Mieli po swojej
stronie nastepujgce argumenty: ktokolwiek twierdzi, ze jest Mesjaszem,
musi rowniez pokona¢ moce tego Swiata. Poniewaz Jezus nie wypedzit
Rzymian z lzraela i nie ustanowit krélestwa Bozego, nie modgt byc
Mesjaszem. Jego uczniowie rowniez mylili sie, wierzac, ze jest obiecanym
Mesjaszem. W ten sposob stato sie dla nich jasne, ze w pismach Nowego
Testamentu pojawia sie fatszywe twierdzenie.

19



W Swietle tych samych faktow tradycyjne chrzescijanstwo myslato mniej
wiecej tak: Jezus twierdzit, ze jest Mesjaszem i rzeczywiscie nim byt. Ale
poniewaz rzymskie rzagdy w lzraelu nie zostaty usuniete, a krélestwo
mesjanskie nie zostato ustanowione na ziemi, Jezus nie mdgt mie¢ zamiaru
realizowaé programu mesjaniskiego w sposéb oczekiwany przez Zydéw.
Musiat zinterpretowa¢ mesjanska nadzieje prorokéw w taki sposéb, ze nie
obejmowata ona idei rewolucji politycznej i ustanowienia mesjanskiego
rzadu na ziemi. Aby wesprze¢ te linie rozumowania, teologowie poswiecili
wiele energii naukowej, aby przekona¢ nas, ze zydowskie rozumienie
krélestwa i koncepcja Jezusa byty nie do pogodzenia. Przede wszystkim nie
powinnismy wierzyé, ze Jezus kiedykolwiek miat jakiekolwiek ambicje
polityczne. Przez diugi czas twierdzono, ze dazyt on jedynie do celéw
"duchowych". Gtéwne przestanie tego starego i gteboko zakorzenionego
przekonania mozna podsumowac nastepujgco:

Wielu ludzi w Izraelu oczekuje zbawienia przez Mesjasza, pomazanca,
ktérego BOG posle, aby panowat w ziemskim krélestwie. Ten Mesjasz
przyniesie zaszczyt lzraelowi, zniszczy zto i ustanowi sprawiedliwos¢ z
niepowstrzymang moca. Ale to, co zrobit Jezus, byto czyms$ zupetnie
innym. On ustanowit krélestwo w sercach swoich nasladowcow.

Taki poglad na Jezusa i krélestwo mozna zawsze znalez¢ w standardowych
dzietach chrzescijaiiskich. W koricu wszyscy autorzy uznajg, ze krélestwo
Boze stanowito podstawe nauczania Jezusa. Jednak krélestwo to nie jest
postrzegane jako Swiatowy rzad, ale jest zredukowane do moralnych
rzgdéw BOGA w sercach ludzi:

"Podstawowa idea przestania Jezusa byta nastepujgca: Krélestwo
BOZE jest wolag niebiafskiego Ojca, ktéry zasiada na tronie w
sercach ludzi. Jezus nauczat, ze wiara w BOGA przyniesie nowy
porzadek rzeczy, w ktorym troski i ktopoty zycia zostang usuniete
... Poprzez szczere modlitwy, oczyszczone przez pokute i szczere
pragnienie lepszego zycia, cztowiek wejdzie w obecnosé¢ BOGA;
nadejdzie Jego krélestwo, a nagroda cztowieka bedzie komunia z
BOGIEM ".

(New Age Encyclopedia, Londyn: Simpkin, Marshall, Hamilton, 1925, tom. 6, S. 176,
177)

20



Co zaskakujace, wiekszos¢ chrzescijan akceptuje ten sposdb opisywania
krolestwa Bozego i postrzega go jako zadowalajgce odzwierciedlenie
kréolestwa opisanego w pismach Nowego Testamentu. Jednak ten
powszechny poglgd nie odnosi sie juz do przysztego powrotu Jezusa i
pdZniejszego mesjanskiego krélestwa na ziemi. Co wiecej, ta standardowa
definicja krdlestwa rodzi jeszcze wieksze sprzecznosci:

Z jednej strony nie mozna twierdzi¢, ze Jezus jest Mesjaszem i jednoczesnie
zaprzecza¢ politycznemu wymiarowi, ktéry Pisma Hebrajskie przypisujg
Mesjaszowi i ktéry stanowi wazng cze$¢ jego postugi!

Nie ma rowniez sensu zgadzac sie, ze Jezus mowit o krdlestwie BOGA (i o
sobie jako Mesjaszu), a nastepnie zaprzeczac znaczeniu tego terminu, ktory
zgodnie z przepowiedniami wszystkich hebrajskich prorokéw oznacza
ustanowienie ogdélnoswiatowego teokratycznego rzadu na ziemi, w ktérym
Jerozolima jest stolicg nowego spoteczenstwa.

Nie mozna tez zaprzeczac politycznemu krélestwu lezgcemu poza ludzkim
sercem, a jednoczesnie wielokrotnie potwierdzaé, ze Pisma Hebrajskie sg
natchnionymi i autorytatywnymi Zrédtami wszelkiej prawdy religijnej,
relacjonujacymi to, co uczynit Jezus.

Poniewaz po postudze Jezusa na ziemi nie byto nowego porzadku
politycznego, interpretatorzy wybrali jedng z dwdch alternatyw:

1. Jezus nigdy nie twierdzit, ze jest Mesjaszem. Jednak w tym
przypadku jego uczniowie musieli pdzniej fatszywie przypisa¢ mu
ten tytut.

2. Twierdzit, ze jest Mesjaszem, ale uzywat tego tytutu i terminu
"Krélestwo Boze" w radykalnie nowy sposéb, ktéry nie ma juz
zadnego odniesienia do jego starotestamentowych korzeni, a juz
na pewno nie ma znaczenia politycznego.

21



4. Trzecia alternatywa

Jednak zadna z tych alternatyw nie oddaje sprawiedliwosci Swiadectwom
pism biblijnych. W obu przypadkach duza czes¢ istniejgcych informacji
pozostaje nierozwazona. Teza, ze Jezus w rzeczywistosci nie twierdzit, ze
jest Mesjaszem, podwaza wiarygodnos¢ catego Nowego Testamentu.
Twierdzenie, ze Jezus porzucit starotestamentowg nadzieje narodowg
Zydéw na rzecz $wiatowego rzadu mesjanskiego, ktéry zostat
przepowiedziany przez  wszystkich  prorokdéw, jest nie mniej
problematyczne. W Nowym Testamencie znajduje sie¢ wiele dowodéw na
to, ze nigdy tego nie zrobit. Pozostaje zatem tylko trzecia opcja.

Podobnie jak jego wspodtczesni, Jezus uzyt terminu "Krdélestwo Boze", aby
opisa¢ nowy, ogdlnoswiatowy porzgdek polityczny na ziemi obiecany w
pismach $wietych; czasami on i jego apostotowie rozszerzali ten termin,
aby odnies¢ sie do wstepnego i przygotowawczego etapu w boskim planie
Krélestwa. Nalezg do nich:

1. Gtoszenie mesjanskiego Krélestwa Bozego jeszcze przed jego
ustanowieniem na catym sSwiecie, ktore nastgpi dopiero wtedy,
gdy Jezus powrdci na ziemie w mocy i chwale.

2. Demonstracja mocy tego krélestwa przez Jezusa i jego
wybranych ucznidéw, przejawiajgca sie w ich czynach uzdrawiania i
wypedzania demondw.

3. Wybor ucznidw przez Jezusa i ich szkolenie na przywddcéw w
nadchodzgcym krdélestwie mesjanskim, a takze ich zaangazowanie
w gtoszenie krélestwa na dtugo przed jego nadejsciem.

4. Smier¢ Mesjasza za grzechy $wiata.

5. Wstgpienie Mesjasza do nieba i zasiadanie po prawicy BOGA
(jak stwierdzono w niezwykle waznym Psalmie 110: 1) az do jego
powrotu, kiedy to ustanowi krélestwo jako odnowiony porzgdek

spoteczny i polityczny na ziemi. (Werset ten jest cytowany w Nowym
Testamencie czesciej niz jakikolwiek inny fragment Starego Testamentu. Ma on
oczywiscie ogromne znaczenie dla naszego zrozumienia wczesnego kosciota,
ktdry rozpoczat sie wraz z apostotami).

Musimy przyznaé, ze prorocy Starego Testamentu widzieli te prekursorskie
wydarzenia w ramach przygotowan do Krdlestwa.

22



ale z perspektywy czasu mozemy dostrzec wyrazne wskazéwki dotyczace
dwaéch faz Boskiego programu, ktére sg juz rozproszone w Pismach Starego
Testamentu.

Kiedy tradycyjne chrzescijanstwo moéwi o Krélestwie Bozym, jest to w duzej
mierze opis dzisiejszego iycia chrzescijanskiego. Krélestwo jako
przyszfe ustanowienie obejmujacego caty swiat boskiego rzadu zostato w
ten sposéb prawie zaciemnione, a czasem nawet zatarte.

Dla Jezusa i catego Nowego Testamentu, a takze dla prorokéw,
najwiekszym wydarzeniem bedzie krélestwo, ktére zostanie ustanowione
wraz z Jego powrotem.

"W ostatnich czasach argumentowano, ze Krélestwo Boze byto
gtéwnym tematem nauk Jezusa, gdzie ilekro¢ mowit o Krélestwie
Bozym, miat na mysli ten triumfujgcy nowy porzadek przysztosci,
ktory zostanie ustanowiony w chwale z aniotami po jego powrocie
na ten $wiat". Jest to odniesienie do "Kazania Jezusa o Krdlestwie
Bozym" Johna White'a z 1892 r. White stusznie zauwazyt, ze Jezus
zawsze mowit o prawdziwym krélestwie w przysztosci. Dalej méwi
nam, ze to nauczanie nie ma znaczenia dla dnia dzisiejszego).

(Zob. takze The Century Bible, Introduction to Thessalonians (Londyn: Caxton
Publishing Co., b.d.), s. 29).

Krélestwo, o ktorym mowi Jezus, to przede wszystkim nowy porzadek na
ziemi, ktory zostanie ustanowiony w mocy i chwale wraz z Jego powrotem
po wielkim kryzysie, ktéry wcigz jest w przysztosci. Dla Jezusa krdlestwo
jeszcze nie nadeszto. Musimy modli¢ sie o jego nadejscie. (Mateusza 6:10:
"Przyjdz krélestwo Twoje". Mk 15:43: Jézef z Arymatei rédwniez na to
czekat).

Moc tego krélestwa zostata juz zademonstrowana tu i dwdzie w jego
stuzbie, ale wszystko to byto tylko przedsmakiem krélestwa, ktére ma
dopiero nadejs¢, a ktérego ustanowienie jest catkowicie zalezne od
powrotu Jezusa jako Kréla.

Jesli czyta sie Nowy Testament z perspektywy, ktéra pozwala na jedno i
drugie - obecnie wstepne objawienie Ducha i mocy krélestwa, a w
przysztosci ogdlnoswiatowe wprowadzenie i ustanowienie po powrocie
Jezusa, - wowczas staje sie jasne, ze Jezus nie udziela

23



Krélestwo Boze nigdy nie zaprzeczyto politycznemu i terytorialnemu
znaczeniu nadanemu mu przez prorokéw i zostato wigczone do wiary
zydowskiej jako wielka nadzieja ludu.

Prawie 2000 lat temu Jezus nie spodziewat sie, ze krélestwo mesjanskie
zostanie ustanowione jako ogdlnoswiatowe krdélestwo polityczne. Niemniej
jednak wszystkie jego nauki miaty na celu przygotowanie jego
nasladowcéw na przyszte nadejscie krdlestwa mesjanskiego. Pod koniec
swojej stuzby oddat sie w rece Rzymian i zydowskich wtadcéw, ktérzy go
ukrzyzowali. Obiecat jednak swoim uczniom, ze po zmartwychwstaniu i po
nieokreslonym czasie powrdci, aby ustanowié¢ krdlestwo polityczne w
Izraelu i na catym Swiecie. Decyzja ta pasuje do przepowiedni catego
proroctwa Starego Testamentu i uzasadnia twierdzenie Jezusa, ze jest
Mesjaszem.

"To, na co Zydzi mieli nadzieje podczas pierwszego przyjscia
Chrystusa, chrzescijanie powinni mie¢ nadzieje na powrdt
Chrystusa".

(Por. The Century Bible, Wprowadzenie do Listu do Tesaloniczan, s. 30).

5. Apolityczny mesjasz tradycji chrzescijanskiej

Co dziwne, chrzescijanscy nauczyciele niechetnie uznawali polityczny
wymiar nauk Jezusa w swoich interpretacjach, na ktére wptyw miata
tradycja. Interpretatorzy zadali sobie wiele trudu, aby go wykluczy¢ lub
probowali go wyjasni¢ za pomocg wielu réznych srodkdéw. Proces ten byt
niczym innym jak teologicznym "majstersztykiem", w ktérym najjasniejsze
stwierdzenia biblijne zostaty pozbawione ich oczywistego znaczenia.

Technika ta nie unikneta jednak krytyki ze strony ttumaczy, ktérzy uznali, ze
dokonano przemocy na swietych tekstach.

Komentarze Alberta Schweitzera zastuguja na zacytowanie w tym
kontekscie:

"Wiele z najwazniejszych wypowiedzi [Jezusa] mozna znaleié
lezace w kacie jak bomby wybuchowe z usunietymi zapalnikami.

24



(...) W naszych czasach wtozyliSmy w usta Jezusa inny jezyk niz
ten, ktérym rzeczywiscie mowit".

Stowa Jezusa zostaly zaciemnione. Schweitzer byt przekonany, ze
odniesienia Jezusa do katastrof i korca swiata odzwierciedlajg prawdziwy
rdzen jego mysli i przestania oraz ze pisma Nowego Testamentu nie majg
zadnego sensu, jesli nie sg postrzegane w tym swietle.

Inny ttumacz, David Baron, skarzyt sie, ze stowa prorokéw zostaty Zle
potraktowane przez interpretatorow w sposob, ktéry wyeliminowat
rzeczywistos¢ przysztego Krélestwa Bozego. To, co Baron moéwi o
interpretacjach proroka Zachariasza, bardzo dobrze pasuje réwniez do
tradycyjnego traktowania Krélestwa Bozego w naukach Jezusa:

"Prawie wszystkie istniejgce prace na temat tej proroczej ksiegi sg
w taki czy inny sposéb wadliwe, a niektdre z nich wprowadzajg w
btad. Starsze interpretacje, cho¢ godne pochwaty ze wzgledu na
ich peten szacunku duchowy ton i praktyczne nauczanie, i cho¢
niektdre z nich zawierajg sporo solidnego materiatu filologicznego
i historycznego, sa mniej lub bardziej zepsute przez alegoryczng
zasade interpretacji, dzieki ktérej wszelkie odniesienia do
konkretnego krolestwa BOGA na tej ziemi, rzeczywistego
przywrocenia lzraela oraz widzialnego nadejscia i panowania

Mesjasza zostaty wyjasnione ". (The Prophecies of Zechariah, London:
Marshall, Morgan & Scott, 1962, str. viii, ix, podkreslenie dodane).

Poniewaz krélestwo BOZE stanowito centrum nauczania Jezusa i w petni
potwierdzato nadzieje prorokéw, usuniecie krélestwa mesjanskiego musi
zagrozi¢ istocie przestania Jezusa. (Mateusza 5:17: "Nie mniemajcie, Ze
przyszedtem zniesc¢ zakon albo prorokéw"; Rzymian 15:8: "Chrystus stat sie
stugq $niegu dla prawdy BOZEJ, aby potwierdzi¢ obietnice ojcow".

Niezliczone szkody spowodowane przez "alegoryczng zasade interpretacji"
(intelektualnie brzmigcy zwrot oznaczajgcy "wyjasnianie") nie ograniczajg
sie do proroka Zachariasza. Prawie wszystkie autorytatywne komentarze
do Nowego Testamentu sg wadliwe z powodu zauwazonego przez Da- vida
Barona. Miato to druzgocace skutki

25



Miato to wptyw na nauki Jezusa, gdy interpretatorzy przestali akceptowad,
ze krélestwo BOZE ma przede wszystkim znaczenie, jakie zawsze miato dla
prorokéw: jest to "konkretne" krélestwo BOZE na ziemi, ktére zaczyna sie
od wydarzen opisanych w Starym Testamencie jako

"dzien Panski", a w Nowym Testamencie jako "powrét Jezusa". (Zob. na
przyktad 1 Tes. 5:2; 2 Tes. 2:2; 1 Kor. 1:8);

2Ko 1:14 (Dzien Panski jest tym samym, co dzien, ktéry ma nadejsé, kiedy
Chrystus powrdci).

Kiedy Jezus méwi o "krélestwie BOZYM", odnosi sie do nowego porzadku,
ktory zostanie wprowadzony po Jego powrocie. Odpowiada to doktadnie
starotestamentowym opisom panowania BOGA (tj. w osobie Jego
wybranego Kréla, Mesjasza). (Wsrdd wielu innych wersetow, szczegdlnie: Iz
52,7-10; 32,1; Ps 2; Zach 14,9 i nastepne; Obj 11,15-18; Ps 96-101, ktére
opisujq dzier, w ktérym "Pan stat sie krélem", tj. zaczgt panowac).

Wydaje sie, ze tradycyjna teologia chrzescijanska zapomniata, ze Jezus
przyszedt "potwierdzi¢ obietnice ojcow" (Rz 15:8). (Rz 15:8), a ojcowie,
poczawszy od Abrahama, oczekiwali, ze "bedzie dziedzicem swiata". (Rz
4:13)

Obietnice ztozone Abrahamowi i potwierdzone w Nowym Testamencie
opieraty sie na nadziei, ze kto$ przejmie zarzadzanie ziemig. Obietnice
Jezusa dotyczgce nagrody dla ucznidow sg opisane jako urzedy: "Bedziesz
miat wtadze nad dziesiecioma miastami” (tk 19:17). Nadzieja, ktorg rozpalit
Jezus, nie mowi nic innego. Obiecat, ze cisi odziedziczg catg ziemie (Mt 5:5)
i ze BOG da im "krélestwo" lub "wtadze krélewskqg" (tk 12:32). Nauczanie
Nowego Testamentu obiecuje wierzagcym zadania administracyjne w
nowym rzadzie, ktéry ma zosta¢ ustanowiony na ziemi po powrocie Jezusa.
(Ap 5,10)

Mesjasz, ktory nie obejmie urzedu wtadcy Swiatowego imperium z centrum
w Jerozolimie, nie jest Mesjaszem oczekiwanym przez prorokéw i
obiecanym Marii przez aniota Gabriela (tk 1:32-33). Mozemy zatem
zapytaé, czy Jezus tradycyjnej teologii, o ktérym niewiele lub nic nie mowi
sie w odniesieniu do Swiatowego imperium na ziemi, ktére zostanie
ustanowione po punkcie kulminacyjnym, ktéry wcigz jest w przysztosci,
moze nadal by¢ Jezusem i Mesjaszem Biblii.

26



6. Przyszte krolestwo polityczne w naukach Jezusa

Kilka niezwykle waznych wypowiedzi Jezusa nie otrzymato uwagi, na jaka
zastuguja. Sg to wersety, ktére pokazujg, ze Jezus doskonale zdawat sobie
sprawe z politycznej natury krélestwa, ktorym jako przeznaczony Mesjasz
miat zarzadzac i rzadzi¢ po powrocie na ziemie pod koniec tego wieku.
Ktokolwiek twierdzit, ze jest obiecanym synem Dawida, musiat by¢ pod
wrazeniem fundamentalnego znaczenia przymierza zawartego z Dawidem,
ktdre zostato opisane w 2 Ksiedze Samuela 7 (réwnolegty fragment 1 Ksiegi
Kronik 17) (znaczenie tego przymierza mozina réwniez rozpozna¢ w
odniesieniach w Psalmie 72:89 i Ewangelii tukasza 1:32-33).

Jak dobrze wiadomo, przymierze to stanowi podstawe Bozej obietnicy
zaprowadzenia pokoju na ziemi przez Jego wybranego Kréla. Ta Boza
interwencja jest zywo opisana w Psalmach, zwfaszcza w Psalmach 2 i 10.
Zaréwno kosciét w Quman, jak i chrzescijanie widzieli zastosowanie 2 Sam
7:14 do obiecanego Zbawiciela; poréwnaj z Hebr. 1:5 i tuk. 1:32-33.

Powszechnie uznawano, ze zgodnie z hebrajskimi pismami $wietymi chwata
krélestwa Dawidowego zostanie ostatecznie przywrdcona lIzraelowi, z
korzyscig dla catego Swiata, a mianowicie wtedy, gdy Mesjasz obejmie
panowanie. Z tego powodu znani nasladowcy Jezusa z niecierpliwoscig
oczekiwali "przywrdcenia lzraela", nie tylko przed narodzinami Jezusa, ale
takze po tym, jak wypetnit swojg krétkotrwatg postuge w lzraelu.

Narodowe oczekiwanie na mesjanskie rzady zachowato to centralne
znaczenie w relacjach Nowego Testamentu:

Sprawiedliwy i bogobojny Symeon "czekat na pocieszenie lzraela, a Duch
Swiety spoczywat na nim". (tukasza 2:25)

Prorokini Hannah, ktéra jest chwalona przez tukasza za jej niezwykte
oddanie BOGU, "czekata na odkupienie Jerozolimy" (tk 2:38).

Jozef z Arymatei, opisany przez Mateusza jako uczen Jezusa (Mt 27:57), byt
"cztowiekiem dobrym i sprawiedliwym {(...), ktéry oczekiwat krdlestwa
BOZEGO" (tk 23:50-51). Oczekiwat go nawet po $mierci Jezusa. Oczywiécie
nie wierzyt, ze krélestwo juz nadeszto wraz z Jezusem

27



mimo Zze raporty czesto opisujg jego prace jako antycypacje krélestwa (Mt
11:5).

Zbrodniarz na krzyzu byt pewien, ze krélestwo nadejdzie, gdy usilnie prosit
Jezusa, aby pozwolono mu w nim uczestniczy¢: "Jezu, wspomnij na mnie,
gdy przyjdziesz do swego krdlestwa [tj. gdy zostaniesz wprowadzony w
swojq postuge]!”. (tukasza 23:42)

Ten sam entuzjazm dla krélestwa i zwigzane z nim przestanie pobudzity
matke Jakuba i Jana, by poprosita o swoich synéw. Ich prosba pokazuje
nam, jaka byta biblijna koncepcja krélestwa mesjanskiego w czasach
Nowego Testamentu i widzimy, ze Jezus nie zrobit nic, aby zmyli¢ ich
zrozumienie tego krdlestwa. "Postandw, aby ci dwaj synowie moi siedzieli
jeden po prawicy Twojej, a drugi po lewicy Twojej w krdlestwie Twoim" (Mt
20:21).

Krolestwo, ktore miata na mysli, z pewnoscig nie zostato zredukowane do
krélestwa "w sercu". Jezus potwierdzit swojg odpowiedzig, ze zaszczyt
zasiadania na honorowych miejscach w przysztym krolestwie jest
zarezerwowany dla tych, "dla ktérych zostato ono przygotowane" (Mk
10:40). Ponadto dodat, ze wielkos¢ w nadchodzacym krélestwie BOGA
zostanie przyznana tym, ktdrzy wczesniej przyjeli role stugi, tak jak on sam.
(Mk 10:42-45; zob. takze Flp 2:5-8). W mysleniu Jezusa nie ma watpliwosci
co do natury przysztego krélestwa, ani co do rangi i pozycji. Nigdy nie
musiat gani¢ ucznidw za niezrozumienie rzeczywistosci przysztego
krélestwa, w ktorym mogliby zajmowac okreslone stanowiska przywddcze.
Musieli jedynie nauczyé sie, ze droga do wielkosci lezy w pokorze,
cierpieniu i checi stuzenia.

Jak pokazujg nam relacje Nowego Testamentu, kwestia przeznaczenia
wierzgcych jest niezwykle wazna w nauczaniu Jezusa. Apostotowie zostali
poinstruowani przez Jezusa, ze centrum nowego przymierza byto obiecane
krolestwo mesjanskie. Ich ostatecznym celem byta pomoc Mesjaszowi w
zarzadzaniu jego krélestwem pewnego dnia. Podczas ostatniej wspdlnej
wieczerzy Jezus powiedziat do nich: "Zarzgdzam dla was, jak mi nakazat
Ojciec, krdlestwo, abyscie jedli i pili przy moim stole w moim krdlestwie i
zasiadali na tronach, sqdzqc dwanascie pokolen Izraela" (tk 22:29-30).

Zaledwie kilka chwil wczes$niej Jezus powiedziat, ze nie bedzie juz jadt i pit z
nimi positku paschalnego i wina, dopdki Pascha sie nie skonczy.

28



widziat, ze "wypefni sie w krélestwie BOZYM", to znaczy "az przyjdzie
krélestwo BOZE" (tk 22:16+18). Wtedy, jako przywédcy w tym krélestwie,
beda jes¢ i pi¢ z Nim w Jego obecnosci. To chwalebne wydarzenie bedzie
miato miejsce "w nowym swiecie" [dostownie: w odrodzeniu], "gdy Syn
Cztowieczy zasiqdzie na swoim tronie chwaty" (Mat. 19:28).

Apostotowie nie mieli watpliwosci, kiedy to nastgpi, poniewaz Jezus
powiedziat im réwniez: "Ale gdy Syn Cztowieczy przyjdzie (...), wtedy
zasigdzie na swoim chwalebnym tronie". (Mateusza 25:31)

To, co to oznacza, jest jasne i oczywiste; kazdy moze to przeczytaé. Kiedy
Chrystus powrdci na poczgtku nowego wieku, zostanie ustanowione
krolestwo. Bedg trony i administracje nad dwunastoma plemionami
ponownie zgromadzonymi na ziemi. W tym nowym wieku bedzie
spotecznos¢ z Jezusem, spotecznos$é, ktéra nie zostanie przywrdcona "az
przyjdzie krélestwo BOZE" (tukasza 22:18).

Ta informacja o krélestwie BOZYM stanowi ramy wszystkiego, czego
nauczat Jezus. Ale jakie znaczenie ma to wszystko w chrzescijanskie]
doktrynie wiary, jakg znamy?

7. Szlachcic, ktory podrozowat do odlegtego kraju i
wrdcit

Przy innej okazji Jezus rzucit dalsze $wiatto na krélestwo BOZE, poréwnujac
siebie do szlachcica, ktéry udat sie do odlegtej krainy, a pdzniej powrdcit, by
przejgc krélestwo swego ojca. Jezus opowiedziat te przypowies¢ (kk 19:11-
27), aby w prostych stowach wyjasnic¢ etapy biegu historii przewidziane w
Boskim planie. Poniewaz On i Jego uczniowie znajdowali sie w poblizu
Jerozolimy i chcieli uda¢ sie do miasta, o ktérym wszyscy wiedzieli, ze
bedzie stolicg krdlestwa, Jego stuchacze, ktérzy uznali Go za Mesjasza,
"oczekiwali, Ze krélestwo BOZE objawi sie natychmiast” (tk 19:11).

29



Relacja tukasza nie pozostawia nam watpliwosci co do tego, czy omawiane
krélestwo Boze jest krdlestwem z siedzibg w Jerozolimie. Geograficzna
bliskos¢ kréla do stolicy pobudzita entuzjazm towarzyszacych mu ludzi w
oczekiwaniu, Zze nadzieja prorokdw i ludu moze teraz stal sie
rzeczywistoscig. W przypowiesci, ktérg nastepnie opowiedziat, Jezus chciat
im powiedzied, ze krélestwo nie pojawi sie natychmiast. Nie byto jednak
watpliwosci, ze w pewnym momencie nadejdzie. Co wiecej, pojawienie sie
krolestwa oznaczatoby zniszczenie wrogoéw Jezusa: "Tych zas moich
nieprzyjaciot, ktorzy nie chcieli, abym nad nimi krdlowaf, przyprowadzcie
tutaj i zabijcie przede Mnq" (tk 19:27).

Jezus ani razu nie twierdzit, ze ludzie Zle rozumiejg nature krdlestwa lub ze
tylko czekajg na krdlestwo.

powinno czekac¢ "w sercu". Poprzez prostg historie szlachcica wyjasnit, ze
krolestwo BOGA zostanie publicznie ustanowione dopiero po Jego
powrocie z nieba, po otrzymaniu krélewskiej wiadzy i autorytetu od Ojca.
Po powrocie skorzysta ze swojej krolewskiej wtadzy i zniszczy swoich
wrogow, ktérzy odmowili poddania sie Jego panowaniu (tk 19:27). W tym
samym czasie jego wierni nasladowcy zostang nagrodzeni za udang stuzbe
w czasie, gdy ich Pan byt nieobecny, otrzymujac wtadze nad miastami w
krolestwie (tk 19:17).

Przypowies¢ ta ma sens i jest potwierdzeniem tego, co dobrze znany Psalm
2 przepowiedziat o Mesjaszu, pomazaicu Panskim. Zgodnie z tym
psalmem, BOG obiecat da¢ Mesjaszowi "narody w dziedzictwo, krarice ziemi
w posiadanie" (w. 8). Krél ma "uderzyc ich laskq zelazng (...) pottuc ich jak
garnki" (w. 9). W psalmie tym wifadcy Swiata, ktorzy bedg musieli stawic
czota Mesjaszowi po jego powrocie, s3 wzywani do ukorzenia sie przed
Synem, "aby sie nie rozgniewat i abyscie nie zgineli w drodze" (w. 12). Dla
Zydéw i samego Jezusa psalm ten byt wyrazng przepowiednia, ze Mesjasz
po swoim powrocie ujarzmi Swiat w mocy. Wczesny kosciét chrzescijaniski
widziat w Jezusie "dziecie pfci meskiej, ktdre bedzie pasterzem wszystkich
narodow laskg zelazng" (Ap 12,5). Zmartwychwstaty Jezus obiecat wiernym
w Objawieniu 2,26

Miec¢ "wfadze nad narodami", aby motywowac je do konca.

(W Obj. 11,15; 12,5; 12,10; 19,15 Psalm 2 odnosi sie do Jezusa; podobnie w
Dziejach Apostolskich 4,25-26; 13,33. Ostatni werset odnosi sie do
odbiorcéw.

30



Poczecie/zrodzenie Jezusa, za pomoca ktérego BOG powotat go do istnienia
(por. Mt 1:20 "zrodzony"; tk 1:35), a Dz 13:34, w przeciwienstwie do
wersetu 33, méwi o jego zmartwychwstaniu. Dzieje Apostolskie 13:33
mdwig o sptodzeniu Syna Bozego w tonie matki).

8. Jezus, zydowsko-chrzescijanski Mesjasz

Fakty, ktore przeanalizowaliSmy do tej pory, pokazujg nam Jezusa, ktéry
jest osobg catkowicie polityczng, nawet jesli nie korzystat ze swojej wtadzy
politycznej, kiedy po raz pierwszy pojawit sie na ziemi i zasadniczo trzymat
siebie i swoich uczniéw z dala od polityki swoich czasow.

Pod pewnymi wzgledami misja Jezusa od samego poczatku miata charakter
polityczny. Nowy Testament opisuje Jego walke z nadprzyrodzonymi sitami
Szatana. Wiasciwe jest nazwanie tych konfrontacji "kosmiczng polityka".
Dla biblijnego chrzescijanstwa bitwa miedzy Jezusem a Szatanem jest
prawdziwg sprawa. Jest to bitwa o panowanie nad sSwiatem, ktéra nie
zostata jeszcze rozstrzygnieta, nawet jesli Jezus ostatecznie zwyciezy
zgodnie z obietnica. Przez Chrystusa BOG wyrwie zbuntowang ziemie ze
szponOw szatana. Szatan nadal jest "bogiem tego wieku" (2 Koryntian 4:4;
1 Jana 5:19; Objawienie 12:9), czesciowo z powodu uporu i Slepoty
dzisiejszych ludzi.

Podczas swojej stuzby Jezus wykazywat sie wrazliwoscig i wspodtczuciem,
cechami, ktére uzasadniajg jego twierdzenie, ze w ten sposdb pokazuje
charakter swojego Ojca. Kontrast miedzy cierpigcym stugg Bozym, ktory
pdzniej bedzie zwycieskim krélem, pokazuje niezwykty zakres osobowosci
Jezusa. W | wieku naszej ery nie "walczyt i nie spierat sie (...), nie ztamie
trzciny nadfamanej ani nie zgasi tlgcego sie knota, dopdki nie zaprowadzi
sprawiedliwosci w zwyciestwie" (Mateusza 12:19-20). Nie wydawat tez
wyrokéw w sprawach doczesnych. Ale po swoim powrocie w chwale bedzie
walczyt w imieniu swojego BOGA, sadzit narody i rzadzit nimi laska zelazng
(Ap 19,15).

31



Relacje, ktdére nie uwzgledniajg tych dwdch aspektow dziatalnosci
Mesjasza, sg catkowicie btedne. Ci, ktérzy wierzg w Jezusa historii, ktéry
nieuchronnie jest takze Jezusem wiary, muszg opiera¢ swoja wiare na
wszystkich prawdach objawionych o Jezusie. Chrzescijariskie nauczanie,
pod wptywem tradycji, prawie zawsze odrzucato polityczny element w
naukach Jezusa, albo ignorujgc stwierdzenia o funkcji panowania, ktorej
oczekiwat dla siebie i swoich ucznidw, albo twierdzgc, wbrew jasnym
dowodom Nowego Testamentu, ze stanowiska przywddcze obiecane
uczniom nalezy przyja¢ na dzis, czas przed powrotem Jezusa. Teza, ze
apostotom zaoferowano krélewskie rzgdy nad kosciotem/wspdlnoty, jest
sprzeczna z jasnym nauczaniem Nowego Testamentu, zgodnie z ktorym
bedzie to miato miejsce dopiero w nowym wieku, "gdy Syn Czfowieczy
przyjdzie w swej chwale" (Mt 19:28; 25:31) i ze nasladowcy Mesjasza nie
bedy dzieli¢ z nim rzadéw przed tym czasem. Szlachcic wspomniany w
przypowiesci o powierzonych funtach musi najpierw powrdci¢ z nieba,
zanim zostanie upowazniony do pokonania swoich wrogdéw i rzadzenia z
wierzgcymi w swoim krolestwie. Dopdki Jezus nie powrdci, jego uczniowie
nie powinni przesta¢ prosi¢ Ojca: "Przyjdz krélestwo Twoje" i dopdki tego
krélestwa nie bedzie, Jezus nie zasigdzie ze swoimi uczniami w krélestwie,
w ktdrym obiecat im udziat.

Powszechny poglad, ze obietnica panowania odnosi sie do czasu przed
powrotem Jezusa, jest strasznym wypaczeniem biblijnego planu i ma
tragiczng konsekwencje, poniewaz promuje catkowicie niebiblijny poglad
na przysztosé i zastania rzeczywistos¢ Krélestwa Bozego, ktdre zostanie
ustanowione dopiero po powrocie Jezusa.

W Ksiedze Objawienia Jezus w petni objawit swoje mysli umitowanemu
uczniowi Janowi. Jak mozemy przeczytac, potwierdzit swoje napomnienie,
abysmy stawiali opdr az do owego wielkiego dnia:

"Ale trzymaijcie sie mocno tego, co macie, az przyjde! A temu, kto
zwyciezy i zachowa moje dzieta az do konca, dam wtadze nad
narodami; i bedzie ich strzegt laskg zelazng, jak rozbija sie
naczynia garncarskie (...) Temu, kto zwyciezy, dam zasigs$¢ ze MNA
na moim tronie, tak jak i Ja zwyciezytem i zasiadtem z OJCEM na
JEGO tronie" (Ap 2,25-27; 3,21).

32



Sg to stowa, ktére wypowiedziat sam nasz Zbawiciel i Odkupiciel ("Tak
mdwi Syn Bozy" Ap 2,18). Czyz nie napominat on zboréw/kosciotow, aby
"stuchaty tego, co méwi do nich Duch"?

Dzi$ prawie nie ma chrzescijan, ktérzy mieliby taki poglad na przysztosé, jaki
Jezus zaszczepit w tych wersetach. Wydaje sie, ze tradycyjne
chrzescijanstwo nic sobie nie robi z tych autorytatywnych nauk Jezusa
Chrystusa. Stowa, ktére zacytowaliSmy z Objawienia, sg w sumie jedynie
potwierdzeniem tego, co Jezus juz wczesniej wyjasnit apostotom w
odniesieniu do celu ich uczniostwa: majg krélowa¢ z Nim w odnowionym
Izraelu i na Swiecie (Mt 19:28; tk 22:28-30; Ap 2:26; 3:21; 5:10; 20:1-6).

Pomimo faktu, ze Jezus wspierat te zarliwg mesjanska nadzieje, wielu
komentatoréw wyrazito swojg nieche¢ do jego mesjanizmu, okreslajgc
stowa opisane w Psalmie 2 i powtdrzone przez Jezusa w Objawieniu jako
"niechrzescijanskie".

Nie chca uzna¢, ze dziatania krdla opisane w Psalmie 2 odnoszg sie do
Jezusa. Pomimo faktu, ze Jezus zacytowat Psalm 2 w odniesieniu do siebie i
swojej spotecznosci/kosciota, ponizszy komentarz nie jest nietypowy:

"Psalm 2 niekoniecznie musi by¢ postrzegany jako odniesienie do
Jezusa, czesciowo dlatego, ze koronacja krdla na goérze Syjon nie
moze mie¢ zadnego znaczenia w jego przypadku, czesciowo
dlatego, ze pomyst, ze rozbije on swoich wrogéw na kawaftki, jest
niechrzescijanski".

(Stownik Chrystusa i Ewangelii; Nowy Jork; Charles Scribner's Sons; tom 2; s. 452)

Po swoim powrocie Jezus wytaduje gniew Bozy na wrogim Swiecie. Do tego
czasu chrzescijanie powinni stawia¢ czota swoim wrogom bez uciekania sie
do przemocy (Mt 5:39-40).

Teologowie, ktérzy wyznajg ten poglad, sg uwiktani w tragiczng
sprzeczno$é. Kiedy modwig, ze akceptujg Jezusa jako Chrystusa, prdbujg
opisa¢ jego dziatania w sposdb, ktéry wyklucza wazng czes$¢ tego, co
stanowi biblijne mesjanstwo. Jezus nie podzielat obaw, jakie teologowie
majg w zwigzku z Psalmem 2, poniewaz w objawieniu, ktére przekazat
Janowi, a przez niego wspdlnocie / Kosciotowi, w rzeczywistos$ci wzywa
wierzacych do dazenia do celu, jakim jest udziat w mesjariskim Mesjaszu.

33



oznacza "wfadze nad narodami". Obietnica tych krélewskich przywilejow
jest wyraznie opisana w Objawieniu 2:26; 3:21; 5:10 i 20:1-6; a takze w
Ewangelii Mateusza 19:28 i tukasza 22:28-30 (zob. powyzej).

W Objawieniu 3:31 Jezus dokonuje precyzyjnego rozrdznienia miedzy
swoim obecnym zasiadaniem na tronie Ojca a swoim przysztym
panowaniem na wtasnym tronie Dawida w krélestwie mesjanskim:

"Temu, kto zwyciezy, dam zasig$¢ ze mng na moim tronie, tak jak i
ja zwyciezytem i zasiadtem z moim Ojcem na JEGO tronie".

Odpowiada to doktadnie temu, co mozemy przewidzie¢ na podstawie nauk
Jezusa zawartych w Ewangeliach i w Starym Testamencie, ktéry byt dla
niego wigzgcym stowem BOZYM.

Kazdy, kto zauwazy i rozpozna mesjanski ton w mowach Jezusa o
Krélestwie Bozym, ujrzy Jego osobe i Jego postuge w zupetnie nowym
Swietle. Powszechnie uznaje sieg, ze nasze rozumienie "rzeczy ostatecznych"
(eschatologii) jest w jakiS sposdéb zagmatwane i Ze najwybitniejsi
komentatorzy robig wszystko, co w ich mocy, aby pozby¢ sie catego
problemu przysztosci. (Ramm moéwi o "beznadziejnym podziale
ewangelicznego chrzescijanstwa w  kwestiach  proroczych i
eschatologicznych"; Protestant Biblical Interpretation; Baker 1970; s. 244).

Musimy uznaé, ze niepewnos¢ co do przysztosci oznacza réwniez
niepewnos$¢ co do przestania Jezusa, ktére jest nierozerwalnie zwigzane z
apokaliptycznym spojrzeniem na bieg naszej historii, zgodnie z ktérym
cztowiek jest wezwany do dazenia do uczestnictwa w krolestwie BOGA,
ktore zostanie ustanowione i objawione w nowej erze wraz z powrotem
Jezusa.

Gdy teolodzy zdadzg sobie sprawe, Ze nadzieja Starego Testamentu na
ostateczng boska interwencje w historii naszego $wiata nie jest nisko
ceniona w Nowym Testamencie, wtedy zawrdcy i bedg glosi¢ przestanie
Jezusa o krolestwie BOGA, zamiast ucieka¢ sie do wszelkiego rodzaju
watpliwosci, ktdre w oczywisty sposdb majg na celu wykluczenie z nauk
Jezusa wszystkiego, czego nie mozna pogodzi¢ z "naszym wspotczesnym
pogladem naukowym".

34



9. Niejasne przyszte krolestwo w tradycyjnym nauczaniu
chrzescijanskim

W naukach Jezusa przyszto$é jest zawsze bardzo wazna, podczas gdy
terazniejszo$¢ jest istotna jako czas przygotowania w obecnym wieku, ktéry
zakonczy sie wraz z powrotem Jezusa. Teologia, ktdra nie dziata w tych
ramach, porzucita swdj fundament w Biblii. W nauce teologicznej wiemy, ze
krélestwo BOZE dla Jezusa jest czym$ przysztym, a jednak w pewnym sensie
takze czyms terazniejszym. Wydaje sie jednak, ze nie chce ona wyjs¢ poza
te wiedze. Nie zdefiniowata, co nalezy rozumieé przez przyszte krélestwo.
Ten brak jasnosci co do krélestwa automatycznie prowadzi do braku
jasnosci co do przestania krélestwa, a tym samym grozi zaciemnieniem
catego przestania Jezusa Chrystusa.

Jak widzieliSmy powyzej, Nowy Testament nie milczy na temat przysztego
krolestwa. Jesli tylko pojedyncze szczegdty przysztego panowania Mesjasza
sg opisane bardziej szczegétowo, w ktdérym zbdr/kosciét ma krélowaé z
Chrystusem, to dzieje sie tak dlatego, ze doktryna o krélestwie BOZYM
musi by¢ rozumiana na podstawie Starego Testamentu. Nowy Testament w
zadnym miejscu nie wskazuje, ze o wiele bardziej obszerne szczegoty
prorokdw muszg zosta¢ anulowane lub zastgpione. Wszystko, co prorocy
objawili na temat nadchodzacego krélestwa i panowania Mesjasza, czeka
na wypetnienie, gdy Jezus przyjdzie w mocy i chwale. Nadzieja na
przywrécenie lzraela (Dz 1:6) jest czescig tradycji Nowego Testamentu;
Jezus nigdy jej nie kwestionowat. Wynika to jasno z Jego obietnicy danej
apostotom, ze bedg oni rzadzi¢ dwunastoma plemionami Izraela w nowym
wieku (Mt 19:28).

Idea ta nie wywodzi sie z Nowego Testamentu. Psalmista przewidziat czas,
w ktorym odrodzony lzrael bedzie zyt w pokoju pod rzadami "tronéw domu
Dawida" (Ps 122:5). lzajasz rdwniez mowit o Jerozolimie, ktéra zostanie
przywrécona do doskonatosSci i bedzie miata sedzidéw "jak na poczgtku"
oraz doskonatego krdla, ktéry bedzie panowat wraz ze swoimi wtadcami
(Izajasza 32:1).

W Nowym Testamencie watki proroctw mesjanskich sg celowo i konkretnie
podsumowane w Objawieniu i powigzane z powrotem Jezusa. Jest to
objawienie Chrystusa. Nie moze by¢ niczym innym, poniewaz Jezus
Chrystus jest autorem, ktory przekazat to, co zostato objawione.

35



czego nauczyt sie od BOGA (Obj. 1,1). Ci, ktérzy méwig o "zydowskim
objawieniu" i majg na mysli, ze nie jest ono chrzescijanskie, wprowadzaja
wierzagcych w btad. Pierwotna wiara chrzescijanska jest zdecydowanie
zydowska: Jezus byt i jest Zydem, ktérego nauki sg zakorzenione w tradycji
zydowskiej. W Ksiedze Objawienia Jezus potwierdza wiele rzeczy, ktére
zostaty juz opisane w Ewangeliach. W swoich napominajacych listach do
kosciotow (Ap 2 i 3) Jezus pokazuje, ze jest w petni oddany tradycyjnym
naukom mesjanskim Starego Testamentu. Faktu tego nie da sie uniknac,
chyba Zze ktos ucieknie sie do drastycznych srodkdw zaprzeczenia, ze
zmartwychwstaty Chrystus jest przekazicielem objawienia i usuniecia z
Ewangelii wielu stwierdzen dotyczacych czaséw ostatecznych. Tragedia
teologii krytycznej jest to, ze w swojej desperacji stworzenia Jezusa, ktory
odpowiadatby jej pogladowi na zbawiciela, stworzyta chrzescijariskg
doktryne wiary, ktora po prostu ignoruje lub eliminuje duze czesci relacji
Nowego Testamentu. Czynigc to, wymyslita wiasng, radykalnie nowa
doktryne Starego i Nowego Testamentu o krdlestwie BOGA i przypisata
Jezusowi swoje witasne kreatywne pomysty!

10. Eliminacja przysztego krolestwa przez teologie
postapostolska

Pisma teologiczne naszych czaséw s3 petne dowoddéw pokazujacych, jak
niesprawiedliwie traktowane s nauki Jezusa o krélestwie. Niektorzy z
najbardziej szanowanych komentatoréw wydajg sie by¢ zdeterminowani,
by pozby¢ sie krélestwa czasow ostatecznych, o ktérym Jezus tak czesto
mowit. Uzasadnione sprzeciwy wobec tych masowych préb eliminacji
czesto pojawiajg sie jedynie w przypisach. Zastugujg one jednak na znacznie
wiecej miejsca.

Na przyktad Leon Morris moéwi o "obecnej eschatologii" C.H. Dodda [teorii,
ze krélestwo juz zaswitato wraz z pierwszym pojawieniem sie Jezusa i
dlatego nie powinno by¢ juz postrzegane jako lezgce w przysztosci], ze jest
ona "niezadowalajgca dla wielu". Niezadowalajgca i jeszcze gorsza!
Poniewaz zasadniczo niszczy nadzieje na krélestwo, do ktdrego aspiruje
caty Nowy Testament, a nawet cata Biblia. Leon Morris wyjasnia teorie
profesora Dodda:

36



"Eschaton [koniec czaséw] przeszedt z przysztosci do
terazniejszosci, ze sfery oczekiwan do sfery przezywanego
doswiadczenia".

(New International Commentary on 1 and 2 Thessalonians; Grand Rapids;
Eerdmans 1959; s. 147).

Wedtug Dodda w naukach Jezusa nie ma juz miejsca na jego prawdziwy
powrdt. Czy zwykly czytelnik Biblii nie powinien zastanawiaé sie z
przerazeniem, jak profesor Nowego Testamentu moze dojs¢ do takich
whnioskdw? Morris méwi dalej, ze teoria eschatologii czasu terazniejszego
"zostata zdecydowanie odrzucona przez wielu wspdtfczesnych teologow".
Cytuje J.E. Fisona, ktéry moéwi, ze "obecna eschatologia jest szczerze
heretycka w sSwietle obszernych dowoddw Nowego Testamentu". Emil
Brunner ujmuje to rownie dosadnie:

"Oczywiste jest, ze Drugie Przyjscie nie jest tylko kawatkiem
mitologii, z ktérego mozna zrezygnowac. Bez wzgledu na to, jak to
wydarzenie sie odbedzie, caty sens polega na tym, ze ono nastgpi.
Préba unikniecia tego wydarzenia jest unikaniem fundamentéw
wiary, rozbijaniem kamienia wegielnego, na ktérym wszystko wisi i
bez ktérego wszystko rozpada sie na kawatki. Wiara w Chrystusa
bez oczekiwania na Jego paruzje [powrot] jest kuponem, ktéry
nigdy nie bedzie honorowany, obietnicg, ktéra nie jest traktowana
powaznie. Wiara chrzescijanska bez oczekiwania paruzji jest jak
drabina, ktora siega donikad, ale koriczy sie w nicosci".

(Ibid. Bardzo odkrywcze moze by¢ zastanowienie sie nad
niepokojgcym faktem, ze uznany badacz Nowego Testamentu
moze zburzy¢ "kamien wegielny" wiary Nowego Testamentu.
Moze to réwniez prowadzi¢ do dalszych refleksji na temat tego,
do czego daza niektdrzy "uczeni teologowie").

Te stowa sg swietnie ujete i niestety az nazbyt prawdziwe. Faktem jest, ze
miliony chrzescijan w ogdle nie rozumiejg powrotu Jezusa na ziemie, a tym
bardziej rzeczywistosci krolestwa, ktére obiecat ustanowié¢ na ziemi w tym
czasie. A przeciez krélestwo BOZE i powrdt Chrystusa stanowig centrum i
rdzen chrzescijanskiego przestania! Bez jasnego przedstawienia krdlestwa
Bozego z pewnoscig nie moze istnie¢ prawdziwe chrzescijanstwo.

37



Fakt, ze J.E. Fison i Emil Brunner podkreslajg wielkie przyszte wydarzenie,
jest bardzo mile widziany, ale mimo to nie jest satysfakcjonujgce, gdy
mowig o krélestwie w tak niejasnych terminach: "Bez wzgledu na to, jak to
wydarzenie moze mie¢ miejsce"”, poniewaz Nowy i Stary Testament, w
ktérych jest ono zakorzenione, mdéwig o nim bardzo konkretnie. Prorocy
opisujg przywrdcong teokracje bardzo szczegétowo.

W Nowym Testamencie znajdujemy wystarczajgco duzo stwierdzen, aby
udowodnié, ze wielki dzien Panski, w ktorym Stary Testament mowi, ze
krélestwo zostanie ustanowione, jest teraz zwigzany z powrotem Jezusa w
mocy i chwale. W Starym Testamencie znajdujemy wiele stwierdzen
opisujgcych wydarzenia, ktére poprzedzg lub nastgpig po Dniu Panskim.
Zajmiemy sie tym bardziej szczegétowo w jednym z kolejnych rozdziatow.

Chciatbym zakonczy¢ te pierwszg czes¢ podsumowaniem tezy lezgcej u jej
podstaw:

Twierdzenie, ze Jezus jest obiecanym Mesjaszem, nie jest
rozstrzygajace, jesli termin "Mesjasz" nie jest rozumiany w
kontekscie biblijnym. W Nowym Testamencie nie ma dowoddw na
to, ze Jezus odrzucit jakgkolwiek czes¢ roli przepowiedzianej dla
Mesjasza w Starym Testamencie. Jednak kiedy po raz pierwszy
pojawit sie na ziemi, nie probowat przejgé kontroli nad swiatem
jako Mesjasz. Jednak kazdy, kto twierdzi, ze Jezus nigdy nie
spodziewat sie rzadzi¢ Swiatem jako Mesjasz i krol zasiadajacy na
tronie w Jerozolimie, jest w wielkim btedzie. Podczas swojego
pierwszego pojawienia sie powotat swoich uczniéw i przygotowat
ich do zadania w nadchodzgcym krdlestwie, a nastepnie poddat
sie Smierci z rgk wrogich zydowskich i rzymskich urzednikéw.
Zmartwychwstanie, ktére wtedy nastgpito, jest gwarancjg, ze
pokonat smier¢ i dlatego znajduje sie w pozycji, z ktérej pewnego
dnia moze powrdci¢ na ziemie, aby wypetni¢ reszte mesjanskiej
misji i zrealizowac wizje prorokéw dotyczgca pokoju na ziemi.

Jezus zostat przywrdcony do zycia po trzech dniach. "Za pomocg wielu
dowodéw" (Dz 1:3) Jego zmartwychwstanie zostato potwierdzone jako fakt
historyczny. W nastepnych dniach miat osobisty kontakt z apostofami,
ktorzy znali go bardzo dobrze. Piotr ogtosit:

"Jedlismy i pilismy z Nim po tym, jak zmartwychwstat" (Dz 10:41). Sam
Jezus udowodnit, ze jest teraz

38



Niesmiertelny cztowiek pozostat widzialny, namacalny i wcielony: "Duch
bowiem nie ma ciata ani kosci, jak widzicie, ze Ja mam" (tk 24:39). Przez
prawie sze$¢ tygodni, jako niesmiertelna istota ludzka, pierwszy cztonek
nowego stworzenia, kultywowat kontakt ze $miertelnikami, co byto
zapowiedzig tego samego zjawiska, ktdrego znacznie wieksza rzesza
doswiadczy w nadchodzacym krélestwie. Po 40 dniach Jezus zostat wziety
do nieba (Dz 1:9-11). Mesjasz jest teraz - siedzgc po prawicy BOGA - gtowa
swojego kosciota, ktory zaprasza do udziatu w mesjanskiej chwale w
nadchodzgacym wieku.

Btad "teologii", ktéra nie chce oddac sprawiedliwosci temu prostemu
biblijnemu programowi, polega na jej antypatii do rzeczy mesjanskich (a
tym samym do samego Mesjasza). W rezultacie stracita ona z oczu gtéwny
biblijny fakt, ze Jezus jest Mesjaszem, ktérego przeznaczeniem jest nie
tylko umrze¢ za grzechy ludzkosci, ale takze rzadzi¢ ziemig w przysztej
teokracji, ktéra zostanie ustanowiona po Jego powrocie. Jesli Kosciét chce
by¢ Kosciotem, jego gtéwnym zadaniem jest gtoszenie tej wielkiej dobrej
nowiny.

39



Czesc 2
Biblijna koncepcja mesjanizmu

- i jak znikneta z nauczania Kosciota

1. Zbawienie przez Mesjasza

Stary i Nowy Testament sg dokumentami mesjanskimi na wskros. John
Bright wskazuje, ze mesjanskie krélestwo jest tematem jednoczgcym pisma
biblijne:
"Idea Krolestwa Bozego zawiera w sobie cate przestanie Biblii. Idea
ta nie tylko odgrywa wazng role w naukach Jezusa, ale mozna jg
rowniez znalez¢ w takiej czy innej formie w catej Biblii ... Stary i
Nowy Testament nalezg do siebie jak dwa akty dramatu. Pierwszy
akt wskazuje na zakonczenie drugiego aktu, a bez pierwszego
dramat bytby niekompletny i niezadowalajacy. Jednak drugi akt
musi by¢ odczytywany w Swietle pierwszego, w przeciwnym razie
nie mozna zrozumie¢ jego znaczenia. Sztuka jest bowiem
organiczng jednoscig. Biblia je st pojedynczg ksiega.
Gdybysmy mieli nadac tej ksiedze tytut, moglibysmy stusznie
nazwac jg "Ksiegg nadchodzacego Krélestwa Bozego"".
(Krolestwo Boze; Nowy Jork; Abingdon Press 1953; str. 7 i 197)

Musimy ponownie pamietaé, ze "Chrystus" jest jedynie ttumaczeniem
hebrajskiego stowa oznaczajgcego Mesjasza (kréla namaszczonego przez
BOGA) i ze "wiara chrzescijanska" zasadniczo oznacza "wiare mesjanska".
W sensie biblijnym chrzescijanie sg zatem "mesjanistami", nasladowcami
Mesjasza. Biorgc pod uwage te definicje, troche dziwne jest, gdy czotowy
badacz Nowego Testamentu méwi:

"Dzi$ mesjanizm jest martwy, z wyjgtkiem kilku sekciarskich grup
marginalnych. Prawie nikt nie wyraza swoich przekonan i nadziei
dotyczacych wszechswiata w tych kategoriach ... Nikt powaznie
nie oczekuje na Mesjasza, ktéry wypetni

40



chce by¢ jedynym rozwigzaniem wszystkich problemoéw $wiata -
duchowych i politycznych".
(J.A.T. Robinson; The Human Face of God; SCM Press 1973; str. 9).

Faktem jest jednak, ze Nowy Testament, od pierwszej do ostatniej strony,
widzi rozwigzanie wszystkich bolgczek tego $wiata w powracajgcym
Mesjaszu. (PowyzZszy cytat moze szybko nasungc pytanie, jak dalece
niektdrzy teologowie nadal zgadzajq sie z Nowym Testamentem).

Dla chrzescijan Nowego Testamentu odkupienie dokonane przez $mierc
Jezusa nie zakonczyto jeszcze mesjanskiego dramatu. Swiat wciaz
pozostawat pod panowaniem i oszustwem szatana, ktéry nadal jest
"bogiem tego Swiata" (2 Kor 4:4). Ta straszna sytuacja zostanie naprawiona
dopiero po powrocie Mesjasza pod koniec tego wieku. Dla chrzescijan jest
to prawdziwa perspektywa, ktdra opiera sie na prorokach, apostotach i
Jezusie.

Ale jesli dzis tylko "sekciarskie grupy marginesu" nadal oczekujg, ze Mesjasz
rozwigze wszystkie nasze problemy, to ta biblijna nadzieja pierwszych
chrzescijan musiata w pewnym momencie zostac zastgpiona czyms innym.
A jesli tak jest, to nic dziwnego, ze dzisiejsi chrzescijanie majg trudnosci z
utozsamianiem sie z tym, czego nauczat Jezus. Jesli rzeczy mesjanskie sg im
obce, to nieuchronnie Jezus z Biblii jest im réwniez obcy i odwrotnie,
poniewaz Jezus jest Mesjaszem!

W Nowym Testamencie twierdzenie Jezusa, ze jest Mesjaszem, stanowi
centrum wiary chrzescijanskiej. Wszystkie tytuty nadane Jezusowi w
Nowym Testamencie sg bezposrednio zwigzane z faktem, ze twierdzit on, iz
jest Mesjaszem. Odkupienie, kaptanstwo i krolewskos¢ sg trzema
fundamentalnymi sktadnikami Mesjanstwa. Co wiecej, roszczenie do bycia
Mesjaszem jest roszczeniem wytacznym, poniewaz moze byc tylko jeden,
ktéry moze stusznie zgtosi¢ to roszczenie. Intencja pisarzy Nowego
Testamentu byto pokazanie ludziom, ze Jezus - i tylko Jezus - jest
prawdziwym Mesjaszem. Jesli dzi§ zapytamy, jak nalezy oceniaé
wiarygodnos¢ Jezusa, odpowied? jest prosta: wypetnia On ramy stworzone
przez Stary Testament dla Mesjasza. Nowy Testament podkresla, ze Jezus
jest w stanie zrobi¢ wszystko, co Mesjasz musi zrobi¢ zgodnie z Pismem
Swietym w ramach boskiego planu. Jednak historia zostaje zakoriczona
dopiero wtedy, gdy

41



kiedy Mesjasz zostanie ustanowiony wtadcy swiata, a sprawiedliwy rzad
zostanie przywrécony na ziemi. Nowy Testament méwi o tej mesjanskiej
przysztosci w wielu wersetach. Wszystko koncentruje sie na nadchodzgcym
wielkim punkcie kulminacyjnym, kiedy wtadza nad Swiatem zostanie wyjeta
z rgk Szatana i przekazana Jezusowi.

Jesli przyjrzymy sie, jak Pawet i Piotr pracowali w Dziejach Apostolskich,
zobaczymy, ze dotozyli wszelkich staran, aby pokazac ludziom, ze Jezus jest
obiecanym Krélem lzraela i Zbawicielem $wiata. | nie tylko to - wyjasnili, ze
zmartwychwstanie Mesjasza i jego obecne zjednoczenie z Ojcem jest tylko
preludium do kolejnego wielkiego wydarzenia w boskim programie
odkupienia: powrotu Jezusa na ziemie. Piotr odpowiedziat na uzasadnione
pytanie, dlaczego Jezus w ogdle opuscit ziemig, skoro jest Mesjaszem, ktory
ma panowac na tronie Dawida:

"Mesjasz przeznaczony dla was musi oczywiscie by¢ przyjety do
nieba az do czasdéw naprawienia wszystkich rzeczy, o ktérych BOG
mowit przez usta SWOICH swietych prorokéw od najdawniejszych
czasow" (Dzieje Apostolskie 3:20-21).

Dla Piotra jest zatem catkowicie jasne, ze program mesjanski jest
niekompletny, dopdki nie wydarzg sie rzeczy przewidziane przez prorokdéw.
Wtedy BOG zeéle Mesjasza (Dzieje Apostolskie 3:20). Do tego czasu "niebo
musi Go przyjgc". Ta przepowiednia Piotra odzwierciedla poglady jego
Mistrza, ktéry obiecat apostotom:

"Gdy swiat stanie sie nowy, a Syn Cztowieczy zasigdzie na tronie
chwaty, wy, ktorzy poszliscie za Mng, zasigdziecie na dwunastu
tronach i bedziecie sadzi¢ dwanascie pokolen Izraela" (Mt 19:28).

Program lezacy u podstaw Nowego Testamentu opiera sie na bardzo
znanym i niezwyktym fragmencie Psalmu 110, ktory byt kiedys
przedmiotem interesujgcego dialogu miedzy Jezusem a faryzeuszami:

Ale kiedy faryzeusze zebrali sie razem, Jezus zapytat ich, mdéwigc:
"Co myslicie o Chrystusie? Czyim jest synem? Odpowiedzieli Mu:
Dawida. Rzekt do nich: Jakze wiec Dawid nazywa go Panem w
duchu, moéwigc: Pan rzekt do Pana mego: Sigdz po prawicy mojej,
az potoze nieprzyjaciét twoich

42



pod stopy twoje?" Jesli wiec Dawid nazywa go Panem, to jak jest
jego synem? (Mateusza 22:41-45).

Odpowiedz na to pytanie jest bardzo prosta. Mesjasz miat by ¢ jednym i
drugim: potomkiem Dawida, jego synem i, co zaskakujgce, takze jego
Panem.

Pochodzenie Jezusa od Dawida jest wywnioskowane przez Mateusza przez
Salomona (Mt 1:6) i przez tukasza przez Natana (tk 3:31). Linia krélewska
rozpoczynajaca sie od Salomona zakoriczyta sie na Jokakimie (Koniaszu; Jer
22:24-30); nowym spadkobiercg zostat Szealtiel, syn Neriasza, potomek
Dawida przez Natana (Mt 1:12; tk 3:27). Najprawdopodobniej J6zef i Maria
byli potomkami Dawida przez Natana. Jest catkiem mozliwe, ze Jozef i
Maria byli kuzynami. (Dalsze szczegdty w: "Genealogy of Jesus Christ;
Smith's Concise Dictionary of the Bible; 1865).

Pytanie Jezusa sugerowato, ze Dawid uznat Jezusa za Pana i Mesjasza
jeszcze przed jego narodzeniem. Faryzeusze nie byli jednak gotowi uznag,
ze Jezus jest Panem i Mesjaszem, mimo ze mogli wiedzieé, ze byt
potomkiem Dawida; a poza tym widzieli cuda, ktére towarzyszyty jego
twierdzeniom.

Rozwdj stuzby mesjanskiej jest tak zwiezle przedstawiony w Psalmie 110:1,
ze werset ten jest cytowany lub przywotywany okoto 25 razy w Nowym
Testamencie. Werset ten jest klasycznym starotestamentowym
objawieniem nadchodzacego Mesjasza i dlatego jest niezbedny dla naszej
doktryny wiary. Boski plan jest tu przedstawiony w dwdch krotkich
wersetach. Jedyny Bog Izraela przemawia do Pana Dawida, nadchodzgcego
Mesjasza: "Mow do mego Pana [Mesjasza] od Pana [Jahwe]: SigdZ po
prawicy mojej, az uczynie nieprzyjaciot twoich podndzkiem stdp twoich!".

Na podstawie tego wersetu mozemy zrozumiec, ze Jezus zostat nazwany
"Panem" w znaczeniu "Pan i Mesjasz" (zob. Dz 2:34-36). Piotr ktadzie tutaj
podwaliny pod chrystologie Nowego Testamentu, wyjasniajagc zwigzek
Jezusa z Ojcem. To stwierdzenie apostota o Jezusie nie powinno by¢
odrzucane jako "zydowskie". Nie zostato ono rdéwniez zastgpione
"rozszerzonym" pogladem, gdy Jan napisat swojg ewangelie. Podobnie jak
Piotr, Jan pisat z jednego powodu: chciat udowodni¢, ze Jezus jest
Mesjaszem, Synem Bozym (J 20:31). Poglady postbiblijne zlekcewazone

43



Te bardzo wazne fakty i zaczety przedstawiac Jezusa, ktory rdznit sie od
biblijnego Jezusa, Mesjasza, i byt to Jezus, ktory byt kim$ wiecej niz tylko
cztowiekiem. Ta poganska chrystologia miata antyzydowskie nastawienie;
wraz z nig doszto do utraty mesjanizmu Nowego Testamentu i
wynikajgcego z tego zamieszania wokét krélestwa Mesjasza.

Piotr nawigzuje do tego wersetu Starego Testamentu, mdéwigc, ze "niebo
musi przyjg¢ Mesjasza az do czasu odnowienia wszystkich rzeczy" (Dz 3:21).

Przepowiednie, ze wrogowie zostang poddani Mesjaszowi, znajdujemy w
innym psalmie:

"Ja [JHWH] poswiecitem mego Krdla [Mesjasza] na Syjonie, mojej
Swietej gbrze (...) Pros MNIE, a dam ci narody w dziedzictwo, w
posiadanie kraice ziemi. Rozbijesz je rozga zelazng jak naczynie
garncarza". (Psalm 2:6+8-9)

Tak wiec historia ta byta spdjna i jasna i byta niezwykle wazna dla Jezusa i
kosciota Nowego Testamentu, ktdrzy tesknili za szczesliwym zakorczeniem
tego mesjanskiego dramatu po powrocie Jezusa.

Jak juz widzieliSmy, Chrystus, ktéry zostat zabrany do nieba, daje swoim
uczniom zachete do pozostania wiernym do konca, obiecujac, ze pozwoli
im rzadzic¢ swiatem:
"A temu, kto zwyciezy i zachowa moje dzieta do konca, dam
wtadze nad narodami”. (Ap 2,26)

Tutaj Jezus powtarza swojg obietnice nadania apostotom krélewskich
urzeddw w nowym przymierzu. Juz wczedniej, podczas ostatniego
wspodlnego wieczornego positku, powiedziat im: "Tak jak mi nakazat moj
Ojciec, daje wam krdlestwo, abyscie jedli i pili przy moim stole w moim
krdlestwie i zasiadali na tronach, sqdzgc dwanascie pokolen Izraela" (tk
22:29-30).

W Objawieniu ten sam przywilej zostaje nastepnie rozszerzony na caty
kosciét:
"Temu, kto zwyciezy, dam zasig$¢ ze mng na moim tronie, tak jak i
ja zwyciezytem i zasiadtem z moim Ojcem na Jego tronie" (Obj.
3,21).



W swietle tych obietnic zwyciestwa i rzgdéw zwigzanych z powrotem
Mesjasza, nietrudno zrozumie¢ entuzjazm dla mesjaniskiego krdlestwa
wyrazony przez apostotow po tym, jak przez szes¢ tygodni byli o nim
szczegbtowo informowani przez zmartwychwstatego Jezusa:

"Nawet po swoim cierpieniu ukazat sie im zywy w wielu pewnych
znakach, pozwalajgc sie im widzie¢ przez czterdziesci dni i mowigc
o rzeczach dotyczgcych krdélestwa BOGA. Gdy sie wiec zebrali,
zapytali Go, mdwiac: "Panie, czy w tym czasie przywracasz
krolestwo lzraelowi?". (Dzieje Apostolskie 1:3,6)

Byto to bardzo naturalne pytanie dla kazdego, kto dowiedziat sie od Jezusa,
ze jako Mesjasz miat ustanowi¢ krélestwo BOZE. Jezus nie zrobit nic, by
zachwiad ich wiarg w przywrdcenie krélestwa. Jednak nie zostato jeszcze
ujawnione, kiedy to wielkie wydarzenie bedzie miato miejsce:

"Nie do was nalezy znac¢ czasy i daty, ktore Ojciec ustalit swoim
wtasnym autorytetem". (Dzieje Apostolskie 1:7)

Jezus juz wczesniej przyznat, ze nie zna dnia ani godziny swojego powrotu
(Mk 13:32). Upowaznienie uczniéw do stuzby miato nastgpi¢ poprzez
boskie wylanie Ducha "po tych kilku dniach" (Dz 1:5), ale kiedy krélestwo
miato nadejsé, nie byto jeszcze znane (Dz 1:6-7).

Mamy tu zatem do czynienia z dwoma réznymi wydarzeniami, ktére
dowodza, ze krélestwo BOZE nie zostato wprowadzone w dniu
Piecdziesigtnicy. Pytanie zadane przez uczniow w Dziejach Apostolskich 1:6
0 czas przywrocenia krdlestwa jest pozytywnym dowodem mesjanskich
oczekiwan, ktore Jezus przynidst im w ciggu trzech i pét roku ich wspdlnego
przebywania, a takze w czterdziesci dni po Jego zmartwychwstaniu, w
ktorym, jak mowi nam tukasz, "mdwit im o rzeczach dotyczqcych krélestwa
BOZEGO" (Dz 1:3).

W dzisiejszych interpretacjach Dziejow Apostolskich 1:6 przepas¢ miedzy
biblijng mesjanska wiarg pierwszych chrzescijan a nie-mesjanska wersja,
ktéra pojawita sie w erze poapostolskiej, staje sie bardzo wyrazna. Postawa
apostotow jest jednoznaczna. Ich pytanie o czas przywrdécenia krélestwa dla
Izraela pokazuje, ze odktadali ostateczne ustanowienie Bozego panowania
do korica czaséw.

45



ziemi w petni. Komentatorzy stusznie stwierdzajg, ze oznacza to duchowa
odnowe ludzkosci,

"co byto kulminacjq proroczych i apokaliptycznych oczekiwarn wsréod
ZydOw". (The Clarendon Bible; Dzieje Apostolskie; Oxford - Clarendon Press 1923; str. 132)

Ale tak powinno by¢ réwniez wéréd chrzescijan. Komentarz ten méwi dalej,
Ze zainteresowanie ucznidw przywrdéceniem krélestwa "zostato wyrazone w
jezyku starozytnej Zydowskiej nadziei mesjariskiej". Nie jest to zaskakujgce.
Uzywali zydowskiego mesjanistycznego jezyka nadziei, poniewaz taka byta
ich nadzieja! Jezus nie zrobit nic, by podwazy¢ ich starotestamentowe
mesjanskie oczekiwania. Jego dzieto miato zwigzek z ogtoszeniem
mesjanskiego krélestwa, z demonstracjg jego mocy. Poprzez odcisniecie
nowej duchowej natury, Jego uczniowie mieli mie¢ mozliwos¢
uczestniczenia w krélestwie, gdy ono nadejdzie. Obiecane "zydowskie
krélestwo mesjanskie" nie byto oderwane od wysokich ideatéw etycznych,
ktére byty wymagane, aby w nim uczestniczy¢. Krélestwo nie byto tez
niczym innym niz nadziejg prorokéw, do ktérej Jezus w petni sie stosowat.
Dlatego mylace jest lekcewazace odnoszenie sie do nadziei ucznidw na
przywrécone krolestwo jako jedynie "zydowskiej nadziei". W rzeczywistosci
nadzieja ta jest catkowicie chrzescijaniska i apostolska. Sam Jezus, ktory
przyszedt "potwierdzi¢ obietnice ojcéw" (Rz 15:8), miat te nadzieje.

Niestety, prawie wszyscy interpretatorzy obrazajg sie na tych pierwszych
chrzescijan, ktérzy sa wspomniani w tym decydujgcym wersecie w Dziejach
Apostolskich 1:6. Interpretatorzy ci nie doceniajg przestania o krdlestwie
BOZYM, ktére byto centrum nauczania Jezusa (tk 4:43 i inne); uwazaja, ze
apostotowie mylili sie, myslagc o krdlestwie w kategoriach zydowskiego
mesjanizmu.

W komentarzu Kalwina do tego wersetu znajdujemy uderzajacy przyktad
przeciwko biblijnej wierze pierwszych chrzescijan: "Twoje pytanie zawiera
tyle bteddw, ile stow". Prawdziwy problem lezy jednak w antypatii Kalwina
do mesjanskiego krolestwa, ktére stanowito centrum przestania Jezusa.

Interpretatorzy ci czujg sie zatem zmuszeni do atakowania apostotéw (a
wiec posrednio takze Jezusa, ktdry szczegdtowo nauczat ich o krélestwie),
poniewaz trzymali sie zydowskiego rozumienia krélestwa. Nie dostrzegajg
jednak, ze ten zydowski poglad

46



Droga krolestwa jest pogladem Starego Testamentu, ktory Jezus
wielokrotnie potwierdzat i popierat.

Krélestwo Boze z pewnoscig nie jest tylko wydarzeniem politycznym, ktére
nie ma zwigzku z nowym wymiarem duchowym w ludzkich sercach. Nie
twierdze tez, ze duch tego krélestwa nie zostat objawiony w stuzbie Jezusa.
Tak, to prawda: Duchowa przemiana, ktorej chrzescijanie musza
doswiadczy¢, juz sie dokonuje. Ale motywacjg do wysitku i wytrwatosci w
zyciu chrzescijanina jest perspektywa uczestnictwa w mesjaniskim
krolestwie w przysztosci. To sg ramy, w ktdrych skonstruowany jest caty
program Nowego Testamentu. W przeciwienstwie do wielu
interpretatoréw, ktorzy nie zrozumieli poprawnie tych ram, dla Jezusa nic
w nowym porzadku politycznym na ziemi, z Mesjaszem jako krdlem
wyznaczonym przez BOGA, nie jest "prymitywne" lub "prymitywne".
"Zydowski". Jest to najwyzszy ideaf, jaki kiedykolwiek zostat objawiony
ludzkosci i nic innego jak cel objawiony przez BOGA dla ludzkosci.

Powtarzajagca sie tendencja interpretatorow do potepiania uczniow z
powodu ich zainteresowania przywréconym krélestwem pokazuje réowniez
czesto wrogie nastawienie tradycyjnego chrzescijanstwa do zydowsko-
mesjanskiej postawy Jezusa. Jest to powazny problem, poniewaz atakuje
centrum nadziei Nowego Testamentu i przestanie o Krdlestwie Bozym.
Dlatego tez dzisiejszemu chrzescijanstwu pilnie potrzebna jest zupetnie
nowa orientacja w stosunku do Nowego Testamentu. Dowdd na to
zostanie dostarczony, gdy interpretatorzy odtoza na bok swoje krytyczne
nastawienie do apostotéw w Dziejach Apostolskich 1:6 i podzielg sie z nimi
swoim zywym zainteresowaniem krélestwem mesjanskim, ktdore byto
centrum nauczania Jezusa.

2. Terazniejszosc i przysztosc

Nowy Testament rozgrywa sie zarowno w ramach zydowskich, jak i
mesjanskich. Chrzescijanie w czasach apostolskich mieli jasno okreslony
Swiatopoglad, ktdory podzielat réwniez Jezus. Zgodnie z tym zrozumieniem,
obecny system rzeczy jest zty na wskros. Ludzkos¢ znajduje sie w uscisku
ztych mocy, z ktérych

47



z ktérej ostatecznie moze zosta¢ wyzwolony jedynie dzieki interwencji
BOGA, ktéry postat swojego Syna, Mesjasza, aby zniszczyt szatana i jego
demony. Chociaz poszczegdlni wierzgcy mogg uwolnié sie od
wszechogarniajgcej tyranii szatana nawet dzisiaj, caty $wiat jako catos¢ jest
nadal "pod wfadzq ztego" (1 Jana 5:19), ktéry "zwodzi caty swiat" (Obj.
12:9).

Dla Pawtfa ten okres historii, w ktérym zyjemy az do powrotu Mesjasza, to
"obecny zty swiat" (Ga 1:4), ktérym rzqdzii szatan (2 Kor 4:4). Cate
stworzenie wzdycha i czeka na odkupionych ludzi, ktérzy zostang objawieni
i nieSmiertelni podczas zmartwychwstania (Rz 8:19 i nast.).

Prawdg jest, ze chrzescijanie juz dziS mogg doswiadczy¢ czegos$ z tego
odkupienia, ktére zostanie udzielone sSwiatu, gdy Jezus ustanowi swoje
krélestwo. Juz teraz mogg by¢ "wybawieni przez BOGA z mocy ciemnosci i
przeniesieni do krélestwa umitowanego Syna" (Kol 1:13 - NLB). S3 juz
synami i corkami Boga zrodzonymi z Ducha (Jana 3:3-5; Jakuba 1:18; 2
Koryntian 6:18). Nie moze nas to jednak wprowadzaé¢ w bfad, ze
mesjanskie krélestwo BOGA juz nadeszto, poniewaz stanie sie tak dopiero
wtedy, gdy Mesjasz pojawi sie z obtokdw i przejmie wtadze nad swiatem.

Zgodnie z tym, co Pawet pisze w tym samym liscie, dziedziczenie krdlestwa
lezy w przysztosci (Kol 3:24). Zaden werset w Biblii nie méwi, ze
chrzeécijanie juz "odziedziczyli krélestwo BOZE".

Do dzi$ chrzescijanie powinni modli¢ sie do BOGA: "Przyjdz krélestwo
Twoje!”. Zgodnie z tym, co powiedziat Jezus, bedzie to zwigzane z
katastrofalnymi wydarzeniami pod koniec tego wieku, dzieki ktédrym
wierzacy powinni rozpoznaé, "ze krélestwo BOZE jest bliskie" (tk 21:31).

Jezus i apostotowie wierzyli, ze obecny wiek podlega panowaniu szatana i
oczekiwali przysztego wieku, w ktoérym krélestwo BOZE zostanie
ustanowione wraz z powrotem Jezusa. Te proste ramy czasowe nadajg
spojnos¢ Nowemu Testamentowi. Istnieje precyzyjnie okreslony boski
program, ktory wptywa na losy ludzkosci i pozwala chrzescijanom znosic¢
przeSladowania i uciski, poniewaz mogg oni oczekiwa¢ na radosne
krolestwo krélewskie w przysztym wieku. W nim naduzycia panujace na
ziemi zostang uporzadkowane.

48



a wierni zostang nagrodzeni niesmiertelnosciag. Wtedy ziemia zostanie
uwolniona od tyranii szatana, a chrzescijanie, ktérzy pozostang wierni do
konca, bedg odgrywac¢ aktywna role w odnowie spoteczeristwa pod
mesjanskimi rzagdami Jezusa. Nowy Testament przedstawia nam jasno
okreslony cel, ktéry zostanie osiggniety wraz z powrotem Jezusa, aby$my
mogli chetnie znosi¢ cierpienia, ktdre mogg nas spotkaé, nawet jesli bedzie
to Smieré meczenska, w obliczu wielkiej nagrody, ktéra nas czeka.

Zgodnie z jednogtosnym $wiadectwem Nowego Testamentu, celem
chrzescijan jest uzyskanie "zycia wiecznego" - przynajmniej tak modwia
nasze ttumaczenia. Truizmem jest, ze grecki termin, o ktérym mowa,
oznacza rowniez "zycie w przysztym wieku". (Zob. np: C.K. Barrett; The
Gospel According to St John; London: SPCK 1972: "Zycie wieczne" (Dan
12:2) oznacza, zgodnie z wyjasnieniem rabindw, "zycie w przysztym wieku"
s. 179).

Odnosi sie to do niesmiertelnosci i miejsca w nowym wieku przysztego
krélestwa. Ttumaczac greckie stowo "aion" (wiek) jako "$wiat", starsze
ttumaczenia przyczynity sie do zaciemnienia typowej zydowskiej réznicy
miedzy "tym wiekiem" a "przysztym wiekiem" krolestwa, ktéra ma
fundamentalne znaczenie dla biblijnego chrzescijanstwa. (por. Mt 12:32;
Mk 10:30; tk 16:8; 18:30; Ef 1:21; Hbr 6:5).

Dwa wieki i dobrze znany chrzescijanski termin "zycie wieczne" - dostownie
"zycie w przysztym wieku" - mowig o mesjanizmie, ktory jest podstawg
catego Nowego Testamentu.

3. Bitwa w niebianskim swiecie

WidzieliSmy, ze Jezus przypisuje zto w naszym obecnym porzadku
najbardziej niegodziwej niebianskiej postaci, Szatanowi Diabtu. Dziatania
szatana, ktére przenikajg wszystkie obszary spoteczenstwa, s wspierane
przez armie demonicznych sit, ktdre umiejetnie i wywrotowo pracuja,
aby zaciemnié przestanie zbawienia, zaslepic¢ serca ludzi i odwrdcié ich od
przestania zbawienia.

49



prawdy, ktéra mogtaby uchroni¢ ich przed jego diabelskim oszustwem.
Dominujgcy wptyw szatana jest faktem, ktéry ma wptyw na caly
wszechswiat - przynajmniej tak rozumieli to autorzy Nowego Testamentu.
Poniewaz Jezus jest Mesjaszem, ktdrego przeznaczeniem jest pokonanie
Szatana i jego wspdlnikow, jest catkiem oczywiste, ze toczy On nieustanng
walke z sitami zta. W Nowym Testamencie dowiadujemy sie o tym
szczegbtowo i styszymy o ciggtej opozycji, z jakg Jezus musiat sie zmierzy¢ w
postaci demondw, choréb lub wrogich wtadz religijnych lub politycznych.

Patrzac wstecz na dzieto Jezusa, Jan podsumowuje Jego misje jako
zniesienie dziet diabta: "W tym celu Syn Bozy zostat objawiony, aby
zniszczy¢ dzieta diabta" (1 Jana 3:8).

Piotr podsumowuje dzieto Jezusa dokfadnie w ten sam sposéb: "Jak BOG
namascit Jezusa z Nazaretu Duchem Swietym i moca, ktéry czynit dobrze i
uzdrawiat wszystkich, ktérzy byli w mocy diabta, bo BOG byt z nim" (Dz
10:38, Luth 84).

Poswiecajac swoje zycie, Mesjasz zatriumfowat nad najwiekszym wrogiem
ludzkosci. A jednak jest to zwyciestwo, ktére do dzi$ jest niepetne,
poniewaz Jan wcigz moze powiedzie¢, ze swiat jest catkowicie w uscisku
ztego (1 Jana 5:19). Ale dobra wiadomos¢ jest taka, ze "bdg tego Swiata",
Szatan (2 Koryntian 4:4), ma tylko krétki czas na kontynuowanie swojego
nikczemnego dzieta. Dzieht Mesjasza z pewnoscig nadejdzie, kiedy diabet
bedzie musiat ostatecznie ustgpi¢ (Rz 16,20; Ap 20,1-6). Wtedy Krdélestwo
Boze zdobedzie przewage na catej ziemi.

Jest to prosta historia Mesjasza, ktdra lezy u podstaw wszystkich relacji
Nowego Testamentu. Kazda ksiega i kazdy list pokazuje na swéj sposdb, jak
rozwinie sie dramat mesjanski. | rzeczywiscie jest to dramat. Napiecie
wzrasta, gdy Swiat staje sie coraz bardziej zty i gorszy ("A ludzie Zli i
zwodziciele postepowac bedqg w gorsze rzeczy, zwodzgc | bedgc
zwodzonymi" - 2 Tymoteusza 3:13).

Skonczy sie to dopiero wtedy, gdy Mesjasz zaatakuje to beztroskie i
bezbozne spoteczenstwo pod koniec tego wieku i przejmie krélestwa tego
Swiata z nieodpartg mocga

50



"przy objawieniu sie Pana Jezusa z nieba wraz z aniotami Jego
mocy, w ogniu ptomienistym. Czynigc to, sprowadzi zagtade na
tych, ktdrzy nie znajg BOGA, i na tych, ktorzy nie sg postuszni
ewangelii Pana naszego Jezusa" (2 Tes 1:7-8; Mt 24:37-39).

Nikt tak naprawde nie moze kwestionowaé tych faktéow z Nowego
Testamentu. Musimy jednak zadac sobie pytanie, dlaczego koscioty, ktore
nazywajg siebie chrzescijanskimi, wydajg sie dziata¢ w zupetnie innych
ramach i dos¢ wyraznie odrzucity poglad Nowego Testamentu z jego cha-
rakterystyczng perspektywa historyczng i ptongca nadzieja na powrdt
Mesjasza pod koniec tego wieku. Musimy réwniez zadaé sobie pytanie,
dlaczego powinnismy nadal nazywac system wiary "chrzescijanskim", ktory
wydajesiep orzuca ¢ mesjansky strukture, w ktorg Jezus, Chrystus,
wierzyt i nauczat.

4. Antymesjanistyczne tendencje we wspdétczesnej
teologii

Czytajgc prace dzisiejszych "liberalnych" teologdéw, uderza swobodny
sposob, w jaki ignorujg lub gardzg wieloma stwierdzeniami mesjanskiego
przestania Nowego Testamentu. Odnoszac sie do pytania Jezusa
skierowanego do faryzeuszy na temat Mesjasza: "Co sqdzicie o Chrystusie?
Czyim jest synem?" J.A.T. Robinson wskazuje, ze pierwotnie byto to
"zydowskie pytanie oczekujgce Zydowskiej odpowiedzi". W NEB jest ono
przettumaczone catkiem poprawnie: "Jaka jest twoja opinia o Mesjaszu?".
Ale to nie jest tylko zydowskie pytanie. Jesli Jezus Chrystus zadat to pytanie,
to czy z definicji nie jest to rowniez pytanie chrzescijaniskie? A jedli miato
ono da¢ faryzeuszom wazng lekcje, to czy nie powinno ono réwniez
informowac nas, chrzescijan, o tym, na czym Jezusowi tak bardzo zalezato?
Robinson jest zdania, ze ...

. Chrystus jest bardzo silnie zdeterminowany historycznie i
geograficznie. Jest Zydem i to péznym Zydem".
(Ludzkie oblicze Boga; str. 1,8)

51



Niemnie] jednak chrzescijanski pisarz Listu do Hebrajczykdw odnosi idee
mesjanskg do przymierza zawartego z Dawidem i zakfada, ze jego czytelnicy
znajg obietnice proroka Natana dang Dawidowi, ze jego chwalebny
potomek odziedziczy tron ojca (Hbr 1:5; Ps 2:7; 2 Sam 7:14). Podobnie
Psalm 110:1 jest wersetem na wskro$ mesjanskim, ktory zostat przyjety z
mitoscig przez wszystkich pisarzy Nowego Testamentu, poniewaz tak jasno
i zwiezle podsumowuje program mesjanski: Mesjasz jest teraz z Ojcem i
oczekuje na wielki moment swego powrotu, aby ustanowi¢ krélestwo BOZE
poprzez "odnowienie wszystkich rzeczy" (Dzieje Apostolskie 2:34-35; 3:21).
Zgodnie z jednogtoénym oséwiadczeniem pisarzy Nowego Testamentu, BOG
juz mowit o Chrystusie w tym psalmie na dtugo przed narodzinami Jezusa w
Betlejem, ktéry dla nich jest Jezusem z Nazaretu. Mojzesz réwniez
przepowiedziat narodziny Mesjasza, gdy napisat: "Pan, twdéj Bog, wzbudzi ci
proroka takiego jak ja sposrod ciebie, sposrod twoich braci" (Pwt 18:15;
cytowane w Dziejach Apostolskich 3:22 i 7:37).

Teologowie czesto prébujg umniejsza¢ mesjanizm Nowego Testamentu za
pomocya teorii, ze termin "Chrystus" znalazt walute "poza judaizmem,
poniewaz przestat by¢ tytutem i stat sie imieniem wtasnym". (J.T.A.
Robinson; str. 9). Tragicznie jest w przypadku chrzescijaristwa, ktére
rozwineto sie (a raczej zdegenerowato) po okresie Nowego Testamentu.
Kazdy, kto twierdzi, ze termin lub tytut "Chrystus" w Nowym Testamencie
nie ma wyraznie okreslonego oficjalnego znaczenia zydowskiego, podwaza
catg tres¢ apostolskiej wiary chrzescijanskiej, zgodnie z ktérg Jezus jest
Chrystusem oczekiwanym w pismach zydowskich, ktéry dziatat zgodnie z
przepowiedniami tam zawartymi i jest rowniez przeznaczony do dziatania
w ten sposdb. S3 teolodzy, ktdrzy chcieliby nawet, abysmy uwierzyli, ze
"Chrystus" jest okresleniem, "z ktorego sam Jezus byt bardzo
niezadowolony" (J.T.A. Robinson; s. 9). Jest to jednak sprzeczne z
oczywistym faktem, ze byto to wielkie centralne objawienie wiary dla
Jezusa, kiedy zostat uznany za Mesjasza:

"Mowi do nich: Lecz wy za kogo Mnie uwazacie? Lecz Szymon
Piotr odpowiedziat i rzekt: Ty jestes Chrystus, Syn Boga zywego. A
Jezus odpowiadajac, rzekt mu: Btogostawiony jestes, Szymonie,
bar Jona, bo nie objawity ci tego ciato i krew, lecz Ojciec mdj,
ktdry jest w niebie" (Mateusza 16:15-17).

52



To, za co Jezus musiat podzniej skrytykowaé Piotra, to nie jego
uswiadomienie sobie, ze jest Mesjaszem (poniewaz bylo to sSwiete
objawienie, ktére dat mu BOG), ale jego nieche¢ do zaakceptowania faktu,
ze Mesjasz musi osiggna¢ chwate poprzez cierpienie i Smier¢.

Czasami wydaje sie, ze teologowie chcg odwrdci¢ naszg uwage od tytutu
"Mesjasz", aby przekonac¢ nas, ze powinnismy raczej nazywaé Jezusa
"Panem" lub "Synem Bozym":

"Pomimo catej wagi i znaczenia, jakie Kosciot widziat w Jezusie,
teologiczna  kategoria "Mesjasza" z jej politycznym i
eschatologicznym wydZzwiekiem zostata wkrétce zastgpiona ...
"Chrystus" przetrwat jako imie, ktére byto wymienne z

"Jezusem"".
(J.T.A. Robinson; str. 9)

Jednak polityczne i eschatologiczne powigzania tytutu "Mesjasz" stajg sie
niezwykle wyrazne w relacjach o Jezusie w ewangeliach synoptycznych. W
swojej Ewangelii Jan pragnie przedstawi¢ nam Jezusa jako Mesjasza, Kréla
Izraela (J 20:31; 1:41+49). W Objawieniu wyraznie i jednoznacznie
podkreslit zydowski mesjanizm Jezusa, ktéry przemawia do koSciotéw jako
Mesjasz we  wszechstronnych  mesjanskich  terminach;  opisy
spektakularnego powrotu Jezusa w mocy i chwale, z ktorymi bedzie rzadzit
ziemig, opierajg sie na proroctwach Starego Testamentu (Obj 5:10; 20:1-6;
Jer 23:5-6 i inne).

Musimy przyzna¢, ze poganie, ktdrzy licznie nawrdcili sie do Kosciota, mieli
trudnosci ze zrozumieniem, co oznacza wiara w Jezusa jako Mesjasza. Byli
jednak szczesliwi, mogac zaakceptowaé pewnego rodzaju posta¢ Boga. Za
swojego zycia apostofowie z pewnoscig nie pozwoliliby poganom dofaczy¢
do kosciota bez doktadnego pouczenia o mesjanskich naukach Jezusa. W
okresie poapostolskim stowo "Mesjasz" stopniowo tracito swoje znaczenie,
zaciemniajac i btednie rozumiejgc tozsamos$¢ postaci znajdujacej sie w
centrum wiary.

Ridderbos zauwaza, ze u Pawta termin "Chrystus" nigdy nie traci swojego
oficjalnego znaczenia jako tytut Kréla obiecanego przez BOGA.

"Nawet jedli wydaje sie, ze imie Chrystus nabrato znaczenia
imienia wtasnego w uzyciu Pawlowym, nie oznacza to, ze to
okreslenie stracito swoje oficjalne historyczne znaczenie
izraelskie".

(Paul, An Outline of His Theology; London SPCK 1977; str. 51).

53



Faktem jest, ze "Chrystus" wydaje sie by¢ wiasciwym imieniem dla nas,
pogan. Aby jednak zrozumie¢ Nowy Testament, musimy nauczy¢ sie, ze
"Chrystus" jest tytutem nalezgcym do obiecanego Syna Dawida, ktérego
przeznaczeniem jest ustanowienie panowania obejmujacego caty Swiat w
nadchodzacym wieku. Mesjanskie znaczenie Nowego Testamentu mozna
odzyskaé, czytajac stowo "Mesjasz" lub "Pomazaniec" zamiast stowa
"Chrystus".

Fakt, ze wiara w Jezusa jako Mesjasza zostata utracona, doprowadzit do
odstepstwa od pierwotnej biblijnej wiary chrzesdcijanskiej i jest
odpowiedzialny za to, ze ludzie, ktérzy nie zostali przeszkoleni w wierze
biblijnej, stali sie wyobcowani z koncepcji mesjanskich. Nie jest jednak
sprawiedliwe przypisywanie tej straty chrzescijanom Nowego Testamentu,
dla ktérych byto to wielkie centralne wyznanie ich wiary, ze Jezus byt
jedynym Mesjaszem oczekiwanym przez Zydéw. Dla nich utrata tego
centrum wiary miata wyraznie antychrzescijanski charakter:

"Kazdy, kto wierzy, ze Jezus jest Chrystusem, narodzit sie z BOGA"
(1 Jana 5:1).

"Ktoz jest ktamca, jak nie ten, kto zaprzecza, ze Jezus jest
Chrystusem? On jest antychrystem" (1 Jana 2:22).

Jest oczywiste, ze wiara w Jezusa jako obiecanego Mesjasza stanowita
podstawe catej apostolskiej pracy misyjnej. Jest to jednoczgcy temat catego
Nowego Testamentu. Przyznanie, ze poganie mogli sta¢ sie cztonkami
kosciota bez wiasciwego zrozumienia Jezusa jako Mesjasza, jest po prostu
przyznaniem, ze kosciot utracit pierwotne znaczenie centralnej postaci
wiary chrzescijanskiej.

J.Y. Campbell méwi w A Theological Word Book of the New Testament (pod
redakcja Alana Richardsona, SCM Press 1979, s. 46): "W tradycji
chrzescijaniskiej 'Chrystus' najpierw nabrat nowego i innego znaczenia i stat
sie po prostu imieniem takim jak 'Jezus''. Campbell przyznaje jednak, ze
Jezus nie zostatby zrozumiany, gdyby nadat tytutowi "Mesjasz" zupetnie
nowe znaczenie. Méwimy po prostu, ze utrata znaczenia stowa "Mesjasz"
oznacza utrate tozsamosci Jezusa. Utorowato to droge do wyznaczenia nie-
mesjanskiego zbawiciela, ktory jest jednak obcy Nowemu Testamentowi.

54



Kiedy teologowie mowig nam dzisiaj, ze tytut "Chrystus" stat sie nic
nieznaczagcym epitetem i utracit swoje pierwotne hebrajskie znaczenie,
wskazujg na utrate pierwotnej wiary lub na jej niedopuszczalng zmiane.
Faktem jest rowniez, ze wiekszosc¢ teologdw nie przepada za Jezusem, ktéry
jest Mesjaszem Izraela, dlatego tez bez wiekszego smutku twierdza, ze

"mesjanizm jest martwy, z wyjgtkiem sekciarskich grup marginalnych".
(J.T.A. Robinson; Ludzkie oblicze Boga, str. 9).

Sformutowanie to ma na celu wyrazenie faktu, ze wiara chrzescijarska
Nowego Testamentu zostata zepchnieta na dalszy plan i istnieje tylko w
umystach mniejszosci, ktéra nadal wierzy w Jezusa jako Mesjasza z
proroctw Starego Testamentu i Krdla mesjanskiego krélestwa, ktére ma
zostaé ustanowione na ziemi, gdy przyjdzie, by panowac jako Mesjasz. Ta
mniejszo$¢ miataby trudnosci ze zrozumieniem, co oznacza prosba "Przyjdz
krolestwo Twoje", jesli nie jest to wofanie o ustanowienie obejmujgcego
caty swiat mesjanskiego rzadu, a tym samym o powrét Jezusa.

Powszechnie uznaje sie, ze Krélestwo Boze jest dominujgcym tematem w e
wszystkich naukach Jezusa. Mozemy sobie zatem wyobrazi¢, jak fatalna w
skutkach byta utrata mesjanskich idei zwigzanych z krélestwem.
Nieuchronnie doprowadzito to do reinterpretacji nauk Jezusa, ktéra
pozbawita je jakiegokolwiek mesjanskiego charakteru. Wraz z tg
reinterpretacja pierwotna wiara chrzescijanska zostata po prostu
przepisana w kategoriach nie mesjanskich. Jak mozna rozwigza¢ te
bezsensowng sprzecznosé, ktéra pojawia sie, gdy oddziela sie Mesjasza od
jego mesjanskich nauk? Czy wiara, ktéra zostata pozbawiona swoich
zasadniczych cech mesjanskich, moze nadal by¢é wiarg, ktéra jest
rozpoznawalna jako apostolska?

5. Wptyw gnostycki

Przyczyna, ktéra doprowadzita do tej radykalnej zmiany, odejscia od wiary
w Jezusa jako Mesjasza w petnym biblijnym znaczeniu tego stowa, jest
tatwa do odkrycia. Byt to wptyw gnostycyzmu, ktéry ...

55



mowit o uniwersaliach w cztowieku i byt rzeczywiscie
pierwszym czynnikiem, ktéry wyprowadzit "Chrystusa" z waskich
granic zydowskiego mesjanizmu".

(J.A.T. Robinson, Ludzkie oblicze Boga, s. 7).

Apostotowie nieustannie musieli walczy¢ z tym gnostycyzmem, gdy
probowali zachowac¢ zydowsko-mesjanskie ramy, w ktérych osadzona jest
pierwotna biblijna wiara chrzescijaniska. (Zob. np. 1 Tm 6:20; 2 Tm 2:18; 1
Kor 15:12: "Jak to niektérzy z was méwig, ze nie ma zmartwychwstania
umartych?").

Pierwszym celem gnostycyzmu byta doktryna zmartwychwstania umartych,
ktora dla apostotéw oznaczata zmartwychwstanie zmartych wierzacych,
ktorzy mieli osiggngé nieSmiertelnos¢. To wielkie wydarzenie jest zwigzane
z powrotem Mesjasza, ktory przychodzi, aby ustanowic swoje krélestwo:

"W Chrystusie wszyscy zostang ozywieni. Ale kazdy w swoim
porzadku: pierwociny, Chrystus; potem ci, ktérzy nalezg do
Chrystusa w czasie Jego przyjscia" (1 Koryntian 15:22-23).

Bitwa o zachowanie czystej doktryny Nowego Testamentu o
zmartwychwstaniu zostata niestety przegrana zaledwie kilka wiekéow po
Smierci apostotéw. Oczywiscie Kosciét twierdzit, ze wygrat te bitwe. W
rzeczywistosci jednak czesciowo poddat sie gnostykom. To, co przetrwato
po tej bitwie jako "chrzescijariska" doktryna zycia po Smierci, zawdziecza
tyle samo gnostycyzmowi, co naukom Jezusa i apostotéow. Zgodnie z
naukami Nowego Testamentu, zmarli obecnie "spig" w grobach (1 Kor
15:18-20; 1 Tes 5:10) i czekajg na powrdt do zycia, gdy Jezus powrdci.

Interesujgce jest wystuchanie ostrzezenia Justyna Meczennika okoto 150 r.
n.e:

"Jesli spotkasz sie z tymi, ktérzy nazywajg siebie chrzescijanami i
nie podzielajg powyzszego pogladu, ale osmielajg sie bluzni¢ Bogu
Abrahama, Bogu lzaaka i Bogu Jakuba, a ponadto twierdzg, ze nie
ma zmartwychwstania umartych, ale ze ich dusze zostang zabrane
do nieba po $mierci, to nie uwazaj ich za chrzescijan".

(Dialog z Zydem Tryfonem; rozdz. 80)

56



Stanie sie to, gdy "wszyscy, ktorzy sg w grobach, ustyszg Jego gtos i wyjdg;
ci, ktdérzy uczynili to, co dobre, aby zmartwychwstac do zycia ..." (Jana 5:28-
29). Ten prosty obraz powrotu umartych do Zycia poprzez
zmartwychwstanie opiera sie na zydowskim rozumieniu cztowieka jako
jednosci duszy i ciata. Cata osoba umiera i cata osoba powraca do zycia.
Tak wiec z proroctwa Daniela 12:2 dowiadujemy sie, ze

"Wielu z tych, ktorzy $Spig w krainie prochu, obudzi sie; niektdrzy do
zycia wiecznego...". ("zycie wieczne" oznacza "zycie w przysztym wieku
krolestwa").

To, co dzi$§ gtosi sie pod nazwg zmartwychwstania w wielu koSciotach,
czesto brzmi zupetnie inaczej i nosi znamiona gnostyckich wptywéw na
pierwotng wiare. Zgodnie z dzisiejszg powszechng ideg chrzescijanska,
ktéra opiera sie na kazaniach pogrzebowych i odpowiedniej indoktrynacji
od najmtodszych lat, zmarli sg juz w petni zywi w niebie jako bezcielesne
dusze, co - jak wskazato wielu kompetentnych teologdéw z najrézniejszych
wyznan - byto catkowicie obce i niezrozumiate dla zydowskich pisarzy
Nowego Testamentu. (tukasz, jedyny autor o poganskim pochodzeniu, byt
w petni przesigkniety zydowskim sposobem myslenia). To postapostolskie
nauczanie, ktore charakteryzuje sie tradycja, bez watpienia ma na celu
pocieszenie pogrgzonych w zatobie w przekonaniu, ze zmarli nie sg tak
naprawde martwi. Jednak nauczanie to ma katastrofalng konsekwencje,
poniewaz redukuje przyszte zmartwychwstanie umartych (i caty obraz
przysztosci Nowego Testamentu) do zbednego dodatku, ktéry zostat
dodany na koricu wyznania wiary.

Oczywiscie pojawia sie pytanie, ktére William Tyndale omowit juz z
Kosciotem katolickim, jaki sens ma przyszte zmartwychwstanie umartych,
skoro w rzeczywistosci otrzymali oni juz swojg chwate w niebie. Musimy tez
zapytaé, dlaczego po powrocie Mesjasza w ogdle potrzebne jest mesjanskie
krélestwo na ziemi?

Gdy chrzescijanie odeszli od biblijnego punktu centralnego, powrotu Jezusa
i jego pdiniejszego panowania na ziemi, utrata perspektywy Nowego
Testamentu byfta nieunikniona. tatwo jest zrozumieé, dlaczego
nowotestamentowy program przysztosci robi tak niewielkie wrazenie na
dzisiejszych wyznawcach. Po prostu nie pasuje on do tego, co postrzegaja
oni jako chrzescijaniskie nauczanie.

57



dowiedzieli sie o zyciu po S$mierci. Powrdt do wiasciwej wiary
chrzescijaniskiej opartej na Biblii oznaczatby odbudowanie filaru nadziei na
przysztos¢ obiecang w Biblii - zmartwychwstanie umartych (a nie tylko
martwych ciat) po powrocie Jezusa. Wszyscy ci, ktérzy prowadza
nabozenstwa pogrzebowe, powinni zastanowi¢ sie¢ nad spostrzezeniami
J.LA.T. Robinsona:

"Cata nasza zachodnia tradycja zdotata nada¢ smierci zupetnie
przesadne znaczenie. Znacznie przesadzono z koncentrowaniem
sie na Smierci i spojrzeniu na nig. Zaczeto sie to, gdy atrament na
stronach Nowego Testamentu prawie jeszcze nie wysecht i byta to
jedna z najbardziej niezwyktych cichych rewolucji w historii mysli
chrzescijanskiej... Cata nasza doktryna i hymnologia przyjmuje za
pewnik, ze pdjdziesz do nieba.

- lub, oczywiscie, piekto - kiedy umierasz ... To twierdzenie jest
wyraznie sprzeczne z tym, co méwi Biblia ... Nigdzie Biblia nie
mowi, ze idziemy do nieba, kiedy umieramy, ani nigdy nie opisata
Smierci w kategoriach pdjscia do nieba ... Stowa Wesleya: "Rozkaz
Jordanowi, aby rozdzielit waski strumien i bezpiecznie zaprowadzit
nas do nieba" nie majg podstaw biblijnych ".

(On Being the Church in the World; SCM Press 1960; str. 129,130,131).

Odrodzenie wiary chrzescijaniskiej nauczanej przez apostotéw bedzie
niemozliwe tak dtugo, jak dtugo nasi kaznodzieje i nauczyciele biblijni nie
dostrzegg przepasci, ktora oddziela ich wizje przysztosci od wizji apostotow.
Chrzescijanstwo Nowego Testamentu byto otoczone ramami, ktére
tradycja koscielna rozdzielita. Przywrdcenie tych ram Nowego Testamentu
rozpoczyna sie od przywrdcenia wiary w powrdt Jezusa, a nastepnie
ustanowienia Krélestwa Bozego na ziemi jako centrum catego naszego
chrzescijanskiego myslenia. Bez tej jasnej wizji krélestwa (ktora, jak wiemy,
byta wizjg wszystkich prorokéw), nie mozemy rozsadnie odpowiedzie¢ na
to, czego nauczat Jezus i apostotowie. Zadaniem teologii ewangelicznej
musi by¢é wyeliminowanie wszystkich elementéw poganskiej filozofii
greckiej, ktore zajety miejsce oryginalnego zydowskiego nauczania Biblii.
Musimy zdefiniowaé krélestwo BOZE tak, jak zdefiniowali je Jezus i prorocy,
i odrzuci¢ nasza poganska niecheé¢ do mesjanskiej nadziei na przyszty pokdj
na ziemi, ktéry urzeczywistni sie wraz z przyjSciem Mesjasza w Jego mocy i
chwale.

58



6. Demitologizacja

Istnieje  mozliwo$¢ porzucenia dogmatycznych ograniczen tradycji i
powrotu do prostych nauk pierwszego kosciota. Powinno to stanowi¢ dla
nas wyzwanie i inspiracje. Mozemy doswiadczy¢ wielkiej radosci i odkry¢
poczucie przynaleznosci do pierwszych nasladowcéw Mesjasza. Niestety,
teologia chrzescijaniska wielokrotnie prébowata poprowadzi¢ nas w innym
kierunku. Dzi$ na przykfad twierdzi sie, ze wszystkie aspekty nauczania
Nowego Testamentu, ktore nie pasujg do wspodtczesnego pogladu
naukowego, muszg zostac usuniete.

Przede wszystkim "mity" Nowego Testamentu, takie jak narodziny z
dziewicy, cuda, prawdziwe zmartwychwstanie Jezusa i jego powrét,
musiatyby zosta¢ ponownie zinterpretowane w kategoriach wspotczesnych,
aby nie wydawaty sie obrazliwe dla ludzi o umystach naukowych. Konieczny
zakres tego "procesu demitologizacji" jest réznie postrzegany przez réznych
autoréw, ale wszyscy sg przekonani, ze przy naszej obecnej wiedzy nie
mozemy juz akceptowaé wielu z tego, w co wierzyt Jezus i wczesny Kosciot.
Zgodnie z ich pogladami, wiekszo$¢ cudéw prawdopodobnie nie miata
miejsca, a reszte mozna wyjasni¢ "psychologicznie". Zmartwychwstanie
Jezusa jako rzeczywiste ponowne pojawienie sie po jego Smierci i pusty
gréb réwniez musza zosta¢ przeanalizowane, aby dowiedzie¢ sie, czy
istniejg "prostsze" wyjasnienia. Narodziny z dziewicy nie powinny by¢
rozumiane jako biologicznie doktadny opis faktéw, poniewaz jest to tylko
jeden ze sposobdéw podkreslenia wyjatkowosci Jezusa; nie jest rowniez
konieczne, aby wierzy¢, ze powrot Jezusa jest prawdziwym wydarzeniem w
przysztosci i tak dalej.

Zadziwiajgce jest to, ze spostrzezenia, ktoére pozostaty po tych
wyrafinowanych atakach na dokumenty Nowego Testamentu, nadal majg
by¢ chrzescijanskie po usunieciu filaréw wiary Nowego Testamentu. By¢
moze jest tak, jak cynicznie powiedziat kiedys Oskar Wilde: "Prawdg w
sprawach religii jest poglgd, ktéry odnidst zwyciestwo". W rzeczywistosci
jednak prawdag jest to, w co wierzyli i czego nauczali Jezus i apostotowie.

59



7. Ewangeliczna ewangelia bez krolestwa

Ewangeliczni chrzescijanie zdali sobie sprawe, ze porzucenie Pisma
Swietego jako autorytatywnego i ostatecznego zrédta wiary chrzeécijaniskiej
otwiera drzwi do religijnej anarchii. Niestety, ewangelicy nieSwiadomie
przyjeli za prawde biblijng wiele rzeczy, ktdérych nie przeanalizowali
doktadnie w $wietle Pisma Swietego. Dla nich "sola scriptura" Reformaciji
czesto oznacza jedynie interpretacje Pisma Swietego zgodnie z tradycja.
Luter i Kalwin narzucili Pismu swoje wtasne dogmaty. Dotyczy to zwtaszcza
ewangelicznej definicji ewangelii.

Ludzie lubig odnosi¢ sie do 1 Listu do Koryntian 15:1-4, nie wspominajac o
dodatkowych odniesieniach w Dziejach Apostolskich 8:12; 28:23+31; 19:8;
20:25, ktére pokazuja, ze krélestwo BOZE zawsze znajdowato sie w
centrum ewangelii apostotow. W

W 1 Liscie do Koryntian 15:1-4 Pawet zajmuje sie niezwykle waznag
informacjg o $mierci i zmartwychwstaniu Jezusa, ktérg ogtosit im jako "to,
co najwazniejsze" (NLB - en protois, - w. 3).

Po raz kolejny mesjaniskie przestanie Nowego Testamentu zostato
zmarginalizowane. Przestanie gloszone przez Jezusa i apostotéow byto
zawsze przestaniem krélestwa BOZEGO. (Mt 4:23; 24:14; tk 4:43; Dz 8:12;
28:23+31).

To, co prawie zawsze jest pomijane, to niezwykle wazna tres¢ Ewangelii
wedtug tukasza. Jest to przestanie o krélestwie BOZYM i rzeczach, ktére
dotyczg Jezusa. Tylko ci, ktérzy w to wierzg, mogg zostac ochrzczeni (Dzieje
Apostolskie 8:12; 19:8; 28:23+31). Rdéwniez dla Jezusa gtoszenie tej
ewangelii byto autorytatywng podstawg Jego postugi (tk 4:42). Poniewaz
jednak tradycyjne chrzescijanstwo nie zdotato zdefiniowac krélestwa w
biblijnych terminach mesjanskich, wprowadzono jednostronng "ewangelie
wiary w Jezusa". Wydaje sie, ze krélestwo znikneto z gtoszonej przez nich
"dobrej nowiny". Problem polega na tym, ze ewangelia, ktdra zostata
pozbawiona swoich Scisle eschatologicznych i mesjaniskich powigzan, nie
jest juz ewangelia gtoszong przez Jezusa i apostotow. Istnieje wyrazna
roznica miedzy tradycyjng ideg "pdjscia do nieba po Smierci" a
nowotestamentowg nadziejg na zmartwychwstanie do zycia w krélestwie
po powrocie Jezusa.

60



W Nowym Testamencie ludzie, ktérzy chcg sie nawrdci¢, najpierw
dowiaduja sie o krélestwie BOZYM w zwigzku z dobra nowina:

"... Jezus przyszedt do Galilei, gtoszac ewangelie Bozg i mowiac:
Czas sie wypetnit i bliskie jest krolestwo Boze. Nawracajcie sie i
wierzcie w ewangelie!" (Marka 1:14-15)

To przestanie opisuje cel, jaki BOG zaplanowat dla naszego $wiata w
przysztoéci. BOG chce ponownie posta¢ swego Syna na ziemie, aby
ustanowié tu krélestwo Boze. Postat Go juz po raz pierwszy, aby gtosit przez
Niego te dobrg nowine i pokazat moc tego krélestwa, uzdrawiajac chorych i
wypedzajgc demony. Jezus jest teraz w obecnosci swojego Ojca, aby
wstawiac sie za swoim Kosciotem jako Najwyzszy Kapfan.

Wszyscy jesteSmy grzesznikami i potrzebujemy przebaczenia i odkupienia.
Syn Bozy, Mesjasz, obiecany cierpigcy stuga Bozy z lzajasza 53, umart za
nasze grzechy. W Nim mozemy znalez¢ przebaczenie. Mesjasz pomoze nam
osiggnaé sprawiedliwo$é dzieki swojej wiedzy (lzajasza 53:11). Jezus
powiedziat, Zze pokuta i przebaczenie grzechéw sg wynikiem przyjecia jego
przestania o krélestwie Bozym (Mk 4:11-12). W przypowiesci o siewcy, w
ktéorej Jezus daje przyktad przestania zbawienia, wyjasnia, ze grzech
zaslepienia lub nieprzyjecie Jego przestania ("stowa krolestwa" - Mt 13:19)
lub "stéw przysztego wieku" (J 6:68) sg przyczyna, ktdra uniemozliwia
prawdziwg pokute i wynikajgce z niej przebaczenie grzechdéw. Podobnie
Mesjasz mOéwi w Jana 16:9, ze grzechem jest to, "Zze we mnie nie wierzq".

Nie wolno nam zapominac¢ o tym, co nastepuje: Wiara w Jezusa oznacza
rowniez wiare we wszystko, czego nauczat jako ewangelii, a to zaczyna sie
od Jego podsumowujgcego stwierdzenia w Ewangelii Marka 1:14-15. Nowy
Testament od poczatku do korica wskazuje, ze wiara w przestanie Jezusa
jest niezbednym warunkiem zbawienia. Ten sam temat - a mianowicie, ze
nasza sprawiedliwo$¢ przed BOGIEM zalezy od zrozumienia i przyjecia
przestania gtoszonego przez Jezusa - jest rowniez poruszony w Ksiedze
Daniela 12:3: "Ci, ktorzy wielu nawrdcili ku sprawiedliwosci, swiecq jak
gwiazdy na wieki wiekéw". Werset ten miat wielkie znaczenie dla Jezusa,
poniewaz zacytowat go w Ewangelii Mateusza 13:43, gdzie nauczyciele,
"ktdrzy nawrdcili wielu do sprawiedliwosci", sq okreslani jako gwiazdy.

61



(Dan 12:3) sg "sprawiedliwymi”, ktorzy bedq "Swieci¢ jak storice” w
przysztym krdlestwie.

Przyjecie do wspdlnoty chrzescijariskiej odbywa sie poprzez chrzest, ktéry
w czasach apostolskich byt decydujgcym znakiem, ze ktos jest
chrzescijaninem.

"ewangelie krélestwa BOZEGO i imienia Jezusa Chrystusa” (Dz 8:12;
28:23+31). Po chrzcie, ktéry jest dowodem naszego oddania Bogu i Jego
Synowi, powinniSmy przez reszte naszego zycia wzrasta¢ "w fasce i
poznaniu" (2 Piotra 3:18), przygotowujac sie na wielkie wydarzenie, ktére
jest jeszcze przed nami, a ktére doprowadzi do nowego porzadku
wszystkich rzeczy.

W Ewangeliach Nowego Testamentu powrdt Jezusa i ustanowione przez
Niego krdlestwo znajdujg sie w centrum tego przestania, obok waznego
faktu $mierci i zmartwychwstania Mesjasza. Nie tylko krdlestwo jest
stawiane przed ludZzmi z wyzwaniem do uwierzenia w te dobrg nowine
(Mk 1:14-15), ale ludzie, ktérzy chcag by¢ nasladowcami, sg zaproszeni do
przygotowania sie do objecia pozycji przywddczych w przywracaniu pokoju
na ziemi, gdy Mesjasz przyjdzie, aby krélowac. Jednoczesnie podany jest
cel, ktory nadaje spdjnosc catemu projektowi Chrystusa:

"Oto opuscilismy wszystko i poszliSmy za Tobg. Co teraz z nami
bedzie? Lecz Jezus rzekt do nich: Zaprawde powiadam wam: Wy,
ktorzy poszliscie za Mng, wy rowniez w czasie odrodzenia, gdy Syn
Cztowieczy zasigdzie na swoim chwalebnym tronie, zasigdziecie na
dwunastu tronach, sadzgc dwanascie pokolen lzraela." (Mateusza
19:27-28)

"Lecz gdy Syn Cztowieczy przyjdzie (...), wtedy zasigdzie na
swoim chwalebnym tronie". (Mateusza 25:31)

"Ale to wy wytrwaliscie ze mng w moich prébach; i zarzagdzam dla
was, tak jak moj Ojciec zarzadzit dla mnie, krélestwo, abyscie
mogli jes¢ i pi¢ przy moim stole w moim kroélestwie i zasiadaé na
tronach sadzgc dwanascie pokolen lzraela". (tukasza 22:28-30)

"Nie bdj sie, mata trzédko! Spodobato sie bowiem Ojcu waszemu
daé wam krdlestwo." (tukasza 12:32)

"Gdy powrdcit po otrzymaniu krélestwa, powiedziat: 'Tak jest,
stugo dobry! Poniewaz jestes wierny w najmniejszym

62



bedziesz miat wiadze nad dziesiecioma miastami". (tukasza
19:15+17)

"A moze nie wiesz, ze swieci beda sadzi¢ swiat?
... Albo czy nie wiecie, ze niesprawiedliwi krélestwa BOZEGO nie
odziedziczg?" (1 Kor 6:2+9)

"Jesli wytrwamy, bedziemy tez krélowac". (2 Tymoteusza 2:12)

"Temu, kto zwyciezy, dam zasig$¢ ze mng na moim tronie, tak jak i
ja zwyciezytem i zasiadtem z moim Ojcem na JEGO tronie". (Ap
3,21)

"Uczynite$ ich krolestwem i kaptanami naszego BOGA, i beda
kréolowaé nad ziemig". (Ap 5,10)

"Ozyli i panowali z Chrystusem przez tysiac lat". (Ap 20,4)

Wielu z tych stwierdzen dotyczacych przysztego krdlestwa i roli, jakg beda
w nim odgrywaé wierzacy, brakuje w dzisiejszym gtoszeniu. O tym, ze
istnieje znaczaca réznica miedzy prezentacja ewangelii w Nowym
Testamencie a dzisiejszym gloszeniem, $wiadczg szczere wyznania
czotowych ewangelikdw (cytowane powyzej). S3 oni zdezorientowani,
poniewaz zdajg sobie sprawe, ze stowo "krdlestwo" jest catkowicie
nieobecne w ich dyskusjach i kazaniach na temat ewangelii. Powodem tego
jest to, ze sg uwiezieni w poganskiej wersji wiary, ktéra zasadniczo nie jest
mesjanska i stracita kontakt z dobrg nowing o Krélestwie Bozym.

Ewangeliczni chrzescijanie sg zaskoczeni, gdy stysza, ze ich ewangelia nie
jest w petni zakorzeniona w Biblii. Wskazujg na 1 List do Koryntian 15:1-4,
aby pokaza¢, ze Pawet podsumowat ewangelie w trzech punktach: Smier¢,
pogrzeb i zmartwychwstanie Jezusa. Jest to stuszne pod tym wzgledem, ale
nie wzieli pod uwage, ze te punkty sg z pewnoscig "najwazniejsze” (HfA) dla
Pawta (1 Koryntian 15:3). Ale te trzy punkty nie byty wszystkim, co Pawet
glosit jako ewangelie, poniewaz tukasz pisze w Dziejach Apostolskich, ze
Pawet "objasniat i swiadczyt o krélestwie BOZYM {(...) i nauczat rzeczy
dotyczqcych Pana Jezusa Chrystusa" (Dz 28:23, 31).

Wersety te pokazujg rowniez, ze przestanie to byto gtoszone zaréwno
Zydom, jak i poganom jako przestanie zbawienia. Gtoszenie Phi

63



Lippus w Dziejach Apostolskich 8:12 jest opisany doktadnie tymi samymi
stowami:

"A gdy uwierzyli Filipowi, ktéry glosit ewangelie krélestwa
BOZEGO i imie Jezusa Chrystusa, zostali ochrzczeni, zaréwno
mezczyzni, jak i kobiety".

Jest catkowicie jasne, ze $mier¢ i zmartwychwstanie Jezusa sg niezwykle
waznymi elementami ewangelii. Nie sg one jednak catg ewangelig. To, co
jest mylgce we wspotczesnych traktatach i tekstach ewangelicznej teologii
systematycznej, to fakt, ze zbawienie jest wyjasniane tylko w kategoriach
Smierci i zmartwychwstania Jezusa, a jego wfasne gtoszenie o krélestwie
nie jest brane pod uwage. Takie podejscie catkowicie oddziela Jezusa od
tredci jego stuzby kaznodziejskiej, ktdra jest opisana w Ewangeliach. Na
dtugo przed swojg Smiercig gtosit zbawienie, wypowiadajgc zbawienne
stowa jako czes¢ swojego przestania. Stwierdzenie, ze jedng potowe
ewangeliistanowi S$mierc Jezusa, a drugg jego zmartwychwstanie, jest z
gruntu btedne. Taka ocena po prostu pomija wazne zbawcze przestanie
krélestwa, ktére Mesjasz gtosit w koétko. Podsumowujac, Jezus powiedziat,
ze jego stowa sg standardem, ktory okresli nasze przeznaczenie (Jana
12:44-50; Mateusza 7:21-27). Jezus powiedziat rowniez w Ewangelii Marka
8:35-38, ze wiara i zaufanie w Jego ewangelie i Jego stowa sg jedynymi
kryteriami naszego zbawienia. Zbawienie jest rzeczywiscie przez wiare, ale
musi to by¢ wiara we wszystko, co Jezus glosit jako ewangelie. Mesjasz
wielokrotnie zachecat swoich stuchaczy, aby "sfuchali" tego, co ma do
powiedzenia, a nie tylko patrzyli, jak umiera.

Nie ma watpliwosci, ze krélestwo BOZE byto pierwszym punktem programu
apostolskiego gtoszenia ewangelii. Nie jest to rowniez zaskakujace,
poniewaz Jezus zawsze gtosit ewangelie krélestwa BOZEGO - i to na dtugo
przed tym, jak powiedziat cokolwiek o swojej Smierci za nasze grzechy,
czego uczniowie na poczatku jeszcze nie rozumieli (tk 18:31-34).

Warto zauwazy¢, ze temat krdlestwa pierwotnie nie obejmowat Smierci i
zmartwychwstania Jezusa. Uczniowie glosili ewangelie krélestwa jeszcze
zanim dowiedzieli sie o krzyzu. Z tego powodu tukasz ostroznie méwi nam
w Dziejach Apostolskich, ze nawet po zmartwychwstaniu apostotowie
najpierw podkreslali krélestwo lub krélewskosé BOGA w swoim gtoszeniu, a
nastepnie opisywali je jako nowe krdlestwo.

64



Pawet dodat informacje o Smierci Jezusa jako "imie" lub "rzeczy dotyczgce
Pana Jezusa Chrystusa” (Dz 8:12; 28:23, 31). Bardzo wazne jest, abysmy
uznali, ze Pawet opisat catg swojg postuge stowami "gfositem krélestwo" (Dz
20:25) i, podobnie jak Jezus, uwazat "dobrq nowine o krélestwie BOZYM"
(tk 4:43) za podstawe swojej misji.

W jaki sposéb ewangelicy naszych czaséw chcg udowodni¢ swojg wiernosé
apostolskiemu sposobowi postepowania, jesli przyznajg, jak to miato
miejsce na miedzynarodowej konferencji poswieconej ewangelizacji, ze
krélestwo BOZE nie jest jeszcze rzeczywistoscig?

"nie jest naszym jezykiem"? (Michael Green na pierwszym
Miedzynarodowym Kongresie Swiatowej Ewangelizacji w Lozannie 1974).

Jesli Krolestwo nie jest czescig ich jezyka, to nie gtosza oni catej Ewangeliil
Fakt, ze krolestwa brakuje we wspdtczesnych wypowiedziach na temat
ewangelii, jest powaznym btedem, ktéry mozna naprawi¢ jedynie poprzez
ponowne odkrycie mesjanskiego przestania o przysztym panowaniu BOGA
nad ziemig za posrednictwem Mesjasza i jego nasladowcow. Nie tylko
krolestwo, ale takze fakt, ze Jezus jest Mesjaszem, musi zostac
przywrécony do centrum chrzescijaiskiego gtoszenia. Wyznanie, ktére
Piotr ztozyt w Cezarei Filipowej, nie moze zosta¢ zmienione, poniewaz jest
fundamentem (skatg) wiary; podobnie tytut "Syn Bozy" nie moze zostac
wyrwany z biblijnego kontekstu, aby nie nabrat niebiblijnego znaczenia. W
Biblii jest to po prostu rozszerzenie tytutu mesjanskiego, ktéry opiera sie na
Psalmie 2:7 i przymierzu Dawidowym z 2 Samuela 7:14. Kiedy ktos
otrzymuje w Biblii tytut "Syn Bozy", oznacza to, ze ma zostac¢ powitany jako
Mesjasz, wyjgtkowy i specjalnie namaszczony upowazniony przedstawiciel
Boga.

Ewangelicy s3 wezwani do wypetnienia luki, ktéra powstata miedzy dwoma
tytutami "Chrystus" i "Syn Bozy" w okresie postbiblijnym pod wptywem
niemesjanistycznej chrzescijanskiej doktryny wiary. Impuls do powrotu do
wtasciwego rozumienia Syna Bozego daje nam Ewangelia tukasza 1:35: Syn
BOGA powstat przez nadprzyrodzone poczecie w fonie Marii.

Ktos kiedys powiedziat bardzo madrze:

"Jesli mamy fatszywe przekonania na temat Chrystusa i oddajemy
Mu cze$é, to oddajemy czes$é¢ fatszywemu Chrystusowi, bez
wzgledu na to, jakim imieniem Go nazywamy, poniewaz jesli to
robimy,

65



wtedy fatszywie wyobrazamy sobie, ze jest inny niz jest i inny niz
zostat objawiony w Piémie Swietym ".
(R.A. Cole; Tyndale N.T. Commentary on Marc; Intervarsity Press 1961; str. 199)

Musi by¢ dla nas jasne, ze ewangelia pozbawiona swojego centralnego
tematu, krdlestwa, oraz Jezusa, ktéry nie odpowiada juz Mesjaszowi z
Pisma Swietego pod wzgledem swojej tozsamosci i roli, zagraza catej
strukturze pierwotnej wiary Nowego Testamentu. Przyjete wierzenia i
gtoszone tresci muszg zatem zosta¢ poddane krytycznemu badaniu przez
ludzi, ktérzy chca czcié BOGA przez Jego Syna i Mesjasza w duchu i
prawdzie (Jana 4:24).

Méj poglad jest zdecydowanie potwierdzony przez trzech wiodacych
ekspertow biblijnych. Autorzy ci wzywajg do powrotu do krélestwa
BOZEGO jako centrum organizacyjnego catej ewangelizacji.

Tom Wright, jeden z najbardziej znanych autoréw chrzescijanskich na

sSwiecie, mowi:
"W sposobie, w jaki kosciét uzywa Ewangelii, nie zwraca uwagi na
to, co Ewangelie méwig o rzeczywistych wydarzeniach z zycia
Jezusa i jego gtoszeniu krolestwa [zbawienia] ... Koscidt nie zdaje
sobie sprawy z tak istotnej czesci wtasnej tradycji, ktéra mogtaby
j3 znacznie ozywi¢ i zreformowad, gdyby zostata dokfadniej
zbadana, ale niestety nie zwraca na nig uwagi ... Chodzi o to, co
Ewangelie méwig o Jezusie w swiecie judaizmu | wieku, a nie o to,
co Ewangelie mowig o pdzniejszej poboznosci (lub bezboznosci).
Moim zdaniem kazdy, kto jest zadowolony z niehistorycznego
Chrystusa wiary, ... ewidentnie myli sie co do chrzescijaristwa
Nowego Testamentu ".
(Jezus i przywrdcenie Izraela; str. 251)

Dr Charles Taber, emerytowany profesor misji Swiatowej, Emmanuel
School of Evangelism, Tennessee, pisze w liscie do Christianity Today:
"Z wielkim zainteresowaniem przeczytatem dziewie¢ wypowiedzi
w Christianity Today, ktdre probujg odpowiedzie¢ na pytanie
"Czym jest Dobra Nowina?". Jestem zdumiony i przerazony, ze
temat, ktory jest w centrum trzech z czterech relacji Ewangelii

66



Przestanie Jezusa nie jest tu nawet przelotnie wspomniane - a jest
nim krélestwo BOZE. Kaide z tych dziewieciu stwierdzen
odzwierciedla indywidualistyczng redukcje ewangelii, ktéra neka
amerykanskich ewangelikdw. Poza tym, ze jest biblijne, oparte na
ewangelii zrozumienie krélestwa Bozego pozwala unikngé dwadch
pozornych dychotomii, ktore powodowaty niepotrzebne trudnosci
dla teologdw przez kilka stuleci:

1. To jest albo-albo pomiedzy indywidualnym i systematycznym
odkupieniem, a

2. Albo-albo miedzy taska a uczynkami.

Z jednej strony, BOG chce uwolnié¢ caty kosmos z wiezéw émierci; z
drugiej strony, jak ktokolwiek moze twierdzi¢, ze jest zbawiony,
jesli nie podejmuje wszelkich wysitkdbw, aby wypetni¢ wole
BOGA?".

Gary Burge, cytowany w komentarzu aplikacyjnym NIV ("Revisioning
Evangelical Theology"), podziela te konsternacje, ze w dzisiejszej ofercie

zbawienia brakuje ewangelii Jezusa:

"Stanley Grenz dokonat przegladu nieudanych préb teologii
ewangelickiej, aby pobudzi¢ wyobraznie wspotczesnego swiata.
Opowiada sie za krélestwem BOZYM jako nowym centrum
wszystkiego, co méwimy i robimy".

Ten komentarz moze by¢ dobrg i konieczng odpowiedzig na dzisiejsze
rozczarowujace i zatosne proby "wzrostu" kosciotéw. Faktem jest, ze
bardzo niewielu ludzi dochodzi dzi$ do wiary. Tak zwany "wzrost kosciota"
to w duzej mierze przemieszczanie sie ludzi, ktorzy juz sg wierzacy, z
jednego kosciofa lub zboru do drugiego. Aby nie zosta¢ oskarzonym o
powtarzanie mojej podstawowej tezy po raz enty, chciatbym odnies¢ sie do

rady Winstona Churchilla dotyczacej skutecznej komunikacji:

"Jedli chcesz ztozy¢ wazne oswiadczenie, nie staraj sie byé ostry
lub sprytny. Wez mtotek. Uderz w punkt raz. Nastepnie wrd€ i
uderz ponownie. | uderz po raz trzeci - mocnym ciosem".

67



8. Wchtanianie tajemniczych doktryn

Historycy moéwig nam, ze istniejg uderzajgce podobierstwa miedzy
chrzescijanskimi i poganskimi kultami misteryjnymi: "Po pierwsze,
wszystkie majg forme rytuatu inicjacyjnego. W przypadku kultu Mitry byto

to to samo, a mianowicie chrzest". (Michael Arnheim; Is Christianity True?; London;
Duckworth 1984; s. 127).

W kulcie Attisa - Attis byt mtodym kochankiem Kybele - Swietowano smier¢
zbawiciela (Attisa) i jego zmartwychwstanie trzy dni pdzniej. Nie s3 to tylko
punkty styczne miedzy poganskimi i tradycyjnymi chrzescijanskimi
kalendarzami:

"Jesli Wielkanoc wiele zawdziecza Cybele, to Boze Narodzenie w
duzej mierze wywodzi sie od Mitry (i starozytnych rzymskich
festiwali Saturnalia - zabawnych okazji - podczas ktérych
wymieniano prezenty). Mitra, ktéry byt zwigzany ze storicem, dat
chrzescijanstwu 25 grudnia jako dzien Bozego Narodzenia ...
Wierzono réwniez, ze Mitra urodzit sie w tajemniczy sposéb -
podobnie jak Jezus - i jako dziecko przyciggnat uwage sasiednich
pasterzy. Ponadto kult Mitry uznawat znaki sakramentalne

- podobnie jak chrzescijanstwo - byty sktadnikami jego obchoddw.
Ale by¢ moze najwazniejszym elementem wspdlnym dla
chrzescijaiistwa i poganskich kultéw misteryjnych jest koncepcja
zbawienia. W takim czy innym sensie lzyda, Cybele i Mitra byli
rozumiani jako zbawiciele". (Tamze; str. 27)

tatwo jest dostrzec, jak wiara chrzescijariska i kulty misteryjne mogty
zosta¢ pomieszane w umystach Zle poinstruowanych wierzgcych z kultur
poganskich. Tendencja do reinterpretacji Mesjasza w kategoriach
poganskich i wyrazne oznaki gnostycyzmu w tradycyjnej doktrynie
chrzescijanskiej wskazujg, ze doszto do znacznego zblizenia z poganstwem.

Opinia powszechnie uznanego teologa luteranskiego powinna by¢ uwaznie
rozwazona:

"Nadzieja pierwszego kosciota koncentrowata sie na
zmartwychwstaniu w dniu ostatecznym. Tylko w tym dniu umarli
zostang powotani do zycia wiecznego (1 Koryntian 15; Filipian 3:20
i nast.). Zmartwychwstanie dotyczy cafej osoby, a nie tylko jej
ciata. Pawet nie méwi o zmartwychwstaniu "ciata", ale

68



zmartwychwstania "umartych". Takie rozumienie
zmartwychwstania wyraznie sugeruje, ze sSmier¢ dotyka catg
osobe... Oryginalne biblijne idee zostaty zastgpione ideami
pogariskiego gnostyckiego dualizmu. Nowotestamentowa idea
zmartwychwstania dotykajaca catego czfowieka musiata ustgpic
miejsca nieSmiertelnosci duszy. Dzien Ostateczny stracit na
znaczeniu, poniewaz dusze otrzymaty juz wszystko, co miato
decydujace znaczenie na dtugo przed tym dniem. Oczekiwanie
czaséw ostatecznych nie jest juz mocno skoncentrowane na dniu
powrotu Jezusa. Réznica miedzy tg ideg a nadziejg Nowego
Testamentu jest bardzo duza".

(Paul Althaus; Theology of Martin Luther; Philadelphia; Fortress Press 1966; 2. 413-
414; podkreslenie dodane).

Norman H. Snaith (M.A., D.D.) wnosi wazny wktad w naszg dyskusje.
Ostrzegawczo wskazuje, ze nie wszystko jest w porzgdku w "oficjalnym"
chrzescijaistwie, gdy mowi:

"Cata Biblia, Nowy i Stary Testament, opiera sie na zydowskim
podejsciu i sposobie myslenia. Jestem gteboko przekonany, ze
wszyscy muszg to uzna¢ w wiekszym stopniu. Jest dla mnie jasne
(...), ze bardzo czesto istnieje duZa rdznica miedzy teologiq
chrzescijanskq a teologiq bibliing. Przez wieki Biblia byta
interpretowana w kontekscie greckim; w szczegdlnosci Nowy
Testament byt interpretowany na podstawie Platona i
Arystotelesa ... Moim zdaniem reinterpretacja teologii biblijnej za
pomocg koncepcji greckich filozoféw miata destrukcyjny wptyw na
podstawowe twierdzenia wiary chrzescijanskiej na przestrzeni
wiekdéw i wszedzie indziej ... Jesli te osady s 3 poprawne, a wierze,
ze tak, to ani teologia katolicka, ani protestancka nie opiera sie na
teologii biblijnej. W kazdym razie mamy do czynienia z przewaga
teologii chrzescijanskiej przez mysl grecka".

(The Distinctive Ideas of the Old Testament; New York; Schocken 1964; str.
185,187,188; podkreslenie dodane).

Kazdy, kto szuka prawdy i czystosci wiary apostolskiej, musi teraz rowniez
zmierzy¢ sie z szeroko dyskutowang kwestig relacji Jezusa do Jedynego
BOGA Scistego biblijnego monoteizmu. Mozna zauwazy¢, ze Pawet
(podobnie jak Jezus) w swoim monoteizmie

69



Fakt, ze Jezus jest Synem Bozym, Mesjaszem, nie stwarzat zadnych
intelektualnych trudnosci we wczesnej wierze chrzescijanskiej. Dopiero
wraz z wprowadzeniem nieco innego twierdzenia, ze jest On "Synem
Bozym", pojawity sie wszystkie problemy trynitarne. Obecnie szeroko
dyskutowana kwestia tego, czy w Piémie Swietym istnieje rozwinieta
doktryna na temat wcielenia drugiej osoby Tréjjedynego Boga, powinna
by¢ uwaznie rozwaziona przez ewangelikow przed wyciggnieciem
pochopnych wnioskéw na temat biblijnych podstaw tradycyjnych wyznan
wiary. (Zob. na przyktad Christ- logy in the Making Jamesa Dunna; Erdmans
1996; The Human Face of God J.A.T. Robinsona; SCM Press 1973, zwtaszcza
rozdz. 5; God as Spirit Geoffreya Lampego; SCM Press 1977, rozdz. 5; a
zwtaszcza The Christian Experience of God as Trinity Jamesa P. Mackeya;
SCM Press 1983, rozdz. 6 "The Problem of the Pre-existence of the Son").

Ci, ktorzy nie chcg zajmowac sie tym tematem tak szczegdtowo, powinni
przynajmniej przyjrze¢ sie objawionemu zydowskiemu wyznaniu wiary
Jezusa w Ewangelii Marka 12:28-34, ktére jest zatem rdéwniez
chrzescijaiiskim wyznaniem wiary; a takze klasycznemu wyznaniu Pawta,
ktory opisuje, w co wierzg chrzescijanie w 1 Koryntian 8: 4-6. Jego definicja
JEDNEGO BOGA, ktérego nalezy odrdzni¢ od Jezusa, jedynego Pana i
Mesjasza, powinna by¢ rozwazana z ostroznoscia:

"Wiemy wiec, ze (...) nie ma innego Boga, jak tylko JEDEN. Bo cho¢
sg tak zwani bogowie w niebie i na ziemi - tak jak jest wielu bogéw
i wielu panéw - to jednak dla nas jest JEDEN BOG, Ojciec (...) i
jeden Pan, Jezus Chrystus".

Pod koniec swojej postugi Pawet po raz kolejny powtarza to apostolskie
wyznanie: "Albowiem jeden jest BOG, jeden tez posrednik miedzy Bogiem
a ludzmi, cztowiek Chrystus Jezus" (1 Tymoteusza 2:5).

Te odkrywcze wersety pokazujg, ze Pawet ani na chwile nie porzucit
Scistego monoteizmu swojego zydowskiego dziedzictwa, ktére dzielit z
Jezusem. Jedynym BOGIEM monoteizmu Nowego Testamentu jest tylko
Ojciec. Jest to wyraznie monoteizm unitarny, a nie trynitarny, co przyznaje
dzi$ wielu teologéw. Apostot Jan jest tak samo niezachwianym swiadkiem
tej formy monoteizmu, jak wszyscy inni pisarze Nowego Testamentu (J
5:44; 17:3). Chce pomdc nam uwierzyc, ze Jezus jest Mesjaszem (J 20:31).

70



9. Wezwanie do powrotu do nauczania Nowego
Testamentu

Nowy Testament ukazuje nam zasadniczo prostg doktryne kosciota. Jest on
kontynuacjg niegdy$ wiernego kosciota Izraela, ktéry obecnie sktada sie z
Zydéw i pogan i ma ten sam status jako cze$¢ duchowego "Izraela Bozego"
(Gal 6:16; Flp 3:3). Zgodnie ze stowami Jezusa, ci, ktérzy nalezg do tego
kosciota, "nie powinni byc ze swiata" (J 15:19). Jako ambasadorzy krélestwa
BOZEGO (2 Kor 5:20), wszyscy maja by¢ oddzieleni i rézni od $wiata, a tym
samym pozwoli¢, aby swietos¢ BOGA stata sie widoczna, ktdry inspiruje ich
przez Swojego Ducha.

To, co jest niepokojgce i mylgce w tradycyjnym chrzescijanstwie, to brak
wprowadzenia w zycie zachowan, ktérych Jezus wymagat od swoich
nasladowcéw. Przedstawit je bardzo jasno w Kazaniu na Gorze, gdzie
nauczat, co pocigga za sobg uczniostwo. Chrzescijanie powinni kocha¢
swoich wrogéw i nie stawia¢ oporu ztym ludziom. Jedli beda tak
postepowaé, spetnia nowy standard (Mt 5:38-48). Jezus wskazat, ze w
przesztosci zwyczajowo nienawidzono narodowych wrogdéw lzraela (ale
nigdy nie wolno byto nienawidzi¢ wrogiego zydowskiego wspdétobywatela).
Zgodnie z nowg etyka chrzescijanskg powinnismy jednak kochaé wszystkich
wrogéw i nie stawia¢ im oporu. Udziat w dziataniach wojennych jest
oczywiscie niezgodny z tym nauczaniem. Réwniez tradycyjna teoria wojny
sprawiedliwej - o ile w ogdle mozna jg pogodzi¢ z Pismem Swietym - nie
jest odpowiednia w dzisiejszych warunkach, w ktérych bron nuklearna
zagraza zyciu zaréwno zotnierzy, jak i cywildw, w tym wspoétwyznawcdw.
Swiat powinien uzna¢ mitoé¢, ktéra faczy naséladowcédw Jezusa jako ciato
Chrystusa, za najwazniejszg ceche bycia chrzescijaninem: "Po tym wszyscy
poznajq, zescie uczniami moimi, jesli mitos¢ miec¢ bedziecie jedni ku drugim"
(J 13:35). W tej wspdlnocie potaczonej mitoscig "nie ma znaczenia, czy ktos
jest Grekiem czy Zydem, obrzezanym czy nieobrzezanym, czy pochodzi z
ludu o niskiej kulturze, czy z ludu koczowniczego, czy jest niewolnikiem czy
panem" (Kol 3:11 - HfA) i moglibySmy dodac: "czy jest chrzescijaninem
amerykanskim, rosyjskim czy francuskim". Decydujgce jest to, ze Chrystus
jest wszystkim i we wszystkich. Z tego musimy wyciggng¢ wniosek, ze
chrzescijanie nie mogg uczestniczy¢ w masakrach swoich braci w innych
krajach i dlatego muszg powstrzymac sie od aktéw przemocy, ktore
nieuchronnie uczynityby ich winnymi krwi swoich braci i siéstr w wierze w
innych krajach i ich wrogéw. To oburzajace, ze chrzescijanie nadal uwazaja,
ze moga nadal czci¢ swoich duchowych braci w innych krajach i ich
wrogéw.

71



Niszczy¢ masowo braci, jak to miato miejsce na przyktad podczas Il wojny
Swiatowej, kiedy to niezliczeni niemieccy chrzescijanie i angielscy
chrzescijanie zabijali sie nawzajem.

Jednym z tych, ktérzy widzieli niezgodno$¢ miedzy chrzescijanami
odbierajacymi sobie nawzajem zycie, byt archidiakon Kosciota Anglii:

"We wspdlnocie chrzescijanskiej kazdy jest zjednoczony z kazdym
poprzez mito$¢, jakg Chrystus ma dla wszystkich. To jest nowe
przykazanie; a postuszenstwo wobec niego jest dowodem
prawdziwego uczniostwa wobec $wiata ... to jest jakosé mitosci,
ktora jest stworzona dla jednosci Jego Kosciota. Ale czy moze by¢
cos bardziej sprzecznego z tym ideatem niz chrzescijanie idacy na
wojne przeciwko chrzescijanom? ... Czy ktokolwiek poza domem
wariatow moze twierdzi¢, ze kiedy na przyktad brytyjscy i
amerykanscy chrzescijanie wzieli na siebie odpowiedzialnos$¢ za
zrzucenie bomby atomowej, ktdra zabita lub zranita na ciele i
duszy ich wspdtwyznawcow w Nazaki, to taki czyn moze by¢
"dowodem" dla Swiata, ze byli zjednoczeni we wspdlnocie
chrzescijanskiej mitoscia réwng tej, ktorg Chrystus miat dla
kazdego z nich?".

(Percy Harthill; War, Communism and the Christian Faith; James Clarke and Co.;
str. 47-49).

Jedynym mozliwym sposobem, ktory jest zgodny z instrukcjami Jezusa, jest
"wyjscie i oddzielenie sie" oraz utrzymanie wiezi mitosci, dzieki ktorej
"wszyscy ludzie uznajq, Ze jestescie moimi uczniami”. Jesli chrzescijanie
podazg za nowotestamentowym przyktadem oddzielenia sie od panstwa,
wypetnig swdj status ambasadoréw zyjacych w "obcym" i wrogim Swiecie,
a jako kolonia Krélestwa Bozego bedsg swiadkami ogdlnoswiatowego
pokoju, ktéry nastanie na ziemi, gdy Jezus powrdci, by przejgé wtadze.
Kiedy chrzescijanie powrdécg do statusu "obcych rezydentéw" w
niegodziwym S$wiecie, bedzie to odzwierciedla¢ wielka biblijng prawde, ze
wierzacy sg prawdziwym "nasieniem Abrahama" (Gal. 3:29). Abrahamowi
obiecano zaréwno ziemie, jak i specjalne nasienie, ktorym jest Chrystus
(Gal. 3:16). To szczegdlne nasienie, Mesjasz, obejmuje wszystkich
prawdziwych wierzgcych. Tak samo obietnica ziemi na wieki (Rdz 13:15;
17:19), dziedzictwo Abrahama, jest réwniez dziedzictwem Chrystusa i
Swietych: "Bfogostawieni cisi, albowiem oni na wfasnos¢ posigdg ziemie"
(Mt 5:5). Obietnica ziemi, ktéra niczym ztota ni¢ przewija sie przez Stary
Testament, znajduje sie rowniez w Nowym Testamencie jako obiecane
dziedzictwo przysztego Boga.

72



Krélestwo Boze na ziemi lub "w ziemi" (Obj. 5,10; Psalm 37,11).

Ojcowie zyli jako "obcy" w ziemi obiecanej (Hbr 11:9) i umarli nie
otrzymawszy  ziemi  obiecanej (Hbr  11:13+39). Tylko przez
zmartwychwstanie po powrocie Chrystusa wierni wszystkich czasow, ktérzy
majg "wiare Abrahama" (Rz 4:16), otrzymajg obiecane dziedzictwo na
ziemi. Jest nim krélestwo BOZE.

10. Tradycja - wielka przeszkoda dla postepu

Trudnos$é w znalezieniu akceptacji dla tego, co przedstawitem, nie lezy w
ztozonosci omawianych kwestii, ale w wytrwatosci, z jakg sposéb myslenia
"zawsze tak wierzylismy" trzyma sie myslenia szczerych ludzi kosciota.
Wiara chrzescijaniska oparta na standardach biblijnych, ktéra nie moze
rozkwitng¢ tak dtugo, jak dtugo nie jest przyjmowana w duchu "mafego
dziecka", jest niczym innym jak wiarg i oddaniem Ojcu jako "jedynemu
prawdziwemu BOGU" (J 17,3) i Jezusowi jako Mesjaszowi, ktory gtosit
zbawczg ewangelie Krélestwa Bozego, ktéry umart za grzechy swiata i ktory
jest teraz Najwyzszym Kaptanem dla wszystkich swoich nasladowcow,
ktérzy przyszli do Niego ze wszystkich narodéw. Dtugoletnia
"odmesjanizowana" wersja wiary, ktéra jest powszechnie i bezkrytycznie
akceptowana, sprawia, ze tak trudno jest porzuci¢ cenione przekonania.
Jednak szczegdlnie dla ewangelicznych chrzescijan wyzwanie powrotu do
Biblii i rozpoczecia gtoszenia przede wszystkim "ewangelii krdlestwa
BOZEGO i tego, co dotyczy imienia Jezus" (Dz 8:12; 28:23+31; tk 4:43)
powinno by¢ wielkg zachetg. Twierdze, ze wielu chrzescijan w przesztosci
nieSwiadomie przyjeto wiele pozabiblijnej greckiej teologii, ktéra jest obca i
niezgodna z tym, czego nauczali apostofowie. Ta skarga z pewnoscig nie
jest nowa, ale do dzi$ prawie sie jej nie styszy. Stynny teolog z Oxfordu
napisat w 1889 roku:

"Smiem twierdzi¢, ze wykazatem, iz duza cze$¢ tego, co czasami
nazywa sie nauczaniem chrzescijafiskim

73



a wiele zwyczajoéw, ktdre byly i nadal sg autorytatywne w Kosciele
chrzescijanskim, to w rzeczywistosci greckie teorie i greckie
zwyczaje, nieco zmodyfikowane w formie i kolorze pod wptywem
wczesnego chrzescijafistwa, ale nadal greckie w swej istocie.

(...) Pytanie, ktére wymaga naszej uwagi i ktére, z perspektywy
czasu, stoi przed nami jako zjawisko, to pytanie, w jaki sposdb te
greckie elementy odnoszg sie do natury pierwotnej wiary
chrzescijanskiej. Kwestia ta ma ogromne znaczenie; trudno
przecenic jej znaczenie ".

(Edwin Hatch; The Infuence of Greek Ideas on Christianity; Peabody, MA; Hender-
son 1995; str. 350-1).

Jesli grecki umyst wypaczyt nasze rozumienie znaczenia "Chrystusa" i Jego
ewangelii krélestwa, to nie moze byé nic wazniejszego niz potrzeba
dogtebnego ponownego zbadania tych podstawowych elementéw wiary.
Jako zachete do wykorzenienia z naszego systemu wierzer wszystkiego, co
nie jest prawdziwie chrzescijanskie, powinniSmy rowniez pamietaé o
ostrzezeniu brytyjskiego teologa, ktéry napisat:

"Kiedy duch grecki, na przemian z duchem rzymskim, zaczat
dominowa¢ w pogladach kosciota w miejsce ducha hebrajskiego,
nastgpita katastrofa, z ktérej nigdy sie nie podniesliSmy, ani w
praktyce koscielnej, ani w doktrynie. Jesli dzi§ ma nadejs¢ wielki
czas ewangelizacji, zndw potrzebujemy Zydéw".

(Canon H. Goudge w Collected Essays on Judaism and Christianity; Shears and Sons
1939).

Szczegblnie potrzebujemy 2zydowskiego Jezusa, Mesjasza Izraela i
Zbawiciela swiata, ktéry, jak podejrzewamy, zostat przyémiony lub nawet
zastgpiony przez poganskiego "Jezusa".

Olga Levertoff méwi to samo:

"Kosciot musi powrdci¢, aby ponownie odnalezé proroczego ducha
rewolucyjnych przywédcow starozytnego lzraela. Musi byc
przygotowany na zerwanie z tym, co czas uswiecit lub co przywilej
obdarzyt czcig. "Powrdt do kosciota pierwszego wieku" musi by¢
jego hastem - co w praktyce oznacza: powrdt do zydowskiego
chrzescijanstwa".

(Zydzi w chrzescijariskim porzadku spotecznym; Nowy Jork; Macmillan 1942)

74



Oczywiscie nie oznacza to powrotu do starego judaizmu, ale do
pierwotnego chrzescijaiistwa Jezusa i Pawta, do chrzescijanistwa, ktérego
centrum stanowi wiara w Jezusa jako Pana i Mesjasza hebrajskich
oczekiwan oraz w mesjanskie krélestwo, ktérym On i Jego nasladowcy beda
zarzadza¢ na ziemi, kiedy powrdci. W catym Nowym Testamencie zaktada
sie, ze chrzescijanie zapoznali sie ze Starym Testamentem, zwtaszcza z
przestaniem i przepowiedniami prorokdéw, a ich autorytet, podobnie jak
autorytet Jezusa i apostotow, pozostaje niekwestionowany. Powszechne
odstepstwo od tego pierwotnego chrzescijanskiego pogladu coraz bardziej
prowadzi do duchowej anarchii.

Chociaz Nowy Testament ma by¢ napisany w jezyku greckim, jego
autorytatywne idee sg zydowskie, wywodzgace sie ze Starego Testamentu;
jego gtébwnym tematem jest Dobra Nowina o Krdlestwie Bozym, ktére ma
by¢ urzeczywistnione przez Jezusa, obiecanego Mesjasza. Jesli te zasady nie
sg decydujgce dla systemu teologicznego, to teologia ta nie moze twierdzi¢,
7e jest apostolska. Jedli krélestwo BOZE jest "reinterpretowane" w
kategoriach "ewangelii spotecznej" lub tylko krélestwa "w sercach" lub "w
niebie" po $mierci, i jesli jego idee czasdw ostatecznych sg mylone z
przysztym punktem kulminacyjnym w historii, to nie mamy prawa
umieszcza¢ go na tym samym poziomie, co nauki Jezusa i apostotow.
Innymi stowy, jesli powrdt Jezusa i pdziniejsze krolestwo na ziemi nie
pozostajg tak istotne w chrzescijanskim mysleniu jak Jego
zmartwychwstanie, to musimy wskazaé, ze istotne elementy mesjanskiego
programu zostaty utracone.

Powszechnie wiadomo, ze teologowie uzyli wszelkich mozliwych srodkéw,
aby wyeliminowac powrdét Jezusa i nastepujgce po nim krélestwo. Odrzucili
je jako "fikcje" lub anulowali teksty, ktére opisujg je szczegdtowo,
twierdzac, ze nie mozna ich traktowac dostownie. Jest to jednak tylko
forma teologicznego tchoérzostwa. Nadszedt czas, aby przestali unikaé
"konkretnych" mesjanskich wypowiedzi Jezusa i zamiast tego przyjeli je,
wdzieczni za nadzieje, jakg dajg na pokdj na ziemi. Ci, ktdrzy unikajg tego
jasnego jezyka, odmawiajg przyjecia

"Stowo BOZE", ewangelia (tukasza 5:1; 8:11), nasienie nowych narodzin
(Mateusza 13:19; 1 Piotra 1:23-25).

75



Nie wolno po prostu przepisywaé wiary chrzescijanskiej tak, by pasowata
do nas samych. To, co zostato zapisane w Biblii jako "wiara raz na zawsze
przekazana swietym", zawiera nie tylko opis wyjatkowego pochodzenia
Syna Bozego (Mt 1:18-20; tk 1:35; Dz 13:33) i Jego powrotu do zycia po
$mierci, ale takze obietnice naszego zmartwychwstania, ktére ma nastapic,
gdy Jezus powrdci, aby rozpoczg¢ nowg ere w historii, z ktérej szatan
zostanie wygnany. Czy moze by¢ co$ wazniejszego dla naszego chorego na
grzech swiata? Czy chrzescijanie mogg dostgpi¢ wiekszego przywileju niz
udziat w reorganizacji ludzkiego spotfeczernstwa w przysztym Krélestwie
Bozym na ziemi?

11. Proroctwo w Nowym Testamencie

Nic w Nowym Testamencie nie ucierpiato bardziej z powodu krytyki
biblijnej niz teksty, ktére dotyczg przepowiedni dotyczacych przysztosci.
Wynikajace z tego irytacje i sprzecznosci mozna znalezé w najbardziej
autorytatywnych komentarzach biblijnych. W Ewangelii Mateusza 24 (zob.
takze Ew. Marka 13 i Ew. tukasza 21) Jezus dos$¢ wyraznie moéwit o
wydarzeniach, ktore doprowadzg do jego powrotu i ustanowienia
krolestwa. Jest to relacja, o ktdrej Jezus powiedziat, ze opiera sie na
proroczych objawieniach danych Danielowi i jest spdjnym opisem
koncowych etapdw obecnego ztego wieku tuz przed powrotem Jezusa.
Najwyrazniej Jezus wierzyt, ze Ksiega Daniela zawiera informacje o odlegtej
przysztosci i dlatego poinstruowat swoich nasladowcoéw, aby zapoznali sie
ze stowami Daniela, aby witasciwie zrozumieé znaczenie jego wtasnego
pogladu na przysztosé:

"Gdy wiec ujrzycie ohyde spustoszenia, o ktérej mowit prorok
Daniel, stojacg na miejscu swietym - niech ci, ktorzy to czytaja,
zwrdcg na to uwage! -Wtedy ci, ktorzy sg w Judei, niech uciekajg
w gory" (Mateusza 24:15-16). (W Ewangelii Marka 13:14 czytamy,
ze "ujrzy go stojacego tam, gdzie nie powinien sta¢", co wskazuje
na osobistego Antychrysta).

76



Zwtaszcza proroctwa wydajg sie nie do przyjecia dla wielu teologow.

Joyce Baldwin zauwazyta, ze

"Kosciét stracit nerwy, jesli chodzi o proroctwa jako
przepowiednie. Pozbawiony  wyobrazni, racjonalistyczny
humanizm zawtadnat chrzescijariskim mysleniem do tego stopnia,
ze z lekka kping przykrywa wszystkie proroctwa znajdujgce sie w
Biblii i twierdzi, ze sg one niczym wigcej, jak tylko bardzo zawitymi
aluzjami do przysztych wydarzen".

(Tyndale Commentary on Daniel; Intervarsity Press 1978; str. 184-185).

Trudno jest zrozumie¢, w jaki sposéb mozna progresywnie rozumieé
prorocze teksty Starego Testamentu, jedli komentatorzy odmawiajg
podazania za Pawtem, gdy ten wyraznie odnosi Dn 11:36 do przysztego
Antychrysta w 2 Tes 2:4. Komentarz Normana Porteousa do Daniela w The
Old Testament Library Series - SCM Press 1965; s. 169 - stwierdza, ze "z
teologicznego punktu widzenia nie mozna rozpoznaé Antychrysta w
Daniela 11:31". Ale Pawet oczywiscie to zrobit. Jezus réwniez widziat
wydarzenie czaséw ostatecznych w Daniela 11:31 (Mateusza 24:15). To
tragedia, gdy teologowie uwazajg sie za madrzejszych od Jezusa i Pawta.

Teolodzy ci oskarzajg ludzi, ktérzy sg tak "prostoduszni", by wierzy¢, ze
Jezus méwit o wydarzeniach, ktére bedg miaty miejsce co najmniej 2000 lat
po jego czasach, o "patologiczng ciekawos$¢" i twierdzg, ze uzywajg Biblii
jako "horoskopu" do przewidywania przysztosci. Przyznaja, ze Jezus mogt
przepowiedzie¢ zniszczenie Jerozolimy w 70 r. n.e. (cho¢ uczniowie tego nie
uznali).

"proroctwa" zostaty prawdopodobnie napisane czeSciowo po tym
wydarzeniu), ale wydaje sie nie do pomyslenia dla tych komentatoréw, ze
Jezus mogt znaé przysztos¢ poza pierwszym wiekiem. Tendencja
komentatoréw do wciskania biblijnych proroctw w historie, ktéra juz sie
wypetnita, zamiast przyznania, ze jeszcze sie nie wypetnity, zepsuta cate
nauczanie o proroctwach.

Dlaczego BOG nie miatby objawi¢ tajemnic przysztosci swojemu Synowi, a
przez Niego swojemu wiernemu Kosciotowi? Jest oczywiste, ze Jezus chciat
da¢ swoim nasladowcom wglad w przyszte wydarzenia, kiedy bezposrednio
odpowiadat na ich pytania dotyczace znakéw Jego przyjscia i korca czaséw
(Mateusza 24:3). Pdiniej powiedziat wyraznie w tym samym
kontekscie: "Oto wam powiedziatem wczesniej". (Mateusza 24:25).

77



Odpowiedz udzielona przez Jezusa sugeruje, ze czytelnik zna
przepowiednie Daniela o ostatecznym wrogu chrzescijan, Antychryscie,
ktory sam chce pojawi¢ sie w Jerozolimie jako rzekomo boski autorytet.
Zostanie on zniszczony przez powracajgcego Mesjasza. Przyszty bieg
wydarzen opisany przez Jezusa jest catkowicie nieskomplikowany.
"Obrzydliwos¢ spustoszenia" bedzie widziana stojgca (Marek uzywa tutaj
imiestowu meskiego dla czasownika "sta¢", co wskazuje na istote ludzkg;
Mk 13:14), "na miejscu Swietym" w Jerozolimie, co przewidziat juz Daniel
(Mt 24:15). Dla chrzescijan mieszkajgcych w Judei powinno to by¢
wskazowka, aby "ucieka¢ w gory", poniewaz nastgpi czas niezrownanego
cierpienia, ktéry Jezus nazwat "wielkim uciskiem" (Mt 24:21). W zwigzku z
ucieczka Jezus daje kosciotowi specjalne instrukcje i ostrzezenia, aby mogt
unikng¢ tego strasznego czasu ucisku spowodowanego pojawieniem sie
"obrzydliwosci spustoszenia.

Zaraz po tym czasie najwiekszego ucisku (Mat. 24:29) na niebie pojawia
sie kosmiczne zaburzenia, a nastepnie Mesjasz pojawi sie na obtokach, a
jego wybrani zostang zgromadzeni w krélestwie BOZYM (Mat. 24:30-31).
tukasz ujat to w nastepujgcy sposéb: "Wy réwniez, gdy ujrzycie te rzeczy
[niszczycielskie wydarzenia prowadzgce do Powtdrnego Przyjscial,
zrozumcie, ze bliskie jest krélestwo BOZE" (tukasza 21:31). Ten wazny tekst
jest kolejnym dowodem na to, ze nadejscie krdolestwa Bozego jest
wydarzeniem, ktore nastgpi po przysztym powrocie Jezusa. Powinno by¢
jasne, ze Jezus nie mowit o wydarzeniach w roku 70 n.e., po ktérych Jego
powrét nie byt natychmiastowy!

Wedtug Jezusa, jego prorocze wypowiedzi opierajg sie na objawieniach,
ktore Daniel otrzymat w VI wieku p.n.e.. Jesli zbierzemy wszystkie te
informacje razem i dodamy do nich wiele mniej zauwazalnych, spdjnych
wypowiedzi lzajasza, to otrzymamy jednolitg catos¢ i spéjny obraz
przysztosci na Bliskim Wschodzie na krétko przed powrotem Jezusa. W 2
Liscie do Tesaloniczan 2 Pawet podejmuje ten sam temat i wymienia
sekwencje wydarzen wspomnianych przez Jezusa, aby zapobiec
niebezpieczenstwu sprzecznych pogladdéw, ktére majg na celu zmylenie
kosSciota. Pawet przewiduje odstepstwo od BOGA - odstepstwo od wiary -
ktore prowadzi do objawienia i panowania Antychrysta. Wtedy Chrystus
pojawi sie w mocy i chwale i zniszczy ostatniego wroga; zgromadzi swoich
wiernych i ustanowi krélestwo BOZE (2 Tes. 2:1-12).

78



Wszystko, co Jezus przekazat w swoim przemdwieniu na Gorze Oliwnej, jest
integralng czescia jego mesjanskiej przepowiedni. Nie mozna tego oddzieli¢
od reszty jego nauczania bez masowego fatszowania jego (chrzescijanskiej)
wiary zydowskiej, ktéra ma swoje korzenie w Starym Testamencie.
Obejmuje to postrzeganie Daniela jako nosiciela boskiego objawienia, ktére
opisuje czas na krdtko przed powrotem Mesjasza.

"Kluczowe jest zrozumienie przestania Ksiegi Daniela jako
fundamentu nauk Jezusa. "Sposréd wszystkich ksigg Starego
Testamentu, Ksiega Daniela w catosci (...) ma ogromne znaczenie
dla Nowego Testamentu".

(H.C. Kee; The Community of the New Age; Mercer University Press 1983; str. 45).

Ksiega Daniela jest w duzej mierze opisem ostatniego Antychrysta, ktérego
Antioch IV Epifanes w Il wieku p.n.e. byt tylko cieniem. Jezus i jego
nasladowcy oczywiscie wiedzieli, ze starotestamentowy "Antychryst"
Antioch byt "typowym" przyktadem znacznie gorszej osoby, ktora
pewnego dnia zagrozi Swietym i pojawi sie jako rzekomy Mesjasz. Podobnie
jak Jezus, Pawet traktowat to wszystko bardzo powaznie i wielokrotnie
mowit o tym w kosciofach:

"Czyz nie pamietacie, ze powiedziatem wam te rzeczy, gdy jeszcze
bytem z wami?" (2 Tes 2:5)

Dla Pawta Antychryst, cztowiek grzechu, byt ohydna karykaturg i parodig
powracajgcego Mesjasza. Wedtug apostota, jedynym sposobem, aby
uchroni¢ sie przed niebezpieczeristwem bycia zwiedzionym przez
fatszywego Mesjasza, jest petne ugruntowanie w prawdzie Bozego
objawienia w Jezusie i Pimie Swietym (2 Tes 2:7-10). Apostot posuwa sie
nawet do stwierdzenia, ze sam Antychryst bedzie miat bardzo
spektakularne pojawienie sie ("parousia"”) (2 Tes 2:9). Beda to przebiegte
dziatania szatana, za pomocg ktdérych bedzie on prébowat zwiesé
ludzi. W mylacy sposdb ten pseudopowrét bedzie imitowat chwalebne
objawienie Mesjasza. Bedzie to préba zwodzenia przez nasladownictwo,
ktéra zakonczy sie tragicznie dla ludzi niezdolnych do odrdznienia prawdy
od fatszu (2 Tes 2:10-12).

Wszystko to jest podstawg nowotestamentowego pogladu na przysztosé,
ktéry  jednak koscioty, w swoim ogdlnym zaniedbaniu
nowotestamentowego mesjanizmu, odrzucity jako catkowicie nierozsadny.
Ponowne odkrycie tego fundamentalnego biblijnego nauczania na temat
przysztosci, ktore mozna znalez¢ w catym Nowym Testamencie, bardzo by
sie do tego przyczynito.

79



ozywic zainteresowanie biblijnym chrzescijanstwem.

Nie jest przesadg stwierdzenie, ze temat "Antychrysta" byt niezwykle
wazny dla Jezusa, Pawfa i Jana; wraz z tukaszem sg oni najwazniejszymi
Swiadkami wiary apostolskiej. Jak widzieliSmy, Jezus wskazat swoim
uczniom na proroctwa Daniela, ktéry w rozdziatach 7-9 i 11-12 swojej ksiegi
przewidziat powstanie i panowanie straszliwego tyrana, straszliwego
przesladowcy wiernych, ktérego straszliwy czas dziatania bedzie
obejmowat okres siedmiu lat (jest to ostatnia "siddemka" z Objawienia o 70
"tygodniach lat" aniota Gabriela, Dn 9,24-...).

27), ktory poprzedzi powrdt Jezusa w mocy i chwale. Fakt, ze ten ostatni
siedmioletni okres lezy w przysztosci dla Jezusa, jest pokazany przez to, ze
umieszcza on "niszczyciela" z Ksiegi Daniela, ktory bedzie bardzo aktywny
podczas tych siedmiu lat (Dan 9:26-27), bezposrednio przed swoim
powrotem (Mat 24:15, 29-30).

Informacje, do ktérych odwotuje sie Jezus, mozina znaleié w Ksiedze
Daniela 8:13; 9:26-27; 11:31; 12:11 i otaczajgcym je kontekscie. W tych
wersetach straszny cztowiek, ktéry prowadzi wojne spustoszenia i zniszczy
odrestaurowang $wigtynie, spotka swdj koniec w "potopie” (Dn 9:26;
11:45) lub zostanie zniszczony podczas powrotu Jezusa "w ogniu
ptomienistym, gdy dokona pomsty na tych, ktdrzy nie uznajg BOGA, i na
tych, ktdrzy nie sq postuszni ewangelii Pana naszego Jezusa Chrystusa” (2
Tes 1:7-8).

Wydarzenie to odpowiada Pawtowemu opisowi upadku Antychrysta w 2
Tes 2,8. Gdy obrzydliwy tyran zamieszka w miejscu $wietym, minie okres
trzech i pét roku (Dn 12,7+11), ktéry jest drugg potowgq ostatniego tygodnia
lat zapowiedzianego przez aniota Gabriela w Daniela 9,26-27. W
Objawieniu te trzy i pét roku sg zwigzane z panowaniem "bestii" w czasach
ostatecznych (Obj. 13,5; por. 11,2-3; 12,6+14).

Jesli przeanalizujemy odpowiednie fragmenty Ksiegi Daniela, do ktérych
odsytfa nas Jezus w Mt 24:15, stanie sie jasne, ze "niegodziwiec" (Dn 11:21 i
nast. - Luter) pojawi sie na Bliskim Wschodzie, przypuszczalnie na obszarze
Syrii lub Iraku (jest opisany jako Asyryjczyk; por. Mic 5:5; Iz 30:27-33; 2 Tes
2:8), ktéry zblizy sie do Izraela, ale pdiniej zwrdci sie przeciwko nim i
chrzescijanom oraz

80



ostatecznie dojdzie do wtadzy w Jerozolimie. Jezus odnosi sie konkretnie do
tej sekwencji wydarzen, ktére bezposrednio poprzedzq jego powrdt (Mt
24:29) i ktéore w Ksiedze Daniela bezposrednio poprzedzaja
zmartwychwstanie umartych (Dn 12:1-2). Wszystko, co powiedziat nam
Daniel, jest zatem zgodne z tym, co Jezus powiedziat na ten temat. On i
Daniel opisujg czas bezprecedensowego ucisku (Dn 12:1; Mt 24:21)
bezposrednio przed koncem tego wieku. Koniec ten charakteryzuje sie
zmartwychwstaniem umartych (Dn 12:2) i powrotem Jezusa (Mt 24:30-31).
Sekwencja wydarzen objawionych przez Jezusa dokfadnie odpowiada
jasnemu stwierdzeniu Pawfa o momencie, w ktérym zmarli wierzacy
"zostang oZywieni", co oczywiscie sugeruje, ze byli martwi az do tego
przysztego momentu (1 Kor 15:22). Ten prosty plan zmartwychwstania
umartych podczas przysztego powrotu Jezusa nie moze by¢ pogodzony z
tradycyjng ideg, ze zmarli juz zyjg z Nim w niebie. Jedynie poprzez
zmartwychwstanie podczas Powtdérnego Przyjscia (parousia) swieci mogg
wejs¢ w obecnosc Jezusa (1 Tes 4:16; 5:10).

W Objawieniu proroctwa Daniela i Jezusa sg dalej rozwijane. Decydujace
ostatnie trzy i pot roku panowania Antychrysta, oparte na Danielu 7,25;
9,26-27; 12,7+11, sg ponownie postrzegane przez Jezusa jako lezgce w
przysztosci (Obj. 13,5) i zakonczg sie wraz z przyjSciem Jezusa, kiedy
"nadejdzie krolestwo swiata naszego Pana i Jego Chrystusa, i bedzie
panowat na wieki wiekow" (Obj. 11,15). Po tym nastgpi dtugo oczekiwane
panowanie Mesjasza i Jego swietych: "I oZyli znowu, i krélowali razem z
Mesjaszem przez tysiqgc lat" (Ap 20,4 - Nowy Przektad).

Sposob, w jaki komentatorzy prébowali zlekcewazyc to przyszte mesjanskie
krélestwo, jest jedng z najbardziej druzgocacych rzeczy w catej historii
ztego traktowania stéw Pisma Swietego. Zmartwychwstanie $wietych
Scietych we wczesniejszych czasach, ktérzy majg krélowac z Jezusem (Obj.
20,4), moze oczywiscie odnosi¢ sie tylko do prawdziwego
zmartwychwstania. Z pewnoscig nie jest to opis obecnego powrotu, ktory
byt tradycyjnym poglagdem od czaséw Augustyna i $wiadectwem
antymesjanistycznego nastawienia tradycyjnego chrzescijanstwa. (Poglgd
ten nazywany jest rowniez amillennializmem).

81



Po "pierwszym zmartwychwstaniu" (Ap 20,5), ktére opisuje btogosc¢ tych,
ktorzy ozyli, poniewaz "bedq kaptanami BOGA i Chrystusa i bedq z Nim
krélowac przez tysigc lat" (Ap 20,6), nastepuje Drugie Przyjscie, ktére Jan
widziat w Objawieniu. Odpowiada to doktadnie sekwencji wydarzen
opisanej przez Pawta w 1 Koryntian 15:22-23. Po tym, jak wierzacy zostang
przywréceni do zycia poprzez zmartwychwstanie, bedg krélowaé z
Mesjaszem, tak jak Jezus obiecat w tekstach, ktére juz omowilismy. (Mt
19:28; tk 2:28-30; Ap 2:26; 3:21; 5:10).

Jesli doktadnie poréwnamy obszerny materiat przekazany nam przez
proroctwa Daniela, Izajasza, Pawta i Jezusa w Ewangeliach i Objawieniu,
otrzymamy dos¢ szczegétowy obraz wydarzen, ktére doprowadzg do
powrotu Mesjasza w regionie lIzraela. Jedng z cech Pawlowego opisu
Antychrysta, ktora jest czesto pomijana, jest jego cytat z Ksiegi Izajasza 11:4
w 2 Liscie do Tesaloniczan 2. Odnosi sie on do Asyryjczyka czasow
ostatecznych, ktory jest dalej opisany w mesjanskiej formie w Ksiedze
Izajasza 30:27 do 32:4 i "ktérego Pan Jezus usunie tchnieniem swoich ust i
zniszczy ukazaniem sie swego przyjscia” (2 Tes 2:8). Ostatni "krdl pétnocy”
(Dan 11), najwyrazniej wiadca Asyrii, znajduje sie na obszarze zajmowanym
wczesdniej przez imperia asyryjskie i babiloriskie.

W Biblii "krol Asyrii" prawdopodobnie odnosi sie do wtadcy Medoéw (zob.
Ezdrasza 6:22). Medowie uwazali sie za nastepcow Asyryjczykdw.

Pismo Swiete wydaje sie oczekiwaé, ze Antychryst bedzie pochodzit z tego
regionu i mozliwe jest, ze caty rozdziat 11 Ksiegi Daniela, poczawszy od
wersetu 5, jest przepowiednig wydarzen, ktére z naszego punktu widzenia
wcigz nalezg do przysztosci. Z historycznego punktu widzenia fragment ten
jest czasami nieco niejasny i nieweryfikowalny, poniewaz pomimo pewnych
podobienstw, nie odpowiada doktadnie kolejnosci kréléw syryjskich, ktorzy
zyli w IV-VIl wieku pne. Jesli czyta sie Daniela 11:5 do Daniela 12:3 jako
jednolita catos¢, to czes¢ z nich nie moze by¢ poparta faktami
historycznymi, a reszta jest tylko niedoskonale wypetniona. Wielkie
objawienie, ktore Daniel otrzymat w rozdziatach 10-12, aby pokaza¢ mu,
"co sie stanie z twoim ludem u kresu dni [dni bezposrednio poprzedzajgcych
krélestwo mesjanskiel, gdyZ wizja dotyczy jeszcze odlegtych dni" (Dan
10:14), powinno by¢ wysoko cenione przez wszystkich, a wezwanie Jezusa
do czytania Ksiegi Daniela i do

82



traktowac je powaznie (zob. Dn 10:14 i instrukcje Jezusa w Mt 24:15).
Proroctwa te zostaty oczywiscie przekazane Kosciotowi jako pocieszenie na
trudne ostatnie dni przed powrotem Mesjasza. Odniesienie Jezusa do
obrzydliwosci spustoszenia w Daniela 9:27; 11:31i 12:11 (poréwnaj z 8:13)
zwraca naszg uwage na kontekst tekstowy, w ktorym znajdujg sie te
wersety. Takie podejscie jest doktadnie metodg Nowego Testamentu.

"Kiedy krotki fragment Starego Testamentu jest cytowany w
Nowym Testamencie, czesto domyslnie odnosi sie do catego
kontekstu cytatu".

(D.A. Carson, Expositor’s Bible Commentary on Matthew; Zondervan 1984; str. 205).

Ze wzgledu na swoje uprzedzenia "teologia chrzescijaniska" stata sie
niechetna podazaniu za Jezusem lub Pawtem wtasnie wtedy, gdy chodzi o
(dla nich) odlegty przysztosé, ktéra poprzedza powrdt Jezusa. Nie ma
jednak logicznego powodu, aby traktowaé przyszte wydarzenia
przepowiedziane przez Jezusa w Ewangelii Mateusza 24 mniej powaznie niz
na przyktad Jego wypowiedzi w Kazaniu na Gérze. Wydaje sie, ze "teologia"
zrobita wszystko, co w jej mocy, aby oddzieli¢ Jezusa od tego, co dla nich
byto "nierozsgdnym" nauczaniem w Kazaniu na Gorze. Nowy Testament
przedstawia Syna Bozego jako nie mniej wiarygodnego w kontekscie jego
przysztych przepowiedni niz w kontekscie jego radykalnych roszczen
etycznych. Wszystkie relacje odzwierciedlajg mesjanskie przepowiednie i
wiare Mesjasza. Potrzebujemy kazdego szczegdétu Nowego Testamentu, aby
uzyska¢ petny obraz Jezusa historii i wiary. Koscioty nie mogg zatem
twierdzi¢, ze reprezentujg umyst Jezusa, dopoki nie przekazg swoim
cztonkom i $wiatu sumy wszystkiego, czego nauczat Jezus.

James Barr stwierdza, ze

"Ortodoksja, ktéra charakteryzuje sie tradycja, jest wspaniatym
przyktadem 'wybierania i wybierania', ktérego nie pochwala u
innych. Nawet "liberalna" teologia podazata za autoryzowanymi
stwierdzeniami Ewangelii o wiele wierniej w swoim spojrzeniu na
krélestwo BOZE".

(Pismo §wiete, autorytet kanonu, krytyka; Filadelfia: Westminster Press 1983; s.
40).

Niestety, "liberatowie" rozumieli krélestwo BOZE zupetnie inaczej niz Jezus.
Bultmann odrzucit catg nadzieje Nowego Testamentu na przyszto$é

83



i ogtosit przyszte krélestwo BOGA niewaznym jednym pociggnieciem:

"Oczekiwanie, ze Syn Cztowieczy przyjdzie na obtokach nieba, a
wierzgcy zostang pochwyceni w powietrze, aby sie z Nim spotkac,
spetnito sie".

(Nowy Testament i mitologia w Kerygmacie i micie; tom 1, 1948)

Jest oczywiste, ze zwigzani tradycjg chrzescijanie po prostu zignorowali lub
sttumili znaczng czes$¢ tego nauczania.

W 1926 r. William Temple, arcybiskup Canterbury, zauwazyt, ze

"Wielkim odkryciem czaséw, w ktérych zyjemy, jest ogromne
znaczenie, jakie Ewangelie nadaja krélestwu BOZEMU. Jest dla nas
bardzo dziwne, ze odgrywa ono tylko niewielkg role w teologii i
pismach religijnych z prawie catego okresu chrzescijariskiego. W
ewangeliach synoptycznych ma znaczenie, ktére nie moze by¢
wyzsze ".

(Personal Religion and the Life of Fellowship; Longmans, Green & Co. 1926; s. 69).

Poniewaz ewangelia jest ewangelig krélestwa BOZEGO, jej brak w teologii
oznacza, ze ktos utracit ewangelie.

W swoim wybidrczym traktowaniu relacji biblijnych kosScioty zdajg sie
potwierdzac tylko to, na co pozwala tradycja. Wiele z tego, czego nauczat
Jezus, zostato odrzuconych jako "zydowskie" lub "nieduchowe". W
tradycyjnej teologii wciaz istnieje tendencja antysemicka. To wtasnie
mesjanizm Jezusa Chrystusa (a zatem z definicji mesjanizm chrzescijanski)
tak bardzo ucierpiat z ragk niezrozumiatych pogarnskich komentarzy.

Ta godna ubolewania antymesjanistyczna tendencja, z jakg wielu teologéw
probuje kultywowac mesjanizm Nowego Testamentu i prorokéw Starego
Testamentu, czynigc go bardziej szanowanym, "religijnym" i "duchowym".
Pomyst uczynienia stéw Jezusa bardziej "duchowymi" ma swoje korzenie w
odmowie protestanckich reformatoréw uwierzenia w stowa Jezusa,
zwtaszcza w to, co powiedziat w Objawieniu.

"We wstepnych uwagach do swojego ttumaczenia Nowego
Testamentu (1522) Luter wyrazit silng nieche¢ do Objawienia i
oswiadczyt, ze dla niego ta ksiega ma tak wiele wad, ze nie uwaza
jej ani za apostolska, ani za proroczg (...) i nie moze uzna¢, ze
zostata napisana przez Ducha Swietego. Nie podobaty mu sie
rowniez nakazy i grozby

84



Ksiega ta nie spetnia oczekiwan, ktdre pisarz wyraza w odniesieniu
do swojej wfasnej ksiegi (Ap 22,18-19), ani obietnic
btogostawienstwa dla tych, ktérzy trzymaja sie tego, co jest w niej
napisane (Ap 1,3; 22,7), nawet jesli nikt nie wie, co to jest ...
Ponadto wielu ojcéw odrzucitoby te ksiege .... "W koricu kazdy
mysli to, co daje mu jego duch; mdj duch nie moze wejs¢ do tej
ksiegi, a to jest dla mnie wystarczajgcy powdd, by jej nie
szanowad, poniewaz Chrystus nie jest w niej nauczany ani
uznawany, co apostot jest zobowigzany czyni¢ ponad wszystko "."
Pézniej (1534) Luter znalazt w niej pewng uzyteczno$¢ dla
chrzescijanina... Dla niego jednak jest to nadal ukryte, ciche
proroctwo, dopdki pozostaje niezinterpretowane. Chociaz wielu
probowato je zinterpretowad, nic pewnego nie wyszto na jaw ...
Miat waqtpliwosci co do jego apostolskosci (Przedmowa do
Objawienia w wydaniu z 1545 r.) | wydrukowat go razem z
Hebrajczykow, Jakuba i Judy jako dodatek do swojego Nowego
Testamentu i nie umiescit go w spisie tresci.

Ogdlnie rzecz biorgc, stanowisko Reformacji charakteryzuje sie
powrotem do kanonu Euzebiusza, a tym samym nizszym
szacunkiem d | a Listu do Hebrajczykéw, Drugiego Listu Piotra,
Drugiego i Trzeciego Listu Jana, Listu Jakuba, Listu Judy i Ksiegi
Objawienia. Dla Zwingliego Objawienie "nie byto ksiegg biblijng".
Nawet Kalwin, ktéry bardzo wysoko cenit natchnienie, nie
interpretowat 2 i 3 Listu Jana oraz Ksiegi Objawienia".

("Objawienie", Hastings Dictionary of the Bible; tom 4)

Olshausen bezbtednie trafia w Slepy zautek wielkiego reformatora, gdy
mowi, ze ostatnia ksiega Biblii byta dla Lutra niejednoznaczna, po prostu
dlatego, ze...

. nie moégt zrozumieé¢ doktryny o krélestwie BOZYM na ziemi
jako catosci, ktéra zostata przedstawiona w Objawieniu i stanowi
rzeczywiste centrum wszystkiego, co zostato tam napisane".
(McCain; The Greatness of the Kingdom; str. 6)

Powinniémy réwniez dodaé, ze krélestwo BOZE na ziemi jest centrum
organizacyjnym catego Pisma Swietego i rdzeniem przestania zbawienia,
ktore gtosit Jezus.

85



12. Chrzest

Po ponad 40 latach zmagan z réznymi kwestiami biblijnymi i po tym, jak
wiele sie nauczytem, o$mielam sie zachecié¢ niektdrych braci i siostry do
zastanowienia sie nad kwestig chrztu. Chodzi o tych przyjaciét, ktorych
entuzjazm dla Biblii jest niekwestionowany i ktérzy zostali nauczeni, ze
chrzest w wodzie lub wodg jest bezuzytecznym rytuatem, ktéry nie jest juz
potrzebny dzisiejszym chrzescijanom. Argumentujg oni w nastepujacy
sposob: "Istniejg dwa dominujace rodzaje chrztu w Nowym Testamencie:

a.) Chrzest wodny - ktéry rozpoczat Jan Chrzciciel;

b.) Chrzest Duchem Swietym - chrzest, ktérym Jezus Chrystus
chrzci i czyni cztowieka chrzescijaninem".

Przyjrzyj sie uwaznie dwém powyzszym stwierdzeniom. Nie oddajg one w
petni tego, czego naucza Biblia. Brakuje tu waznego czynnika. Faktem jest,
ze Jezus réwniez chrzcit w wodzie. Dlatego istniejg trzy rodzaje chrztu, a nie
dwa:

a. Chrzest wodny Jana
b. Chrzest wodny praktykowany przez Jezusa i jego ucznidéw

c. Chrzest duchowy

WSszyscy znajg praktyke chrztu Jana. Zostata ona wyraznie zastgpiona
chrztem w imie Jezusa Chrystusa (Dzieje Apostolskie 19:1-7). Chrzescijanski
chrzest apostolski odbywa sie przez wode i Ducha.

W Ewangelii Jana 4:1-2 dowiadujemy sie, "ze Jezus uczynit i ochrzcit wiecej
ucznidéw niz Jan - chociaz sam Jezus nie chrzcit, ale czynili to jego
uczniowie".

Jana 3:22 moéwi: "Potem przyszedt Jezus i uczniowie jego do ziemi Judzkiej,
i tam zostat z nimi i chrzcit".

Nie ma zatem watpliwosci, ze Jezus chrzcit w wodzie (nawet jesli faktyczny
akt zanurzenia zostat prawdopodobnie przeprowadzony przez jego
uczniéw). Ten obrzed przyjecia byt chrztem dokonanym przez Jezusa -
chrzescijanskim chrztem w wodzie.

W Wielkim Nakazie uczniowie otrzymali zadanie pdjscia do wszystkich
naroddéw az do korica wieku i nauczania ich tego, czego nauczat Jezus. Czes¢
tego polecenia brzmi: "Chrzcijcie ich w imie Ojca i Syna, i Ducha Swietego"
(Mt 28:19). Jest to wyrazne

86



Jest to misja, ktéra pochodzi z ust Jezusa i okresla zasadniczy element
kierowania Kosciotem. Apostofowie wyraznie rozumieli to w ten sposdb.
Wezwanie Piotra skierowane do stuchaczy nie byto przestarzate:
"Nawrdccie sie i niech kazdy z was ochrzci sie w imie Jezusa Chrystusa na
odpuszczenie grzechéw waszych. | otrzymacie dar Ducha Swietego" (Dz
2:38). Typowe przyjecie do kosciota odbywa sie poprzez pokute, wiare w
ewangelie krélestwa Bozego i w imie Jezusa Chrystusa, a takze chrzest w
wodzie. W Dziejach Apostolskich 8:12 znajdujemy wczesne wyznanie wiary:

"A gdy uwierzyli Filipowi, ktéry gtosit ewangelie krdlestwa
BOZEGO i imie Jezusa Chrystusa, zostali ochrzczeni, zaréwno
mezczyzni, jak i kobiety".

Aby pozostawic¢ jak najmniej luk prawnych, tukasz donosi, ze poganie
musieli zosta¢ ochrzczeni w wodzie nawet po otrzymaniu Ducha Swietego.
Zostato to wyraZznie nakazane przez Piotra, ktéry sumiennie postepowat
zgodnie z instrukcjami Jezusa z Mateusza 28. Poprosit o wode i nakazat, aby
"ci, ktérzy otrzymali Ducha Swietego, zostali ochrzczeni" (Dz 10:47-48).

Kiedy Pawet odkryt nawrdconych, ktdorzy przyjeli jedynie chrzest wodny
Jana, udzielit im chrzescijanskiego chrztu wodnego w imie Pana Jezusa, po
uprzednim pouczeniu ich o tym (Dz 19:5). Kosciét Nowego Testamentu z
pewnoscia nie nauczat, ze chrzest Duchem Swietym zastepuje
chrzescijanski chrzest wodny. Oba te sakramenty nalezg do siebie i s3
zwyktym sposobem, w jaki dana osoba jednoczy sie z ciatem Chrystusa.

Pod koniec swojej postugi Piotr nadal moze moéwi¢ o "chrzcie, ktory nas
zbawia" jako o "prosbie do BOGA o dobre sumienie” (1 Piotra 3:21).
Oczywiscie nikt nie sugeruje, ze w wodzie jest cos "magicznego". Liczy sie
dzieciece poddanie sie poleceniu wydanemu przez Jezusa. Jest to po prostu
kwestia postuszenstwa, a postuszenstwo jest podstawg wiary, wiec jest to
"postuszenstwo wiary". "Kto wierzy w Syna, ma zywot wieczny; kto zas nie
jest postuszny Synowi, nie ujrzy zywota, lecz gniew BOZY cigzy na nim"
(Jana 3:36).

Chrzest nie moze zbawic osoby, ktéra nie prowadzi konsekwentnego zycia
chrzescijanskiego, tak samo jak jednorazowa decyzja, po ktérej nie
nastepuje zaangazowanie na cate zycie. Zbawienie dokonuje sie dzieki tasce
i

87



Wiara, ktdra oznacza zatem (stowami Pawta): "stawszy sie postusznymi z
serca obrazowi nauki, ktora zostata wam dana" (Rz 6:17). Nauka ta
obejmuje chrzest. Ten rodzaj zaproszenia nawrdéconych do stania sie
chrzescijanami jest czescig tego, co zbawienie przez wiare oznaczato dla
apostotow. Wszedzie, gdzie nauczali

"Postuszeristwo wiary" (Rz 1:5; 16:26).

BOG dat nam wtasciwa procedure przyjecia do Jego Kosciota. Chrzest w
wodzie jest publicznym wyrzeczeniem sie grzechu i decyzjg stuzenia Bogu
i Mesjaszowi. Okreslenia takie jak "cielesny porzadek" czy "legalizm" nie
odzwierciedlajg apostolskiego nauczania na temat chrzescijanskiego chrztu
wodnego. Sam Jezus zostat ochrzczony w wodzie (tukasza 3:21). On "czynit
uczniow" i chrzcit ich (Jana 4:1) i polecit swoim nasladowcom, aby "czynili
uczniow" i chrzcili ich az do Jego powrotu pod koniec tego wieku (Mateusza
28:19-20).

Nie ma potrzeby, aby dzieli¢ lub spieraé sie o te prostg kwestie, ktdra nie
byta problematyczna dla miliondw czytelnikow Biblii i tysiecy badanych
interpretatoréw Pisma Swietego na przestrzeni wielu stuleci.

Sg ewangelicy, ktorzy uznaja, ze wezwanie Piotra do pokuty i chrztu
znacznie rézni sie od dzisiejszych sformutowan ewangelizacyjnych. W
swojej ksigzce "Nawrdcenie w Biblii" R.T. France zauwaza, ze

"nasza tendencja do postrzegania chrztu jako symbolicznego
dodatku lub do odczuwania dyskomfortu z powodu wigczenia
fizycznego aktu jako czesci procesu duchowego nawrdcenia jest
sprzeczna z wyraznie 'realistycznym"  jezykiem Nowego
Testamentu na temat zbawczego znaczenia chrztu (zob. J 3:5; Rz
6:3-4; Ga 3:27; Kol 2:12; Tt 3:5; 1 P 3:20-21). Nie ma zadnych
nowotestamentowych powodow, aby wierzy¢é, ze sam chrzest
czyni cztowieka chrzescijaninem, a idea, ze istniejg nieochrzczeni
chrzescijanie jest réwniez obca takiemu mysleniu. Bez chrztu
wierzgcy nie mogtby wejs¢ do wczesnego kosciofa".

(S. Smalley, Evangelical Quarterly; 65:4,1992, s. 306)

Dlatego prosimy naszych drogich braci i siostry, ktérzy sg w btedzie
"duchowy" poglad, ze fizyczny akt chrztu nie jest czescig chrzescijanskiego
uczniostwa: To gnostycyzm stworzyt to btedne oddzielenie chrztu od
uczniostwa.

88



miedzy tym, co fizyczne, a tym, co duchowe. Apostotowie, ktérzy nakazali
chrzest wodny, byli postuszni nakazowi Chrystusa, tak jak my powinnismy
by¢. Kazdy, kto chce by¢ chrzescijaninem, musi uznaé, ze Jezus jest Panem
jego wiary we wszystkim. Nie ma prawdziwego wyznania Jezusa jako Pana
bez postuszenstwa (Rz 10:9).

13. Jezus - droga do zycia wiecznego

Wiekszos$¢ ludzi oddataby wszystko, aby médc przedtuzaé swoje zycie w
nieskonczonos$¢. Jezus ztozyt zdumiewajgce osSwiadczenie, ze jest w
posiadaniu tajemnicy zycia wiecznego. Przyszedt, aby przynies¢ "Zycie i
niesmiertelnos¢ na Swiatto” (2 Tymoteusza 1:10). Ta niezréwnana
informacja jest dostepna tylko przez wiare w Jego nauczanie, Jego stowa,
Jego ewangelie krélestwa oraz przez wiare w Jego Smier¢ i
zmartwychwstanie.

Chrzescijanie czesto niejasno mowig o "zyciu wiecznym". Termin ten nie
odzwierciedla w petni pierwotnej idei. Doktadniej oznacza ono "zycie w
przysztym wieku". Jest to zydowski termin, ktéry Jezus uwielbiat i czesto
uzywat. Mozna go znalezé w Ksiedze Daniela 12:2, gdzie znajduje sie wielka
obietnica zmartwychwstania dla $pigcych umartych. Kiedy wielu ludzi
obudzi sie ze snu Smierci w prochu ziemi (Dan 12:2), otrzymajq "Zycie
wieku" [wieku, ktéry ma nadejs¢]. Jest to wiek przyszty, poniewaz jest to
wiek historii Swiata, ktéry nastgpi po przysztym zmartwychwstaniu
umartych. Zmartwychwstanie wszystkich wierzacych nastgpi, gdy Jezus
powrdci (1 Koryntian 15:23). Tak wiec ten cenny werset z Ksiegi Daniela
12:2 méwi nam z zadziwiajaca prostota, co jest teraz z umartymi i gdzie oni
teraz s3. Jest to jedno z najwyrazniejszych biblijnych swiadectw na temat
obecnego stanu zmartych przed zmartwychwstaniem. Oni $pig - bez
Swiadomosci. Ta prawda powinna raz na zawsze udowodni¢, jak
bezuzyteczne sg "modlitwy" do Maryi lub innych "zmartych swietych".

Zycie przysztego wieku, o ktérym méwi najpierw Daniel, a nastepnie Nowy
Testament, jest naprawde zyciem nieograniczonym, ale jest to zycie, ktére
zostanie w petni zrealizowane dopiero w przysztym wieku.

89



i moze zosta¢ w petni osiggniety. Oznacza to, ze bedzie "przyszty wiek".
Czas bedzie nadal istniat w tym nadchodzgacym wieku, a ziemia zostanie
odnowiona pod zarzadem Mesjasza Jezusa, ktéry powrdci w mocy i chwale
na poczatku tego nowego wieku - a nie siedem lat przed tym momentem,
aby przeprowadzié¢ tajne uniesienie, jak sugerowali i propagowali niektorzy
znani kaznodzieje.

Ttumacze Biblii czasami utrudniaja nam zrozumienie oryginalnego
znaczenia. Biblia Krola Jakuba ($wietna na swoj sposéb, ale bardzo wadliwa
w niektdrych wersetach) chciataby, abysmy uwierzyli, ze "nie bedzie wiecej
czasu", kiedy Jezus powrdci! Werset z Objawienia 10:6 w rzeczywistosSci nic
takiego nie méwi. Oznacza jedynie, ze "nie bedzie zwfoki". Drugie Przyjscie
nastgpi natychmiast. Ale czas bedzie trwat: Bedzie to czas Krdlestwa
Bozego na ziemi. Koscioty majg réwniez tendencje do utrudniania
zrozumienia Biblii pod pewnymi wzgledami. Podczas gdy wciaz gtosza, ze
celem chrzescijan jest "niebo", Biblia méwi doktadnie co$ przeciwnego.
Jezus obiecat swoim nasladowcom ziemie jako przyszte dziedzictwo.
Cytujgc Psalm 37:11, Jezus okreslit, ze nadziejg jego ucznidow jest
dziedzictwo ziemi (Mt 5:5). Jezus ogtosit te obietnice jako centralny punkt
swojego Kazania na Goérze. Kazanie na Gorze i wszystkie inne nauki
gloszone przez Jezusa zostaty nam dane jako niezbedne instrukcje dla
naszego obecnego zycia, abysmy mogli przygotowac sie do wejscia do
Krélestwa Bozego na tej ziemi, kiedy zostanie ono ustanowione wraz z
Powtdrnym Przyjsciem Jezusa. Podczas Powtdrnego Przyjscia, S$piacy
wierzgcy wszystkich czaséw obudzg sie z obecnego snu Smierci w "ziemi
prochu" (Dan 12,2), a nastepnie "odziedziczg ziemie", jak obiecat Jezus
(Mat. 5,5), a nawet "bedq krélowac jako krélowie z Jezusem na ziemi" (Obj.
5,10; zob. takze Obj. 20,9, gdzie opisano, ze swieci Zyjq na ziemi.

Zgodnie z poprzednim wersetem (Obj. 5,9), Jezus umart, aby podpisaé
przymierze krélestwa swojg krwig i zapewni¢ nam przebaczenie poprzez
swojg odkupieniczg $mier¢. Podczas Ostatniej Wieczerzy Jezus mowit o tej
"krwi przymierza"; to przymierze jest umowa, kontraktem, obietnicg BOGA,
aby dac¢ chrzescijanom (Jezus méwit do apostotéw, ktérzy reprezentowali
te wiare) krolestwo BOGA wraz z Jezusem. "Postanawiam wam, jak mi
rozkazat Ojciec maj, krélestwo (...) abyscie zasiedli na tronach i sqdzili
dwanascie [zjednoczonych] pokolen Izraela" (tuk. 22:29-30). Jezus wiasnie
mowit o przebaczeniu.

90



Jego krwi nowego przymierza (tukasza 22:20). Jako "nowy Mojzesz" i
"nowy Jozue" obiecuje wierzacym ziemie i krélestwo BOZE, ktére zostato
ustanowione na ziemi. Jest to potwierdzenie starej "obietnicy ziemi" danej
Abrahamowi.

Kiedy Jezus mowit o "tej ewangelii krolestwa" (Mt 24:14), podat
wyczerpujgcy tytut dla planu ludzkiej nieSmiertelnosci w przysztym
krélestwie. Podobnie jak "ta ksiega prawa" (Tora) zostata przekazana przez
Mojzesza (Pwt 30:10), Ten, ktory jest wiekszy od Mojzesza, dat nam nowa
Tore, ktéra jest streszczona pod nazwg "ewangelia krélestwa".

Patriarcha Abraham jest znany w Pismie Swietym jako ojciec wiernych. Jego
wiara jest wzorem dla wiary chrzescijaiskiej. Wierzacy sg opisywani jako
ludzie, ktérzy krocza $ladami wiary Abrahama (Rzymian 4:16). Zaréwno
Zydzi, jak i poganie sg dziedzicami tej samej obietnicy, ktérg BOG dat
Abrahamowi. Chrzescijaniska ewangelia zostata zwiastowana Abrahamowi z
wyprzedzeniem (Gal 3:8). Boskie obietnice dane Abrahamowi, Izaakowi i
Jakubowi sg mocnym fundamentem ewangelii Nowego Testamentu.
Abrahamowi obiecano ziemie Kanaan (na wtasnos¢) i potomkdw.
Jednostronna oferta Boga byta dla niego gwarancja jednego i drugiego,
"nasienia i ziemi". Nasienie lub potomkowie mieli by¢ liczni, ale w
szczegblnym sensie takie jedna osoba, a jest nig Chrystus (Gal 3:16).
"Ziemia" byta ziemia obiecana, a doktadnie]j ziemia obietnicy (Hbr 11:9). W
tej ziemi obiecanej patriarchowie zyli "jak w obcej ziemi" (Hbr 11:9) i
wierzyli, opierajac sie na Bozym stowie, ze ziemia, w ktorej zyli, pewnego
dnia zostanie przeksztatcona w "niebianskie" krélestwo BOGA na ziemi.
Oznacza to, ze ziemia naprawde nalezata do nich dzieki Bozej obietnicy, ale
nie posiadali jeszcze zadnej z nich za zycia. (Abraham musiat kupi¢ niewielki
kawatek ziemi od faktycznych witascicieli ziemi, w ktérej on i jego zona Sara
mogli zosta¢ pochowani).

Niezwykle wazng prawdg ewangelii jest to, ze Abraham rzeczywiscie
mieszkat w ziemi obiecanej (Hbr 11:9). Dowodzi to bezsprzecznie, ze ziemia
obiecana nie jest "niebem", miejscem odlegtym od naszej planety. Ziemia
Obiecana byta obszarem na Bliskim Wschodzie. Obszar ten pozostaje
Ziemig Obiecana. Bedzie to centrum przysztego krélestwa. Jego prawowity
krél, Mesjasz, powrdci, aby przejgé te ziemie i ustanowié wokot niej swoje
rzady.

91



aby rozszerzy¢ $wiat. Ziemia obiecana jest zatem niczym innym jak
obiecanym krélestwem BOZYM, ktére stanowi centrum zbawczej ewangelii
Jezusa. Na podstawie Bozej obietnicy Jezus mogt powiedzie¢ w rédwnej
mierze: "Bfogostawieni cisi, albowiem oni na wtasnos¢ posiqdq ziemie"
(Mt 5:5) i "Bfogostawieni ubodzy w duchu, albowiem do nich nalezy
krélestwo niebieskie" (Mt 5:3). (Zydowskie wyrazenie "krélestwo
niebieskie" lub "krdlestwo niebieskie" (uzywane tylko przez Mateusza)
oznacza to samo, co "krélestwo BOZE". Pochodzenie tego krélestwa jest
boskie, niebianskie, ale nie oznacza to, ze znajduje sie ono w niebie. Jest
ono nadal utrzymywane przez BOGA w niebie, dopdki Jezus nie powrdci na
ziemie, aby ustanowic je z Jerozolimy (1 Piotra 1:4; Kolosan 1:5).

Aby obietnica wypetnita sie na Abrahamie, musi on powrdéci¢ do zycia
poprzez zmartwychwstanie. Tylko wtedy otrzyma obiecang nagrode i
dziedzictwo, na ktdrym opierato sie Boskie przymierze (zob. Hbr 11:13, 39-
40).

Kiedy nadejdzie Krélestwo (jak modlimy sie w modlitwie Panskiej: "Przyjdz
Krélestwo Twoje"), Abraham, lzaak, Jakub i wierni Starego i Nowego
Testamentu powstang z martwych (z ich obecnego snu w prochu ziemi -
Dan 12:2) i zgromadza sie na wielkiej uroczystosci, ktéra ustanowi Nowy
Wiek Krélestwa Bozego na ziemi (Mat. 8:11). Wielu innych przybedzie ze
wszystkich zakatkéw ziemi, aby dotgczy¢ do nich na tej spektakularnej
uczcie (tk 12:28-29). Abysmy mogli zajgé miejsce na tej uczcie, Jezus wzywa
nas do starannego i pilnego przygotowania sie juz teraz. Dokfadnie o tym
mowi Ewangelia. Jezus wzywa nas, aby$my uczynili krélestwo BOZE naszym
priorytetem, abySmy mogli otrzymaé w nim miejsce (Mt 6:33). Wszystkie
inne ambicje i dziatania muszg zajgé drugie miejsce. Jezus nazwat swoje
przestanie "ewangelig krélestwa BOZEGO" (Mk 1:14-15), a kiedy Mateusz
uzywat stowa ewangelia, zawsze moéwit o "ewangelii krolestwa" (Mt 4:23;
9:35; 24:14; zob. takze 26:13). Jezus wyjasnit swojg misje w tukasza 4:43 w
nastepujacy sposéb: "Musze glosi¢ dobrqg nowine o krolestwie BOZYM
takze w innych miastach, gdyz w tym celu zostatem postfany". Poniewaz wystat
swoich nasladowcow z tg samg misjg (tukasza 9:2 i 60; Mateusza 28:19-20;
tukasza 24:47), powinnismy by¢ w stanie oczekiwa¢ wszedzie kosciotow i
zboréw, ktére zajmujg sie krélestwem BOZYM. Jednak w dzisiejszym
gtoszeniu "Ewangelii" koncepcja ta w oczywisty sposdb zanikta.

92



Wedtug tukasza 24:47 Jezus oswiadczyt, ze "pokuta i przebaczenie" sg
oferowane tylko na podstawie jego imienia, tj. na podstawie jego
objawienia ewangelii. Podobnie jak w Ewangelii Marka 4:11-12,
zrozumienie przestania o krélestwie (Mt 13:19) jest zasadniczym
elementem przyjecia Jezusa. Jezus czesto wypowiadat to stwierdzenie.
Ostrzegt nas, ze "kto sie wstydzi mnie i moich stéw", bardzo zle wypadnie
na sadzie (Mk 8:38). Oddzielenie Jezusa od lJego stow jest najwiekszg
teologiczng katastrofg, ktérej nalezy unika¢ za wszelkg cene. Szatan ma do
dyspozycji tylko jedng sztuczke, ktérej uzywa w réznych formach: Chce
oddzieli¢ Jezusa od Jego nauk / Jego ewangelii (zob. takze 2 Jana 7-9; 1
Tymoteusza 6:3).

Swoim naglacym wezwaniem do pokuty i wiary w ewangelie krélestwa (Mk
1:14-15 - podsumowanie wiary chrzescijanskiej wedtug Jezusa), Jezus w
rzeczywistosci zapraszat ludzi na catym sSwiecie, aby zajeli z nim miejsce
jako przywédcy w przysztym krélestwie obiecanym przez BOGA. Jako
Mesjasz, Jezus chciat uporzadkowac swiat, ale wiedziat, ze najpierw musi
umrzeé, a nastepnie zmartwychwstac i opusci¢ ziemie na pewien czas.
Obecnie jest po prawicy Boga, ale powrdci na ziemie, gdy nadejdzie czas,
aby ustanowic krélestwo na ziemi.

Psalm 110:1 jest bardzo pomocnym wersetem w tym kontekscie. Jest to
"tekst dowodowy" preferowany przez apostotow i Jezusa. Jest on
przywotywany 23 razy w Nowym Testamencie - a zatem jest cytowany
znacznie czesciej niz jakikolwiek inny werset Starego Testamentu. Ma on
ogromne znaczenie. Ale ten psalm ma réwniez rewolucyjne znaczenie,
poniewaz méwi nam co$ o relacji miedzy Bogiem a Jezusem.

Powiedz mojemu Panu: "SigdZ po mojej prawicy, az uczynie
twoich wrogéw podndzkiem twoich stop".

Psalm 110:1 jest oswiadczeniem BOGA (jesli w twojej Biblii brakuje
oryginalnego stowa "powiedzenie"”, werset ten jest zle przettumaczony).
Jest to "powiedzenie Jahwe" (JHWH, JEDYNEGO BOGA Biblii Hebrajskiej,
Zydow i chrzescijan Nowego Testamentu) do Pana Dawida, do Mesjasza;
1000 lat przed poczatkiem jego istnienia w tonie Maryi Dziewicy, BOG
przemawia do niego tutaj.

Chciatbym réwniez zwréci¢ uwage na prosty fakt, ze Pan Dawida nie jest
Panem Dawida. Istniejg przektady Biblii, ktore nie czynig czysto wizualnego
rozréznienia miedzy "Panem" a "Wtadcg" (HfA, Schlachter 2000,

93



NGU, GNB, EinhU, NLB). O co tu chodzi? Chodzi o niezwykle wazna prawde
o tym, kim jest Jezus. On nie jest BOGIEM, PANEM, poniewaz stowo w
natchnionym tekscie nie jest stowem dla BOGA, ale stowem dla wyiszej
istoty ludzkiej, dla ludzkiego pana. Nie dla Pana, ktéry jest BOGIEM, ale dla
Pana, ktdéry jest wysoce wywyziszonym, jedynym autoryzowanym
przedstawicielem JEDNEGO BOGA. Mozesz zweryfikowa¢ ten fakt z
rabinem lub przyjacielem, ktéry potrafi czyta¢ hebrajski Stary Testament.
Hebrajskie stowo okreslajgce status Syna Bozego w Psalmie 110:1 to
adoni. Stowo to wystepuje 195 razy w Biblii Hebrajskiej i nigdy nie odnosi
sie do BOGA. Kiedy BOG jest opisywany jako "PAN", opiera sie to na innym
stowie, a mianowicie Adonai. Dzieki tej pisowni Biblia dokonuje
starannego rozréznienia miedzy BOGIEM a cztowiekiem. BOG jest BOGIEM,
PANEM (Adonai) lub, gdy uzywane jest Jego osobiste imie, jest to
"Jahwe". Jezus jest Jego wyjgtkowym, bezgrzesznym, ludzkim Synem
poczetym przez dziewice (adoni; méj Pan, tk 1:43; 2:11). Stowo Adonai
wystepuje 449 razy w Starym Testamencie i odréznia JEDYNEGO BOGA od
wszystkich innych. Adonai nie jest stowem, ktdre opisuje Syna Bozego,
Jezusa, w Psalmie 110:1 (niestety, wielu teologéw i komentatoréw btednie
wyjasnia fakty zwiqzane z tym punktem).

Adoni wystepuje 195 razy i odnosi sie tylko do ludzkiego pana (czasami
takze do aniota), tj. do kogos, kto nie jest BOGIEM. Fakt ten powinien
uniewazni¢ liczne argumenty i wyznania z czaséw postbiblijnych, ktére
podprogowo zaciemnity najprostszg i elementarna biblijng prawde, ze BOG
jest jedng osobg i ze Mesjasz jest drugim Adamem, "cztowiekiem
Mesjaszem" (1 Tymoteusza 2:5). Ten '"cztowiek Mesjasz Jezus"
odzwierciedlat charakter i wole swego Ojca tak doskonale i konsekwentnie,
ze mégt powiedzie¢: "Kto mnie widziaf, widziat Ojca" (Jana 14:9). Niemniej
jednak nie modgt nic uczyni¢ sam z siebie (J 8:28). Zawsze byt zalezny od
swego Ojca, od BOGA i Jemu podlegat.

Powrét do ewangelii krélestwa

Jest to zbawcze przestanie, ktére Jezus i Pawet zawsze oferowali swoim
stuchaczom (Mt 4:17+23; 9:35; 24:14; Mk 1:14-15; tk 4:43);

Dzieje Apostolskie 1:3+6; 19:8; 20:25; 28:23+31). Jezus, ktéry gtosit ewangelie
Kréla

94



BOG nakazat apostotom i uczniom nie$¢ to samo przestanie, ewangelie
krélestwa BOZEGO, catemu $wiatu az do konca tego wieku (Mt 28:19-20).

W pdiniejszych latach polecenie to byto oczywiscie Zle realizowane,
poniewaz wyznajacy chrzescijanie uzywali wszelkiego rodzaju opiséw
wyjasniajgcych ewangelie, z wyjgtkiem tego, ktory zawsze pochodzit z ust
Jezusa: "Ewangelia krélestwa". Kiedy poréwnamy tukasza 9:11 z Dziejami
Apostolskimi 28:30-31, widzimy, ze Jezus i Pawet wielokrotnie "przyjmowali
ludzi” i w ten sposdb zaczeli porusza¢ najwazniejszy temat ewangelii:
Krélestwo BOZE.

Co zaskakujgce, sg dzi$ nawet chrzescijanie, ktdrzy wierza, ze ewangelia
gtoszona przez Jezusa nie powinna by¢ w ogodle gtoszona. Btednie wierzg, ze
Pawet otrzymatby inng ewangelie dla pogan. Gdyby tak byto, Pawet sam
obtozytby sie klagtwa za porzucenie jedynej prawdziwej ewangelii (Gal 1:8-
9). Istnieje bowiem tylko jedno zbawcze przestanie, ktére nalezy
zaoferowac wszystkim ludziom.

Nie sposéb przeceni¢ znaczenia ewangelii krélestwa. Dzieki niej Jezus
wskazuje nam wtasciwg droge. Przedstawia nam przestanie, ktére mozemy
zrozumieé naszym umystem i w ktérym obiecane jest nam Zycie wieczne.
Oto krotki opis tego, jak powinienes postepowac z przestaniem krélestwa:

Po pierwsze, musisz ustysze¢ go w poprawnie wyjasnionej wersji.

Po drugie, musisz uchwyci¢ je ze zrozumieniem, tj. ze
zrozumieniem "dziecka", ktdrego oczy i uszy sg otwarte na boskie
objawienia (zob. Ef 1:13).

Po trzecie, musisz trzymac sie go w swoim zyciu, nawet jesli
przesladowania, strach lub pozgdanie innych rzeczy chcy cie od
niego odciagnac (tk 8:15).

Jezus wyraznie opisat wszystkie te punkty w swoim fundamentalnym
przyktadzie ziarna i gleby (w przypowiesci o siewcy - Mt 13; Mk 4; tk 8). W
tym wspaniatym teologicznym "zestawieniu" Jezus wskazuje, ze zbawienie
jest procesem, ktéry musi sie rozpoczaé, trwa¢ i trwa¢ do konca.
Decydujgcym czynnikiem na poczatku jest ciggte przyjmowanie "nasienia",
ktérym jest ewangelia krélestwa w formie gtoszonej przez Jezusa. Tylko ci,
ktérzy wierzg do konca

95



Ci, ktérzy mocno trzymajq sie tej wiary i sg postuszni, zostang zbawieni (Mt
24:13). Dla chrzescijan Nowego Testamentu zbawienie mozna poréwnac do
wyscigu. Cel, zbawienie, "jest teraz blizej niz wtedy, gdy uwierzylismy po raz
pierwszy" (Rzymian 13:11 - NLB). Jestesmy "zbawieni teraz" (1 Kor 1:18;
15:2) i zostaliSmy zbawieni "w nadziei" (Rz 8:24) i bedziemy zbawieni, gdy
Jezus powrdci (1 Tes 1:10).

Nigdy nie zdobedziesz ztotego medalu, jesli nie zaczniesz biec, gdy wystrzeli
pistolet startowy. Zbawienie jest wyscigiem, ktéry musi by¢ prowadzony do
mety, a impulsem, ktéry sprawia, ze zaczynamy, jest ewangelia krélestwa,
poprzez ktdrg BOG daje nam site do wytrwania (1 Tes 2:13; J 6:63).

Jak osiggnac¢ zycie wieczne

Oto kilka wyjasnien na temat tego, w jaki sposdb mozna osiggng¢ wieczne
zycie.
Styszysz ewangelie / stowo krdlestwa. Rozumiesz je i reagujesz na
nie, nadajagc mu pierwszenstwo w swoim zyciu. Cenisz je tak
wysoko, ze (mowigc metaforycznie) sprzedajesz caty swoj
majatek, aby kupic te jedng nieruchomosé¢, w ktérej zakopany jest
skarb, drogocenna pertfa, tajemnica niesmiertelnosci. Jesli dazysz
do zycia wiecznego, musisz zada¢ sobie pytanie, czy jest co$
innego w twoim zyciu, co moze przyciggna¢ twojg uwage w ten
sam sposéb?

Jak ta iskra zycia rozwija sie teraz w tobie? Jest to poczatek nowego
stworzenia poprzez Stowo Boze. Stowa Ewangelii sg twérczym narzedziem
BOGA, s3g "iskrg" Jego wtasnej niesmiertelnosci, ktora jest przekazywana
wierzgcej osobie poprzez stowa gtoszone przez Jezusa. "Stowo Boze" nalezy
rozumieé nie tylko jako Biblie jako cato$¢. W szczegdlnosci chodzi rdwniez o
ewangelie krélestwa, przestanie niesmiertelnosci i sposéb, w jaki mozna ja
osiggnac¢ (Mt 13:19: "Stowo krélestwa" = Mk 4:14: "Stowo" = tk 8:11:
"Stowo BOGA"). Stowo jest twdérczym narzedziem BOGA. Jest to czes¢ Jego
samego, za pomocg ktérej wyraza On swoje pragnienie wobec nas, ludzi.
Poprzez swoje stwodrcze Stowo, BOG chce przekaza¢ nam swojg wiasna
niesmiertelnos¢ i podzieli¢ sie nig z nami. ON chce, aby ludzie zyli wiecznie.
ON

96



chce da¢ nam zycie wieczne (dzieki Swojej tasce). ON przekazuje nam swoje
"nasienie"”, ktore pozwala temu nowemu zyciu i witalnosci kietkowac w nas,
co jest poczatkiem lub zaliczkg, pierwszg ratg naszej nieSmiertelnosci (Ef
1:14). Kiedy to "nasienie" pojawi sie w naszych sercach i umystach,
dokonamy przejscia ze smierci do zycia.

Jana 5:24 wspaniale podsumowuje ten proces odkupienia:

"Zaprawde, zaprawde, powiadam wam: Kto stucha stowa mego
[przestania Ewangelii] i wierzy Temu, ktory Mnie postat, ma zycie
wieczne [zycie przysztego wieku] i nie stanie przed sgdem, lecz
przeszedt ze $mierci do zycia."

W obliczu wszelkich trudnosci, rozproszen, utrapien i przesladowan
wszystko zalezy od ustyszenia, uchwycenia i trzymania sie tego cennego
stowa/ewangelii krélestwa. Nic dziwnego, ze Jezus opisat krélestwo za
pomocyg przemyslanych termindéw, takich jak drogocenna perta lub skarb
wszystkich skarbow, aby zaimponowac¢ nam jego nieoceniong wartoscig.
Zbawcze przestanie Jezusa nazywane jest w Biblii "nasieniem” (tk 8:11). To
ziarno musi by¢ przechowywane w naszych umystfach. Jest ono zasiewane
poprzez gtoszenie. Musi byé przechowywane "w szczerym i dobrym sercu”
(tk 8:15). Ci, ktorzy otrzymali nasienie "w szczerym i dobrym sercu”,
"przyniosq owoc wytrwaty" (tk 8:15). Wszyscy autorzy Biblii opowiadajg te
samg historie. Wszyscy oferujg ten sam "przepis" na niesmiertelnos¢.
"Mechanizmy" i proces wchodzenia w nieSmiertelnos¢ sg opisane w ten
sam sposOb przez wszystkich autoréw pism Nowego Testamentu. Jakub
mowi, ze to nowe narodzenie, kietkowanie nowego zycia z nasienia
ewangelii - poprzez stowo - dzieje sie poprzez stowo prawdy (Jakuba 1:18;
zob. takze Jana 17:17: "Twoje sfowo jest prawdq"). Stowo musi sie w nas
zakorzeni¢: "Przyjmijcie z tagodnosciq wszczepione [zasiane] sfowo, ktére
jest zdolne zbawi¢ dusze wasze" (Jk 1:21).

Stowo to jest ewangelig krélestwa BOZEGO, tak jak glosit jg Jezus. Mateusz
nazywa jg "sfowem krolestwa" (Mt 13:19). Jakub oczywiscie bardzo dobrze
znat przypowies¢ o siewcy. Jako rzecznik Mesjasza, Piotr upewnit sie, ze
pamietamy proces odkupienia; jest to wiedza, ze mozemy o0siggnac
nieSmiertelnos¢, jesli narodzimy sie na nowo. On, podobnie jak Jezus i jego
przyrodni brat Jakub, mdwit o Stowie jako o "niezniszczalnym nasieniu" (1
Piotra 2:9), a takze o "niesmiertelnym nasieniu".

97



1,23) - nasienie, ktére niesie zarodek niesmiertelnosci. To nasienie
przekazuje prawdziwg nature BOGA. Uczestniczagc w tej naturze poprzez
nasienie poselstwa Krélestwa zasiane w naszych sercach, uczestniczymy w
wiecznym zyciu BOGA. Nasienie, ktdre otrzymalidmy i zachowalismy,
tworzy w nas nowa osobowos¢, czyni nas nowymi stworzeniami,
narodzonymi na nowo istotami ludzkimi przeznaczonymi do zycia
wiecznego (1 Piotra 1:23-25). Absolutnie niezbednym kluczem do tych
tajemniczych drugich narodzin jest "stowo, ktore zostafo wam zwiastowane
jako ewangelia” (1 Piotra 1:25). Stowo to ujawnia tajemnice boskiego
planu, ktéry On przygotowat dla ludzkosci w Chrystusie.

Apostot Jan znat to nasienie i wiedziat, ze jest ono kluczem, dzieki ktéremu
mozemy uzyskac przebtysk nieSmiertelnosci.

"narodzi¢ sie na nowo". W Ewangelii Jana 3:3 Jezus powiedziat do
zydowskiego nauczyciela: "Jesli sie ktos nie narodzi powtdrnie, nie moze
ujrze¢ krélestwa BOZEGO". Nie ma zycia wiecznego bez narodzenia sie na
nowo! A bez zywego "nasienia” nie ma odrodzenia. Sw. Jan przypomniat
pozniej swoim czytelnikom, ze odrodzenie pochodzi z nasienia. Wiedziat
réwniez o niezmierzonej wartosci cennej doktryny o nasieniu i glebie
gtoszonej przez Jezusa. Jan powiedziat, ze osoba, ktora "narodzita sie z
BOGA, nie popetnia grzechu, poniewaz JEGO nasienie pozostaje w niej"
(1 Jana 3:9).

Czyniac odrodzenie absolutnie koniecznym warunkiem wstepnym
nieSmiertelnosci, Jezus wyjasnit rowniez, ze przyjecie przestania krélestwa
jest kluczem do zycia wiecznego: "Kto nie przyjmie krélestwa BOZEGO jak
dziecko, nie wejdzie do niego" (tk 18:17). "lesli nie stuchacie poselstwa o
krélestwie i nie przyjmujecie go, nie mozecie pokutowac i otrzymac
przebaczenia" (Mk 4:11-12). Marek, ktéory mowi nam tutaj o Jezusie,
wskazuje, ze zrozumienie i Swiadome uchwycenie przestania o krélestwie,
tak jak gtosit je Jezus, jest warunkiem pokuty i przebaczenia. Diabet,
ktory wie, jak katastrofalne jest to przestanie o krdlestwie dla jego
wiasnych przeciwnych dziatan, prébuje "usungc stowo z ich serc, aby nie
uwierzyli i nie zostali zbawieni" (tk 8:12).

W tej przypowiesci o siewcy znajduje sie prawdziwy rdzen przestania Jezusa
o niesmiertelnosci. Zwrd¢ uwage na niezwykte stowa naszego wielkiego
rabina, ktére wypowiedziat ze statku zakotwiczonego niedaleko brzegu
Jeziora Galilejskiego:

98



"Zostato wam dane przez BOGA, abyscie zrozumieli tajemnice
krélestwa BOZEGO. Ale wszystkim innym s3 one opowiadane w
ukrytych przypowiesciach, aby wypetnito sie Pismo: "Widzg, co
czynie, ale nie rozumiejg, co to znaczy. Styszag Moje stowa, lecz ich
nie rozumieja. Dlatego nie odwrdcg sie od swoich grzechéw i nie
otrzymajg przebaczenia". Ale jesli i tej przypowiesci nie
rozumiecie, jakze zrozumiecie inne przypowiesci, ktére wam
opowiem?". (Marka 4:11-13 - NLB)

Pawet i odrodzenie

Oczywiscie Pawet znat rowniez sekrety niesmiertelnosci. Nauczat, ze
odrodzenie - tj. stanie sie nowa osobg - nastepuje poprzez odnawiajgca
moc Ducha Bozego (Ga 4:29) i poprzez ewangelie (Ga 3:2). Chrzescijanie to
ludzie, ktorzy narodzili sie dzieki Duchowi i obietnicom ztozonym
Abrahamowi (Ga 4:23); sg odbiorcami "Ducha Swietego obietnicy” (Ef
1:13). Nie ma znaczenia, czy méwimy o Duchu Bozym, czy o Stowie Bozym
jako narzedziu odrodzenia. Zaréwno Duch, jak i Stowo s3 twodrcza
obecnoscia i mocg BOGA, za pomocg ktérych wykonuje On swoje
najpotezniejsze i najbardziej tajemnicze dzieto: Wytwarzanie nasienia,
ktére daje ludziom nieSmiertelnos¢, dar Zzycia w nadchodzgcym
wieku/krélestwie. W Ksiedze Rodzaju 1 "Duch Bozy unosit sie nad wodami"
i "Bog rzekt ..." (Rdz 1:2-3). Stowo Boze byto aktywne w Jego duchu. (Duch
ma taki sam zwigzek z boskim stowem, jak ludzki oddech z wypowiedzig).
Tworcze dziatanie Boga poprzez ewangelie prowadzi do nowego Zzycia
wierzacego. "Duch przychodzi przez stuchanie poselstwa ewangelii" (Gal
3:2). Pawet przypomniat Tytusowi o "planie nieSmiertelnosci": "Gdy jednak
objawita sie dobroc¢ i mitos¢ BOGA, naszego Zbawiciela, zbawit nas (przez
to, co gtosit Jezus, przez Jego $mierc i zmartwychwstanie) - nie dlatego, ze
spetnialismy uczynki ku naszemu usprawiedliwieniu, lecz ze wzgledu na
Jego mitosierdzie - przez kqpiel odrodzenia i odnowienia w Duchu Swietym"
(Tt 3:4-5).

Jezus byt pierwszym gtosicielem ewangelii (Hbr 2:3; por. 1 Tm 6:3), ktory
zostat wyposazony w zbawcze stowo BOGA (J 5:24). Ojciec, ktéry dat Jezusa
jako swojego doskonatego przedstawiciela i wystannika

99



dat mu twoércze stowa, ktére mogg napetni¢ nas nowym zyciem poprzez
nowe narodziny. "Sfowa, ktére Ja wam powiedziatem, sq duchem i sq
zyciem" (Jana 6:63). Zawierajg one moc i zycie BOGA. Dziatajg jako sita
napedowa w naszym zyciu (1 Tes 2:13; Rz 1:16). Wnoszg wptyw Ducha,
ktory jest niczym innym jak aktywng obecnoscia BOGA, do naszego
doswiadczenia i myslenia. W koncu stwarzajg warunki do nieustannego
zycia dla tych, ktdorzy wzieli sobie do serca te stowa zycia i - po przyjeciu
chrztu (Dz 8:12 i inne) - nie przestajg przynosi¢ owocow az do konca
swojego obecnego zycia.

Pawet identyfikuje sie réwniez jako prawdziwy uczen Jezusa poprzez swoje
deklaracje i pokazuje, ze podazat za swoim Mistrzem jako gtosiciel
przestania o krolestwie BOGA. Do Kolosan méwit o "nadziei, ktora jest dla
was zachowana w niebiosach". Ta nadzieja, powiedziat Pawet, byta Zzrodtem
chrzescijanskiej wiary i mitosci (Kol 1: 4-5). Czyz wiara i mito$¢ nie doznaja
straszliwych szkdd, jesli przestanie, ktére promuje te cnoty, nie jest
wtasciwie rozumiane? Nadzieja, ktora jest dzi$ czesto kwestionowana,
zostata nam przekazana "w sfowie prawdy ewangelii" (Kol 1:5) i ponownie
przypomina nam przypowies¢ o siewcy. Pawet mowi, ze ta zbawcza
ewangelia i zawarta w niej nadzieja "wydaje owoc i rosnie" (Kol 1:6).
Roéwniez tutaj odniesienie do przypowiesci o siewcy jest wyrazne. Jezus
przyszedt, aby zaoferowaé ludziom droge do zycia, Zrédto wiecznej
mitodosci. Zaoferowat nam ludziom te droge na swoich warunkach, a
doktadniej na warunkach BOGA Izraela, ktéry zlecit mu gtoszenie zbawczej
ewangelii. Jezus wezwat ludzi, aby przyjeli Jego ewangelie o przysztym
krélestwie i uwierzyli w obietnice, ze bedg z Nim krélowa¢ w nowym wieku
tego krolestwa, ktére zostanie ustanowione na ziemi - "przysztym swiecie, o
ktorym méwimy" (Hbr 2:5).

Ostatecznym celem objawionym w Ewangelii w tym wielkim planie Boga
jest to, ze Jego nasladowcy bedg mieli wtadze jako wtadcy w miejscu
obiecanym Abrahamowi i Jezusowi, w ziemi obiecanej; odnosi sie to do
ziemi, ktdra zostanie przeksztatcona wraz z powrotem Jezusa. Jako Mesjasz
wstgpi on wéwczas "na tron swego ojca Dawida" w Jerozolimie (tk 1:32).
Moze to uczyni¢, poniewaz jest Synem Bozym poprzez tajemnicze Boze
stworzenie w tonie Maryi (tukasza 1:35; Mateusza 1:20 - "to, co sie w niej
poczeto").

100



Mozna by pomysle¢, ze wielu ludzi bytoby zainteresowanych
nieSmiertelnoscig, nieustannym zyciem, ktérego nic nie moze zniszczyc
oraz spotecznoscia z Jezusem i Jego Ojcem, teraz i na wieki. Jezus dat nam
zadanie poszukiwania tajemnicy Zzycia wiecznego, drogocennej perty,
skarbu przestania Krélestwa. Ale czy styszate$ ostatnio jakie$ kazanie na
temat narodzenia sie na nowo, ktére odnosito sie do nieSmiertelnosci i
tego, jak dzieje sie to poprzez kontakt z mocg Stowa / Nasienia / Ducha
zawartego w przestaniu Jezusa o Krdlestwie Bozym? Wielu ludzi niewiele
wie na ten temat, poniewaz wielokrotnie méwiono im, ze tylko $mier¢ i
zmartwychwstanie Jezusa stanowig ewangelie. Pawet powiedziat co$
innego. Gtosit, ze Smier¢ i zmartwychwstanie Jezusa sg "najwazniejszymi
rzeczami" w Pi$mie Swietym (1 Kor 15:3 - HfA). Ale byt takie powotanym
glosicielem ewangelii krélestwa Bozego (Dz 20:24-25). Jak dowiadujemy sie
z 25 rozdziatdbw Ewangelii Mateusza, Marka i tukasza, Jezus gtosit
ewangelie krélestwa Bozego jako pierwszy i przez dtugi czas, chociaz w tym
czasie nie powiedziat ani stowa o swojej Smierci i zmartwychwstaniu. Po raz
pierwszy moéwit o tej czesci przestania ewangelii w Ewangelii Mateusza
16:21.

Wydaje sie jednak, ze w znanych nam wyznaniach wiary zbawcze przestanie
Jezusa o nie$miertelnosci nie zostato zrozumiane. Tutaj jesteSmy proszeni o
wiare w jego narodziny ("narodzit sie z Maryi Dziewicy"), a nastepnie, bez
stowa o jego gtoszeniu krélestwa BOGA, przechodzimy od razu do jego
Smierci ("cierpiat pod Poncjuszem Pitatem ..."). Wiara w Jezusa bez wiary w
Jego stowa nie odpowiada biblijnej definicji wiary. "Kto stucha sfowa
mego i wierzy Temu, ktéry mnie postat, ma Zywot wieczny" (Jana 5:24). U
szczytu swojej stuzby Jezus wydat surowe ostrzezenie dla tych, ktérzy
odrzucajg Jego zbawczg nauke. Nie modgt powiedzie¢ tego jasniej (Jana
12:44-50; Mateusza 7:21-27). Przez catg swojg stuzbe Mesjasz domagat sie
wiary w swoje przestanie ewangelii.

Kazdy, kto wbija klin miedzy Jezusa i Jego nauczanie, podwaza caty
podstawowy porzadek apostolskiego chrzescijanstwa. "Tak wiec wiara
pochodzi z gtoszenia, a gtoszenie ze stowa Chrystusa" (Rz 10:17).

Niepokojace jest to, ze jeden z czotowych ewangelikalnych kaznodziejow
mowi dzis:

101



"Wielu ludzi wierzy dzis, ze to, czego nauczat Jezus, jest istotg
chrzescijanistwa, ale tak nie jest. Jesli przeczytasz listy apostota
Pawta, ktére stanowig wiekszos¢ Nowego Testamentu, zobaczysz,
ze nie moéwig one prawie nic o naukach Jezusa. Nawet w
pozostatej czesci Nowego Testamentu jest tylko kilka odniesier do
nauk Jezusa, a w Credo Apostolskim, najbardziej
rozpowszechnionym chrzescijanskim wyznaniu wiary, nie ma
zadnego odniesienia do jego nauk. Nie ma wiec odniesienia do
przyktadu Jezusa. Wspomniane sg tylko dwa dni z zycia Jezusa -
dzien Jego narodzin i dzien Jego $mierci. Chrzescijanstwo nie
koncentruje sie zatem na naukach Jezusa, ale na osobie Jezusa,
jako wcielonego Boga, ktéry przyszedt na ten swiat, aby wzigé na
siebie naszg wine i umrze¢ zamiast nas".

(D. James Kennedy "Truths That Transform", 17 listopada 1989 r.; dodano
podkreslenie)

102



14 Uwagi koncowe

B.F. Westcott ma niewatpliwie racje: "Nie wystarczy uznaé, ze Stary
Testament zawiera proroctwa; Stary Testament jest jednym obszernym
proroctwem". Znaczna cze$¢ tego proroctwa dotyczy Krélestwa
Mesjanskiego w jego ostatecznej manifestacji jako rzadu obejmujacego
caty sSwiat pod nadzorem Jezusa i wiernych chrzescijan. Wierze, ze
krélestwo znajduje sie w centrum przestania Nowego Testamentu i ze jest
ono w duzej mierze nieobecne w systemie wierzen, ktory zostat nam
przekazany, zwanym teologig chrzescijaiiska. Innymi stowy, Jezus oderwat
sie od swojej wtasnej ewangelii.

Analiza Rudolfa Otto jest z pewnoscig poprawna:

"Dla chrzedcijan krélestwo BOZE jest i pozostaje przysztym
krélestwem ostatniego wieku, pojmowanym w kategoriach scisle
eschatologicznych, ktére nastepuje po "mesjanskich bdlach
porodowych" i sagdzie Bozym".

(Krélestwo Boze i Syn Cztowieczy, 1940)

Wiemy, ze "mesjanskie bole porodowe" sg przysztosciag w umysle Jezusa
("Ale wszystkie te rzeczy sq poczgtkiem bolow porodowych" Mat. 24:8).
Maja one byc¢ preludium do nadejscia krélestwa, ktérego przygotowanie
jest tematem przypowiesci w obecnym wieku. Stowo krélestwa jest dzi$
zasiewane w sercach (Mat. 13:19). Chrzescijanin ma stac sie "uczniem
krolestwa" (Mt 13:52).

Zniwo wynikajace z tego przestania zostanie zebrane pod koniec tego
wieku, kiedy prawdziwi synowie krélestwa beda swieci¢ jak storice w
krélestwie ich Ojca (Mt 13:43). Prawdg jest, ze wierni wierzacy juz dzi$
mogg doswiadczy¢ czego$ z tajemnicy przysztego krélestwa w oczekiwaniu
na nie. Sg awangardg gtoszacg dobrg nowine o lepszym Swiecie, ktéry ma
nadejs¢ - ale takim, ktory jest prawdziwym ludzkim spoteczenstwem,
odnowionym i ponownie wyksztatconym, w rekach niesmiertelnych
administratoréw: "Jakze ujdziemy, jesli zlekcewazymy tak wielkie
zbawienie? ... Albowiem On nie poddat aniotom przysztej ziemi, o ktdrej
méwimy" (Hebr. 2:3, 5). Czy dzisiejsi chrzescijanie nadal mogg moéwic¢ tym
jezykiem i czy wiedzg, co méwia? - Poniewaz BOG oddat ten przyszty $wiat
w rece Jezusa i wiernego Kosciota. Ten $wiat "nie jest jeszcze" pod kontrolg
Jezusa, ale zostat do tego przygotowany.

103



przeznaczeni, by podlegac Jego jurysdykcji, gdy powrdci (Hbr 2:5+8).

Istniejg juz dziwne interpretacje, za pomocg ktérych probuje sie oskarzy¢
apostotéw o Slepote na ich zydowsko-chrzescijanski mesjanizm, gdy pytali
w Dziejach Apostolskich 1:6 o czas przywrécenia krdlestwa w lzraelu.
Apostotowie zadali to pytanie w dniu wstgpienia Jezusa do nieba, po tym,
jak zostali przez Niego szczegétowo poinformowani, a On juz "wyjasnit im
wszystko w szczegdlny sposob" (Marka 4:34).

Jezus juz wczesniej upewnit sie, ze w petni rozumiejg krélestwo (Mt 13:51).
Podczas Ostatniej Wieczerzy wyraznie zapewnit ich, ze da im krélewskie
stanowiska w przysztym krélestwie Bozym (tk 22:28-30). Po Jego
zmartwychwstaniu przez szes$¢ tygodni byli ponownie pouczani "o rzeczach
dotyczgcych krélestwa BOZEGO" (Dz 1:3). Na podstawie wszystkiego, co
ustyszeli i zrozumieli, zapytali Go, czy nadszedt czas na przywrdcenie
krélestwa w lzraelu. Jest to wiasciwe pytanie i nie jest to zty btad, ale taki, o
ktorym tak wielu komentatoréow prébuje nas przekonad!

"Sama forma pytania odzwierciedla powszechng 2zydowska
koncepcje krélestwa mesjanskiego i pokazuje nam, jak daleko
apostotowie wcigz byli od wtasciwego zrozumienia natury misji ich
Mistrza. Jest prawie niewiarygodne, ze ci ludzie byli pouczani
przez 40 dni, a potem nie przestali oczekiwa¢ ... ziemskiego
krolestwa zydowskiego, w ktérym mieli zajmowac¢ wysokie
stanowiska wokdt osoby Mesjasza ... Jest to znak szczerosci tego
pisarza, ze donosi o tych fatszywych ideach apostotéw w ich
wczesdniejszych dniach ".

(The Century Bible; Acts; London, Caxton Publishing Co.; s. 126)

Niepowodzenie Kalwina w zrozumieniu krélestwa Bozego w jego
prawdziwym zydowskim mesjanskim znaczeniu staje sie jasne w jego
zdumiewajacej krytyce Jezusa i ucznidw, ktérych pouczat i uznawat. Jan
Kalwin komentuje "stynne ostatnie" pytanie apostotéw do Jezusa: "Czy
nadszedt juz czas przywrdcenia krdlestwa w Izraelu?" w nastepujacy
sposob:

"Twoje pytanie zawiera tyle samo bteddw, co stéw... Oczywiscie,
to byta cudowna niezdarnosé, ze po tak doskonatych i starannych
instrukcjach przez trzy lata popetnites btad.

104



wiedzy, jakby w ogéle nie styszeli ani stowa".
(Komentarz do Dziejow Apostolskich)

Jednak Jezus nigdy nie podnidst tej krytyki. Kalwin byt jednak Slepy i
ignorancki w odniesieniu do zydowsko-chrzescijanskiego mesjanizmu i
ewangelii Dawidowej Jezusa, ktére sg filarami wspierajgcymi cate Pismo
Swiete.

To naprawde niewyobrazalne i niemozliwe, by apostotowie nie mieli
pojecia o naturze krdlestwa, ktére byto centrum wszystkiego, czego nauczat
ich Jezus! Nic, ani tutaj, ani nigdzie indziej, nie sugeruje, ze Jezus nie
zrealizowat ich nadziei na krélestwo.

"prawdziwego" krélestwa Bozego na ziemi. Czas przywrdcenia byt im
nieznany, a droga do wielkosci w tym krdlestwie wiodta przez pokore,
poswiecenie i stuzbe, ale rzeczywistos$¢ przysztego krélestwa nigdy nie byta
kwestionowana.

| rzeczywiscie, zaledwie kilka dni pdzniej widzimy apostotow gtoszacych
Ewangelie narodowi zydowskiemu pod wptywem Ducha Bozego. Oni nadal
wierzg w wielkie przywrécenie, ktore byto podstawowg ideg wszystkiego,
co przewidzieli prorocy:

"Ktdérego niebo musi przyja¢ az do czasu naprawienia wszystkich
rzeczy, o czym Bog mowit przez usta swoich swietych prorokéw od
poczatku Swiata". (Dzieje Apostolskie 3:21)

Nie ma tu dramatycznie nowego zrozumienia krélestwa. Krdélestwo
pozostaje krdlestwem hebrajskich proroctw, ktére bez watpienia
zrozumiatby  kazdy normalny czytelnik  Biblii, gdyby nie te
antymesjanistyczne komentarze przez prawie 1800 lat.

"Rzeczywistos¢ przysztego krélestwa mesjanskiego zostata w duzej
mierze usunieta z teologii przez Augustyna, ktéry "zepchnat jg
catkowicie na dalszy plan i zastgpit inng doktryng eschatologiczng,
ktora byta uwazana mniej wiecej za doktryne ortodoksyjng od V
wieku".

(P. Toon, redaktor, we wstepie do Puritans, the Millennium and the Fu- ture of
Israel; Puritan Eschatology 1600-1660; Cambridge, James Clarke, 1970; s. 13).

Najwyzszy czas, aby nauczyciele teologii i kaznodzieje przemysleli swoj
nieuzasadniony sprzeciw wobec Jezusa, Mesjasza Izraela.

105



innych, aby sie poddali i dotaczyli do niego w jego dobrej nowinie o
przysztym krélestwie. Nawet krytycy muszg zdac¢ sobie sprawe, ze ich
sceptycyzm jest atakiem na centrum chrzescijanskiego przestania.

"Przyjscie transcendentnego Syna Cztowieczego, aby doprowadzi¢
lub zarzadzi¢ kataklizmiczng transformacje obecnego wieku (...)
okazato sie jednym z przekonan o cztowieku, Swiecie i jego
historii, ktdre Jezus podzielit ze swoimi wspotczesnymi, a ktore
czas i postepujaca wiedza pozostawity jako relikt minionego
sposobu myslenia".

(James McKinnon; The Historic Jesus; Longmans, Green & Co.; 1931; s. 207)

Jesli tak jest naprawde, to Jezus niestety sie pomylit i dlatego mozemy
bezpiecznie odrzuci¢ go jako fatszywego proroka.

Btad lezy jednak po stronie niewierzgcych komentatoréw, ktérych niechec
do mesjanizmu Nowego Testamentu doprowadzita do odrzucenia catej
obietnicy krélestwa.

"Mesjasz, ktérego narodziny zostaty zapowiedziane przez aniofa,
jest przedstawiony w postaci krdla, ktéry ma objgé tron swojego
ojca (poprzednika) i utrzymaé¢ go na zawsze. Obiecane jest
przywrécone krélestwo zydowskie; ale ta obietnica ostatecznie
okazata sie nie tylko iluzja, ale jest réwniez niezgodna z duchowym
krélestwem, ktore Jezus gtosit i chciat ustanowic ... Pod wptywem
dominujacej wiary, to przestanie aniota opiera sie na fatszywych
zatozeniach rzeczywistosci historycznej. Co najmniej niepokojace
jest znalezienie czegokolwiek, co sugeruje, ze jest to objawienie z
niebianskiego zrédta, ktdre btednie interpretuje proroctwo, a
takze przepowiada przywrdécone krélestwo Dawida, ktére nie
zostato zmaterializowane ".

(tamze; s. 5-6)

Innymi stowy: "Biedny stary Gabriel! Wszystko mu sie pomylito". A chér
komentatorow dodaje, ze uczniowie réowniez nie mieli racji, kiedy wciaz
oczekiwali tego "zydowskiego" krélestwa w Dziejach Apostolskich 1:6.
Wydaje sie réwniez, ze Jezus roéwniez miat btedne wyobrazenie o
krolestwie, kiedy obiecat swoim nasladowcom odpowiedzialne stanowiska
nad lzraelem (tk 22,28-30) i wezwat ich, aby starali sie o stanowiska
wtadcéw wraz z nim w nadchodzacym nowym wieku (Ap 2,26; 3,21).

106



Interpretatorzy Biblii i cata chrzescijariska doktryna wiary zorientowana na
tradycje pilnie potrzebujg nowej orientacji. Musimy przestac¢ stawia¢ naszg
wtasng tradycje ponad stowem BOZYM (czy krytyka Jezusa dotyczqca
tradycji, ktére uznajg stowo BOZE za niewazne, jest dzi$ mniej istotna?) i
powrdci¢ do mesjanskiej dobrej nowiny o krélestwie oraz do wiary w
Jezusa, zydowskiego Chrystusa, Zbawiciela sSwiata, ktory jest teraz
wywyzszony po prawicy BOGA i ktérego przeznaczeniem jest powrdcié
ponownie, aby panowac jako Mesjasz i Krdl.

"Amen, tak, przyjdz Panie Jezu!" (Ap 22,20).

107












