
The One
W obronie Boga

J. Dan Gill

Wydawca
Reformacja XXI wieku

21st Century Reformation Publishing 
Nashville, Tennessee



Oryginał: THE ONE - IN DEFENSE OF GOD

Wydane przez 21st Century Reformation Publishing - Nashville, Tennessee www.21stcr.org

Copyright © 2016 by J. Dan Gill. Wszelkie prawa zastrzeżone. Żadna część tej książki, 
ani żadna z jej części składowych, nie może być powielana lub przekazywana w 
jakiejkolwiek formie lub za pomocą jakichkolwiek środków, elektronicznych lub 
mechanicznych, nagrywania, transkrypcji lub za pomocą jakiegokolwiek systemu 
przechowywania lub wyszukiwania informacji, bez uprzedniej pisemnej zgody 
wydawcy.

Zawiera odniesienia bibliograficzne

Pierwsze wydanie opublikowane w Stanach Zjednoczonych ISBN 978-
0692682401

Zaimki osobowe: Zaimki odnoszące się do Boga nie są w tej książce pisane wielką 
literą. Jest tak również w przypadku większości obecnych angielskich przekładów 
Biblii (KJV, NIV, ESV, NLT, NRSV itp.) I jest to zgodne z przewodnikiem po stylu 
Chicago, który jest w dużej mierze liderem w gramatyce i użyciu. Brak wielkich liter w 
żaden sposób nie ma na celu lekceważenia Boga.

Cytaty biblijne: O ile nie zaznaczono inaczej, cytaty biblijne pochodzą z Menge Bibel.

Słowa kluczowe i fragmenty Biblii można wyszukiwać w wydaniu online za pomocą 
zwykłych narzędzi. Bezpłatny plik PDF można pobrać ze stron internetowych 
wymienionych poniżej.

Tłumaczenie na język niemiecki: Ephraim Gill, Filderstadt

1. wydanie niemieckie, wrzesień 2020 r.

Ta książka nie jest przeznaczona do sprzedaży komercyjnej.
Można go nabyć po kosztach od:

Aleksandar Vuksanović (www.monotheismus.ch) (CH) 
Stephan Gerber (www.trinitaet.com) (D)

http://www.21stcr.org/
http://www.monotheismus.ch/
http://www.trinitaet.com/


Dedykacja

Ta książka jest dla każdego, kto pragnie 
rozpoznać Boga,

ale którym religia do tej pory to uniemożliwiała.
Ta książka jest dla Ciebie.





Spis treści
Wprowadzenie - Szukając Boga.........................................................................1

Rozdział pierwszy
Ten, który jest....................................................................................................5

Nie musimy wątpić........................................................................................6
Wiara kontra rozum? ..................................................................................15
Dlaczego warto wierzyć?.............................................................................21
Wybieram Boga...........................................................................................22

Rozdział drugi
Hipokryci - nasi bogowie stworzeni przez nas samych....................................27

Idole - bogowie stworzeni przez ludzką wyobraźnię...................................28
Wiara w bogów - zaginiony stwórca? .........................................................30
Panteizm - Czy natura jest Bogiem?............................................................31
Bóg nie jest taki jak "my".............................................................................33
Bóg nie jest "tym" ........................................................................................34
New Age? ....................................................................................................34
Pluralizm - czy wszystkie ścieżki prowadzą do Boga? .................................36
Poznawanie Boga ........................................................................................37

Rozdział trzeci
Bóg wszechświata - pasterz ludzkości .............................................................41

Jaki naprawdę jest Bóg?..............................................................................41
Znali Go po imieniu Bóg jest JHWH.............................................................42
On jest jej ojcem .........................................................................................43
Śpiewają o Nim ...........................................................................................45
My również możemy należeć do Jego ludu.................................................50

Rozdział czwarty
Zamyka wiązki .................................................................................................55

Czego chce Bóg? .........................................................................................55
Przyjaciel Boga ............................................................................................55
Mojżesz przyniósł przymierze......................................................................59
Bóg zawiera nowe przymierze.....................................................................63



Życie dzięki Mesjaszowi ..............................................................................65
Poza Mojżesza - do Mesjasza ......................................................................70
Czego chce Bóg - możemy Mu dać..............................................................75

Rozdział piąty
Monoteizm - niewystarczająca prawda...........................................................81

Jego najwyższy priorytet .............................................................................81
Główna dyrektywa ......................................................................................82
Nowy monoteizm? ......................................................................................83
Bóg - pochodzenie monoteizmu .................................................................84
Chrześcijański dylemat................................................................................86
Bóg nie jest trynitarny.................................................................................88
Trylemat......................................................................................................90
19 ...........................................................Dlaczego jestem chrześcijańskim "monoteistą" 92

Rozdział szósty 99
Doświadczanie Boga przez Jego Ducha ...........................................................99

Duch ojca ....................................................................................................99
Dwa sposoby działania Ojca ......................................................................100
Jego duchem jest On.................................................................................101
Zdumiewająca wszechmoc........................................................................105
Kogo powinniśmy czcić?............................................................................107
Przeprosiny dla ojca ..................................................................................108
Czy chcemy okraść Boga?..........................................................................109
To samo - blisko i daleko ...........................................................................111

Rozdział siódmy
Słowo Boże ....................................................................................................115

On jest swoim słowem ..............................................................................116
Ojciec stwarza poprzez swoje słowo.........................................................118
Niebiblijne słowo?.....................................................................................119
John 1 - John był Żydem............................................................................120
Niech Jezus zdecyduje...............................................................................128
Prawda jest zawsze lepsza ........................................................................133

Rozdział ósmy



Przez proroków przemawia - przez posłańców zbawia..................................141

Rozpoznawanie Boga poprzez Jego proroków ..........................................141
On przemawia przez ciebie - dosłownie....................................................143
Przemawia przez swoich aniołów..............................................................144
Pokazał swoim prorokom przyszłość.........................................................145
Widzieli dzień Mesjasza ............................................................................147
Nieistniejący - preegzystujący Syn Boży....................................................149
Zbawiony przez Zbawiciela ........................................................................150
Najlepszy zbawiciel Boga...........................................................................152
Robią "rzeczy JHWH" .................................................................................153
Są jej ludzkimi przedstawicielami ..............................................................154
Największy przedstawiciel Boga................................................................155

Rozdział dziewiąty
Władcy, których dał - "bogowie", których stworzył .......................................161

Służ JHWH i służ jego władcom.................................................................161
Oni są jego pomazańcami .........................................................................163
Najwyższy namaszczony przez Boga król ..................................................168
"Bogowie", których On stworzył ................................................................169
Mesjasz jest nazywany "Bogiem" ..............................................................171
Jeden Bóg ponad wszystko........................................................................175

Rozdział dziesiąty
Bóg na stanowisku testowym ........................................................................181

Czy sprowadził nas na manowce? .............................................................181
On daje świadectwo ..................................................................................182
Przesłuchanie krzyżowe / Cztery pytania..................................................184
Teraz musimy podjąć decyzję ...................................................................195
Dlaczego nazywamy go "Ojcem"? .............................................................197

Rozdział jedenasty
Mesjasz..........................................................................................................201

Największy plan Boga - Jego największy Odkupiciel .................................203
Król Pana...................................................................................................204
Będzie to nowe przymierze.......................................................................205



Prorok jak Mojżesz ....................................................................................208
Będzie on pasterzem Boga ........................................................................209
On poniesie grzechy wielu ........................................................................211
Patrzą w przerażeniu i ciszy, jak umiera....................................................213
Drugi po Bogu ...........................................................................................215
Dlaczego jestem chrześcijaninem..............................................................218

Rozdział dwunasty
Żydzi, poganie i bitwa o Boga ........................................................................225

Naród przemawia......................................................................................225
Jezus i oryginalne, prawdziwe chrześcijaństwo.........................................228
Inny rodzaj chrześcijaństwa.......................................................................229
Wyznanie Jezusa .......................................................................................237
Żydzi mają rację co do Boga......................................................................242
Żydzi mają problem...................................................................................243
Chrześcijanie wciąż mają pole do poprawy...............................................245
Jestem po stronie dzieci! ..........................................................................250

Bibliografia.....................................................................................................257



Podziękowania
Z całego serca dziękuję wszystkim ludziom, którzy bronili jedynego 
prawdziwego Boga na piśmie lub słowem. Dziękuję wam za to wszystko. 
Specjalne podziękowania dla Anthony'ego Buzzarda, Joela Hemphilla, 
Joe Martina, Dale'a Tuggy'ego i innych, których mam zaszczyt nazywać 
kolegami i przyjaciółmi. Dziękuję również osobom, które były na tyle 
łaskawe, by przeczytać rękopis i udzielić przydatnych rad.

Niezwykłe podziękowania dla mojej wspaniałej rodziny, w tym Sharon, 
naszych dwóch córek, naszych dwóch niezwykłych zięciów i naszych 
wspaniałych wnuków. To wielkie błogosławieństwo dzielić z wami tę 
samą wiarę w jedynego prawdziwego Boga nieba i ziemi!

Dziękuję również 21st Century Reformation za wiarę w ten projekt i we 
mnie. Specjalne podziękowania dla Sharon, która zaprojektowała tę 
książkę z niezwykłym oddaniem, oraz dla mojej drogiej i utalentowanej 
przyjaciółki Sarah Jimenez, której ostateczna recenzja i sugestie były 
bardzo pomocne.





1

W

Wprowadzenie - Poszukiwanie 
Boga

Jeśli mnie szukacie, znajdziecie mnie; jeśli prosicie 
o mnie z całego serca

BÓG (w Jeremiasza 29:13)

Jeśli zaczynamy od początku, musimy zacząć od Boga. On jest 
najwyższy, jeśli chodzi o czas i hierarchię. Mógłbym przestać 
istnieć, ale nasza planeta i

życie na niej nadal by istniało. Jednak bez Boga nie byłoby życia ani 
planety. Nikt we wszechświecie nie jest tak ważny jak On. A jeśli jest On 
najważniejszą żywą istotą jaka istnieje, to właściwym i najważniejszym 
pierwszym krokiem dla nas ludzi byłoby dowiedzenie się dokładnie jaki 
jest Bóg; nawet lepiej: poznanie Go osobiście w szczegółach.

Kto jest na końcu naszych poszukiwań Boga? Jeśli mówimy, że wierzymy 
w Boga, to w kogo wierzymy? Jak możemy Go naprawdę poznać, jeśli nie 
jesteśmy pewni, kim On jest? Historia ludzkości jest jak odyseja pełna 
spekulacji na temat Boga. W dawnych czasach ludzie tworzyli bogów, a 
następnie w nich wierzyli. Byli przekonani, że są oni odpowiedzialni za stan 
naszego świata. Niektórzy szukają swojego boga w naturze, w ludziach 
lub w ludzkości; inni wierzą, że Bóg jest bezosobową siłą kosmiczną. Jak 
mamy go znaleźć, jeśli nie wiemy, kogo szukamy!

Bóg tak naprawdę nie potrzebuje obrony. Jednak z powodu 
nieporozumień i błędnych interpretacji, prawda o Bogu wymaga 
wyjaśnienia i obrony. W końcu nie może być tak, że cała ludzkość pojęła 
już prawdę o Bogu, jeśli nasze poglądy na Jego temat są zawsze 
sprzeczne. W ten sposób



2

tworzymy własnych bogów. Tacy bogowie nie mogą być ani o jotę lepsi 
od tych, którzy ich stworzyli.

Kto więc jest godny naszego uwielbienia? Wiara dotyczy każdego 
człowieka i dociera do głębi każdego serca. To tragiczne, gdy coś tak 
cennego jest źle traktowane. Ludzie, którzy nie troszczą się o odbiorcę 
swojej wiary, nie przywiązują do niej wystarczającej wagi. Powinniśmy 
wiedzieć z absolutną pewnością, że nasze zaufanie opiera się na tym, co 
jest naprawdę słuszne.

Bóg Biblii jest wiarygodny. Wykracza daleko poza naturę i ludzkość. On 
jest naszym Stwórcą. Jesteśmy stworzeni na jego podobieństwo. Jest 
absolutną kosmiczną mocą. I jest naszym Ojcem. Wszystkim innym 
daleko do Niego. Jeśli naprawdę chcemy poznać Boga, musimy szukać 
Boga Biblii. A On wskaże nam drogę. Tylko Bóg jest w stanie zaspokoić 
nasze pragnienie poznania Go. On, który jest nieskończony i 
bezgraniczny, poprowadzi nas do siebie. Dlatego nie jest to 
zarezerwowane tylko dla intelektualistów i mędrców. Pragnieniem Boga 
jest, aby zwykli ludzie Go poznali.

Ale czy nasza niedoskonałość nie uniemożliwi nam zbliżenia się do Niego, 
Tego, który jest doskonały? Nie! To jest Jego obietnica, mówiąc:
"Będziecie Mnie szukać, a znajdziecie Mnie". Cała ludzkość powinna 
wiedzieć z absolutną jasnością, że nie znajdą Go ci, którzy szukają Go z 
powodu własnego sprytu. Sam Bóg mówi, że zostanie rozpoznany przez 
tych, którzy "szukają Go z całego serca" (Jer. 29:13).

Nie jest to jednak podróż dla ludzi o słabych nerwach i słabej 
wytrzymałości. Ludzie, którzy naprawdę znają prawdziwego Boga, 
zawsze byli i zawsze będą odważnymi mężczyznami i kobietami. To 
ludzie, którzy są gotowi opuścić swoją strefę komfortu: Chętni do 
spojrzenia poza chwilę obecną - i poza swoich przyjaciół - aby zobaczyć 
to, co inni często przeoczają i przegapiają. Są to ludzie, którzy w swoim 
pragnieniu poznania Boga są gotowi kwestionować wszystko, co wiedzą - 
lub myślą, że wiedzą - o Bogu. Ci ludzie odnajdą Boga. A nagroda jest 
wspaniała. Jest jak



3

Poeta w wierszu "The Road not taken" - "Droga nie podjęta".
będzie" - mówi:

I wzdychając, na pewno opowiem to 
kiedyś, gdzie czas wieje: Dwie leśne 

ścieżki rozeszły się, a ja - poszedłem i 
wybrałem dla siebie tę spokojniejszą - i to 

zmieniło całe moje życie.
ROBERT FROST

Szukajmy więc. Dowiemy się z Biblii o Bogu Biblii. Spójrzmy świeżym 
okiem na to, co Biblia mówi nam o naszym Stwórcy. Biblia jest Jego 
historią: jest Jego przesłaniem dla wszystkich, którzy pragną Go poznać.

W tej książce zajmiemy się głównie Starym Testamentem - Biblią 
Hebrajską. Jest to zapis Jego dawnych proroków i świętych o Nim. Byli 
oni w stanie zobaczyć i doświadczyć Go w Jego cudowny sposób. 
Wejdźmy razem z nimi na górę i dostrzeżmy Go tak jak oni. Idąc dalej, 
zwrócimy również uwagę na słowa Jezusa i Jego najwcześniejszych 
naśladowców. W jednej z kolejnych ksiąg zwrócimy naszą uwagę na 
relację między Jezusem a Bogiem. Skupimy się tam bardziej na Nowym 
Testamencie.

Kto może napisać książkę o Bogu? Najwyraźniejsza książka o Nim została 
już napisana. Jest nią Biblia. Została napisana przez Jego proroków i 
dawnych świętych. Została napisana przez najwcześniejszych 
naśladowców Jezusa. W Biblii mamy niezrównany zapis słów, które Bóg 
skierował do całej ludzkości. Są to słowa, które wpływają na nas i 
docierają do nas nawet dzisiaj.

Dlaczego jest to ważne? Przede wszystkim jest to ważne dla Boga. Tak 
jak On istnieje, tak Jego pragnieniem jest, abyśmy Go rozpoznali i poznali 
takim, jakim jest naprawdę. Po drugie, jest to ważne dla nas: tylko dzięki 
jasnemu poznaniu naszego Stwórcy możemy Go zrozumieć,



4

kim jesteśmy i jaki jest Jego cel dla nas. Jak możemy twierdzić, że 
kochamy stworzenie, nas samych i naszych bliźnich, jeśli nie 
rozpoznajemy i nie kochamy Tego, który nas stworzył? Czy naprawdę 
możemy Go kochać, jeśli nie jesteśmy pewni, kim On jest i jaki jest?

Dzięki pragnieniu wiedzy, umiejętności i sławy ludzie zbadali naszą 
planetę i wszechświat. Mierzyli góry, badali głębiny oceanów. Czasami 
nawet poświęcili całe swoje życie na zdobywanie wiedzy o naszej 
planecie i wszechświecie. Pomimo tego wszystkiego, żadna misja nie jest 
tak wspaniała - tak znacząca - jak misja rozpoznania i poznania naszego 
Stwórcy.

Najgłębszą myślą ludzkości nie jest nieskończoność wszechświata, ale 
kontemplacja jego Stwórcy. Powietrze, którym oddychamy - całe nasze 
życie - dosłownie pochodzi od Niego. Teraz, gdy skończyły nam się 
superlatywy, możemy powiedzieć, że jest "JEDYNY".

Prawda jest zawsze przed naszymi oczami, 
to nasze serca jej nie widzą.

J. DAN GILL



5

M

Rozdział pierwszy

Ten, który jest

Głupcy mówią w swoich sercach:
"Bóg nie istnieje".

PSALM 14.1

Z pewnym poczuciem oczekiwania udałem się do "War 
Memorial Building" w Nashville w stanie Tennes- see. Słynna 
ateistka Madalyn Murray O'Hair chciała

aby wygłosić tam wykład. Pani O'Hair jest najbardziej znana ze swojej 
udanej kampanii na rzecz zakazu czytania Biblii z programu nauczania w 
szkołach publicznych. Jest założycielką organizacji znanej jako 
Amerykańscy Ateiści.1

Jako młody człowiek na studiach postanowiłem być bezstronny. Wziąłem 
ze sobą papier i długopis, aby robić notatki. Słuchałem więc pani O'Hair, 
gdy wygłaszała swoją prezentację i odpowiadała na pytania publiczności. 
Pod koniec jej prezentacji spojrzałem na mój notatnik i zobaczyłem, że 
jest pusty. Zdałem sobie sprawę, że pani O'Hair, najsłynniejsza ateistka 
swoich czasów, nie przedstawiła żadnych argumentów, które pomogłyby 
mi zachować bezstronność. Wszystko, co usłyszałem, to antyreligijna 
diatryba, w której rzucała oskarżenia i potępienia przeciwko światu 
chrześcijańskiemu. Uświadomiłem sobie, że nie wysłuchałem wykładu 
jednego z największych umysłów tego stulecia. Zamiast tego słuchałem 
po prostu wściekłej, wzburzonej osoby.2



6

Po wykładzie Pani O'Hair, zdecydowałem się zdobyć i przeczytać prace i 
traktaty innych sceptyków i ateistów. Ku mojemu własnemu 
zaskoczeniu, im więcej czytałem, tym bardziej byłem przekonany że "Bóg 
jest". Faktycznie to prace te pomogły mi pozbyć się wszelkich wątpliwości 
co do istnienia Boga. To było jak rywalizacja między uznanymi ateistami a 
Bogiem Biblii, w której Bóg zwyciężył mój umysł i moje serce. 
Wiedziałem, że Jego mądrość i miłość znacznie przewyższają 
przeciwników.

Dla ludzi Biblii nie było wątpliwości co do istnienia Boga. Nie ma 
rozdziałów w Biblii, które wyjaśniałyby, że On JEST (istnieje). On jest tym, 
który dał nam przywilej życia. Jego istnienie nie może być mniej realne 
niż nasze własne. Dla tych ludzi nasze powiedzenie: "Myślę, więc jestem" 
można przeformułować jako: "Myślę, więc Bóg jest". Filozofie wątpiące 
w istnienie Boga nie są nowe. Takie poglądy istniały również w czasach 
biblijnych. Jednak dla ludu Bożego takie idee były głupie, a zaufanie Bogu 
było jedyną rzeczą, która miała sens. Dla nich wiara była inteligentnym 
wyborem, sensownym wyborem.3

Nie musimy wątpić

Zaprzeczanie istnieniu Boga (ateizm) lub zaprzeczanie, że możemy być 
pewni istnienia Boga (agnostycyzm), jest dziś czasami postrzegane jako 
przemyślana, inteligentna postawa. Dla ludzi Biblii takie idee były 
nielogiczne. Ludzie Boga w tamtych czasach nigdy nie wątpili w Jego 
istnienie.

Bóg - mistrz nauki

Pan założył ziemię przez mądrość i ustanowił niebiosa przez 
zrozumienie (Przysłów 3:19).

Galileusz - Newton - Faraday! Ci trzej ludzie bez wątpienia należą do 
wielkich myślicieli nauki. Wszyscy trzej wierzyli w Stwórcę. Byli pewni, że 
badają Boże stworzenie.4 Do



7

Do tej trójki można dołączyć całą rzeszę innych naukowców, którzy 
wierzą w Boga dzisiaj, tak jak robili to w przeszłości. Na szczególną 
uwagę zasługuje Fancis Collins, który do niedawna kierował National 
Human Genome Institute i odegrał kluczową rolę w założeniu National 
Centre for Advancing Translational Sciences (NCATS).5

Postęp naukowy jest wspaniały. Jednak niektórzy uważają, że im więcej 
dowiadujemy się o naszym świecie, tym mniej potrzebujemy Boga. Dla 
ludzi Biblii jest dokładnie odwrotnie. To dzięki mądrości i zrozumieniu 
Bóg stworzył ziemię. To Jego świat, a im więcej się o nim dowiadujemy, 
tym więcej dowiadujemy się o Nim. On jest naprawdę "Mistrzem Nauki" 
wszechświata.

Nie muszę wybierać między nauką a Bogiem. Wybór prawdziwej nauki 
oznacza wybór Boga. Nauce nigdy nie udało się konkurować z Bogiem ani 
Go zastąpić. Naukowcy wiedzą częściowo i bardzo niekompletnie, ale On 
wie wszystko. Nauka może poprawić nasze życie, ale to On dał nam 
życie.

O wyższości Bożej mądrości mówi całe Pismo Święte. Ludzie mogą nie 
rozumieć, w jaki sposób czyni On to, co czyni. Jednak tematem 
przewodnim całej Biblii jest to, że dokonuje On wszystkich rzeczy 
poprzez swoje niezwykłe zrozumienie i mądrość.6 On jest Bogiem 
rozumu; Bogiem inteligencji. Jego stworzenie głosi Go:

Niebiosa głoszą chwałę Boga, a firmament opowiada o dziele 
Jego rąk (Psalm 19:1).

Czy nie możemy również założyć, że ktoś, kto jest wystarczająco 
inteligentny i potężny, aby stworzyć nasz świat, może to zrobić w ciągu 
kilku dni lub w bardzo długich okresach czasu? Ziemia może być tak 
młoda lub tak stara, jak ludzie sobie wyobrażają. W każdym z tych 
przypadków Bóg był obecny. Bóg Biblii żyje od wieczności do wieczności. 
Ten Bóg nie tylko istnieje; On zawsze istniał i zawsze będzie istniał:



8

Zanim góry się narodziły, a ziemia i świat zostały stworzone 
przez Ciebie, nawet od wieczności do wieczności jesteś, Boże. 
(Ps. 90:2)

Aby podkreślić, że jest on ostatecznym źródłem mądrości:

Bo to Pan daje mądrość; z jego ust wychodzi wiedza i 
zrozumienie. (Przysłów 2:6)

Ludzkość uczy się poprzez wchłanianie Bożej mądrości. Jakże błędne jest 
to, że wyobrażamy sobie, iż możemy w Niego wątpić w oparciu o naszą 
wiedzę i zrozumienie. To tragedia, że my, którzy poszukujemy wiedzy, w 
dużej mierze tęsknimy za ostatecznym źródłem wiedzy. Jako Jego 
stworzenia, nigdy nie przestaniemy Go potrzebować.

Wątpiący i Biblia

Bo słowo Pana jest prawdziwe, a we wszystkich swoich 
dziełach jest wierny (Psalm 33:4).

Wielu wątpiących w Biblię jest ofiarami złej teologii - ich własnej! 
Uderzające jest to, że ateiści i agnostycy są złymi teologami. Wątpiący 
często nawet nie zadali sobie trudu, by wyrobić sobie własne zdanie na 
temat Pisma Świętego, choć miałoby to sens. Jeśli następnie podchodzą 
do Biblii, robią to z góry przyjętą opinią i brakiem obiektywizmu. 
Następnie "udowadniają" swoje z góry przyjęte poglądy za pomocą 
własnych błędnych interpretacji Biblii. Wynikające z tego ataki na Biblię są 
często nie do obrony, a czasem wręcz absurdalne. Jeśli ktoś już próbuje 
wykorzystać Biblię do argumentowania przeciwko Biblii, byłoby 
wskazane, aby zrobił to przynajmniej w połowie poprawnie.

Wątpiący są również często ofiarami złej teologii, która pochodzi od ludzi 
ze świata religijnego. Poglądy są zabarwione powszechnymi i 
popularnymi interpretacjami takich osób, które nauczają z Biblii, ale 
niestety jej nie rozumieją. Wątpiący, podobnie jak niewierzący, często 
używają bardzo prostych sposobów, aby zrozumieć Boga.



9

aby Go opisać. Czasami jest On przedstawiany jako jednowymiarowa 
istota, która prawie w ogóle nie przypomina potężnego i mądrego Boga, 
który stworzył nasz świat.

Błędna logika rewizjonistów może być postrzegana w ten sam sposób. 
Próbują oni zdewaluować Pismo Święte z historycznego punktu widzenia, 
upierając się, że królowie tacy jak Saul, Dawid i Salomon są wymysłami 
wyobraźni późniejszych pokoleń. Wierzą, że biblijne świadectwa o tych 
przywódcach zostały opracowane "po fakcie", aby stworzyć pozytywną 
historię narodu izraelskiego. Jednak ci rewizjoniści bardzo szybko 
ponoszą porażkę, gdy przychodzi do pytań: "Co stało się zamiast tego? 
"Skąd wzięła się monarchia"? "Jak mogła istnieć królewska dynastia z 
rodu Dawida?". W najmniejszym stopniu nie odpowiadają na tak ważne 
pytania. Nieuchronnie poglądy i odpowiedzi tych rewizjonistów brzmią 
mniej wiarygodnie niż zapisy Biblii.7

Przez ich pochopne wysuwanie nieudowodnionych teorii, ich własne 
teorie okazały się całkowicie błędne. Teorie te zawodzą w następującym 
ważnym punkcie: Biblia jest brutalnie szczera w kwestii królów. Pokazuje 
nam przywódców, którzy często są słabi, niewierzący, a czasami nawet 
nikczemni. Zgodnie z argumentami takich rewizjonistów, to właśnie tego 
rodzaju świadectwa nie zostałyby "stworzone" przez późniejszych 
potomków, jako
Szukano by "pozytywnej" historii dla narodu. Co ciekawe, ci rewizjoniści 
używają własnej logiki, aby raczej wzmocnić niż zmniejszyć wiarygodność 
świadectw biblijnych.

Argumenty wątpiących są całkowicie niejasne i nieważne. Dla ludzi Biblii 
Bóg jest prawdziwy. Ci, którzy w Niego wątpią, są tymi, w których należy 
wątpić. Wątpiącego należy zawsze spotykać ze zdrowym zwątpieniem.

Ludzkość nie została stworzona złą

I spojrzał Bóg na wszystko, co uczynił, a oto było bardzo 
dobre. I nastał wieczór i nastał poranek: dzień szósty. (Rdz 
1:31)



10

Bóg jest definicją "doskonałości". Nie stworzył zła w człowieku (Kazn. 
7:29). Kiedy stworzył człowieka, uznał go i resztę stworzenia za dobre. 
Niektórzy ludzie przypuszczają, że zło w ludzkości dowodzi, że Bóg nie 
istnieje. Jednak w przypadku niegodziwości stawką jest nie tyle istnienie 
samego Boga, co raczej Jego charakter. Jak ludzie mogą być źli, jeśli Bóg, 
który ich stworzył, jest dobry?

Ale niegodziwość nie jest towarem. Moralne zło pochodzi ze stanu 
naszego serca i ducha człowieka. Jako Boże stworzenie mamy prawo 
myśleć, co chcemy i wybierać między dobrem a złem. Na szczęście my, 
ludzie, często wybieraliśmy dobro. Niestety, wybraliśmy również wiele 
zła.

Dla nas, ludzi, nie jest właściwe wybieranie zła, a następnie obwinianie 
Boga za nasze decyzje. Zarówno wybór, jak i odpowiedzialność 
spoczywają na nas. Bóg nie stworzył zła i nie czerpie z niego 
przyjemności. Bardziej odpowiednie wydaje się inne pytanie: Dlaczego 
Bóg nas stworzył? Żywe istoty ze zdolnością wyboru między dobrem a 
złem? Oczywiście, Bóg stworzył ludzi, którzy są w stanie wybrać, czy Go 
kochać - czy nie; czynić dobro
- czy nie. Zdecydował się stworzyć nas jako takie żywe istoty, a nie tylko 
jako istoty, które robotycznie robią to, do czego zostały 
zaprogramowane. Z tego powodu i ze świadomości, że nasz Stwórca 
stworzył nas z zamiarem czynienia dobra, ważne jest, abyśmy wybierali 
dobro i odrzucali zło:

Lecz on rzekł do tego człowieka: "Wiedz o tym: bojaźń Pańska 
jest mądrością, a unikanie zła jest zrozumieniem!". (Job 
28:28).

Czy nasza zdolność wyboru nie jest ważnym aspektem tego, co czyni nas 
ludźmi? Gdyby nie było tej zdolności, to to, co stworzył Bóg, nie byłoby 
nazywane ludźmi, ale czymś innym. Czy życzylibyśmy sobie zapomnieć o 
naszym istnieniu jako rasy ludzkiej z powodu naszej skłonności do 
czynienia zła? A może postrzegamy nasze istnienie jako wspaniałe?



11

nawet jeśli czynimy zło i często musimy wiele od siebie wycierpieć? Jeśli 
odpowiemy "tak" na to pytanie, być może zbliżamy się do serca Boga, 
jeśli chodzi o ten temat. On dostrzegł wartość ludzkości, która może 
wybierać.

Bóg stworzył ludzi z miłości. Jest cierpliwy wobec nas w nadziei, że 
odrzucimy zło. Ciągłe istnienie zła jest dowodem Bożej dobroci. Bez Jego 
dobroci wszyscy ludzie, w których mieszka zło, zostaliby zniszczeni bez 
litości. Zło może istnieć w ludzkości, ponieważ Bóg jest dobry i kocha nas 
jako swoje stworzenie. Fakt, że ateiści lub wątpiący nadal żyją, sam w 
sobie wskazuje, że Bóg istnieje i że jest Bogiem dobroci i cierpliwości.

Nieszczęście, ból i cierpienie

Doświadczamy wspaniałych rzeczy. Ale napotykamy też wiele nieszczęść. 
Jeśli Bóg jest dobry, dlaczego doświadczamy bólu i cierpienia? Ale nawet 
w przypadku tego pytania nie chodzi tak naprawdę o istnienie Boga, ale o 
jego naturę.

Jak widzieliśmy, ludzkość jako całość zdecydowała się czynić zło. Ma to 
konsekwencje dla wszystkich. Nieszczęście, ból i cierpienie są takimi 
konsekwencjami. Jako istoty ludzkie korzystamy z dobrych uczynków 
naszych bliźnich. Jednak skutki złych uczynków również nas dosięgają. 
Wszyscy jedziemy na tym samym wózku. Nie powinniśmy obwiniać Boga, 
jeśli zdecydujemy się czynić zło sobie nawzajem. Czy nam się to podoba, 
czy nie, nasz dobrobyt zależy od działań naszych mężów, żon, dzieci, 
rodziców, nieznajomych i ludzkich rządów. Jako jednostki jesteśmy 
również ofiarami naszych własnych złych decyzji.

Jest w tym jednak pewien paradoks: nawet cierpienie i ból nie są dla 
ludzi bezużyteczne. Te doświadczenia są dla nas ważnymi lekcjami. Nasza 
skłonność do zła jest często łagodzona przez ból i cierpienie. Pomaga 
nam to zrozumieć, że Boża droga jest właściwa; że powinniśmy wybierać 
czynienie dobra, a nie zła; że



12

Powinniśmy kochać naszych bliźnich tak, jak kochamy samych siebie. 
Fakt, że ból i cierpienie nie są bez korzyści, można również dostrzec w 
bardzo hojnych rzeczach. Jeśli, na przykład, sąsiad cierpi z powodu 
nieszczęścia, często skłania to ludzi do poświęceń, troski o bliźniego i 
oferowania mu pomocy. Obserwujemy wiele heroicznych dobrych 
uczynków: to, co w nas najlepsze, wysuwa się wtedy na pierwszy plan.

Być może najwspanialszą rzeczą w nich jest to, że widzimy, jak ludzie 
rozwijają się poprzez swoje trudności i cierpienia, i pokazują nam piękno 
i siłę ludzkości. Pomagają nam docenić wartość życia. Kimś ze 
szczególnym talentem była Fanny J. Crosby. Słowa jej wierszy i piosenek 
podniosły na duchu - a nawet odmieniły - miliony ludzi. Ale niewiele 
osób wie, że ta kobieta, która napisała na przykład "Blessed Knowledge", 
"Do Not Pass By, O Land", "O God, Glory to Thee" i "Safe in Jesus' Arms", 
była niewidoma niemal od urodzenia.8 Swój pierwszy wiersz napisała w 
wieku ośmiu lat:

Och, co za szczęśliwy dzień, 
nawet jeśli nie widzę

Jestem zdeterminowany, by być szczęśliwym na 
tym świecie

Doświadczam tak wielu błogosławieństw, 
których inni ludzie nie mają;

płacząc i wzdychając, bo jestem ślepy, nie 
mogę i nie zrobię tego.

Dlaczego Bóg nie wyeliminuje zła, bólu i cierpienia? Biblia zapewnia nas, 
że właśnie to uczyni - w czasie, który wyznaczył w swoim planie. Pismo 
Święte z pełnym przekonaniem mówi o dniu, w którym zło zostanie 
wyeliminowane z ziemi:

Ale cisi cierpiący posiądą ziemię i będą się radować w 
obfitości pokoju. Sprawi, że śmierć zniknie na zawsze, a łzy 
Pana Boga zostaną otarte ze wszystkich.



13

On zetrze oblicze swego ludu i usunie jego hańbę z 
powierzchni ziemi, gdyż Pan to obiecał (Psalm 37:11; Izajasz 
25:8).

To jest nadzieja, którą nasz Stwórca daje nam jako swojemu stworzeniu. 
On sam "pochłonie" śmierć; otrze nasze łzy. Tego dnia zarówno zło 
moralne, jak i zło naturalne nie będą już problemem. Ludzkość nie będzie 
już żyła w cieniu bólu i cierpienia. Dopóki ten czas nie nadejdzie, wszyscy 
nauczmy się ufać Bogu i trzymajmy się z dala od zła. Nie powinniśmy 
cierpieć z powodu własnego złego zachowania. Jeśli cierpimy, powinno 
to mieć jakiś cel; powinno to zbliżyć nas do Boga; powinno to w jakiś 
sposób przynieść korzyść naszym bliźnim.

Dziękuję Bogu za moją niepełnosprawność, ponieważ 
dzięki niej odnalazłem siebie, swoją pracę i Boga.

HELEN KELLER

Zła religia - argument przeciwko Bogu?

Badanie dzieł szanowanych sceptyków, od Bertranda Russella aż po 
dzień dzisiejszy, ujawnia wspólny czynnik, który należy uwzględnić: 
ledwo skrywaną pogardę dla wszystkiego, co ma związek z religią. 
Nienawiść do religii okazuje się być psychologicznym korzeniem krucjat 
podejmowanych przez wielu ateistów. Wielu sceptyków wierzy, że 
znajdują się w wyższych sferach myśli. W rzeczywistości do takiego 
zachowania motywuje ich godna ubolewania nierozsądność i nieludzkość 
niektórych ludzi religijnych. Jestem przekonany, że bez "złej religii", która 
dolewałaby oliwy do ognia, ateistyczna krucjata wyczerpałaby się. W 
rzeczywistości, gdyby nie nadużycia niektórych ludzi religijnych, byłoby 
znacznie mniej agnostyków i ateistów.

Ludzka religia jest bardzo często okropna i okrutna. Można też 
powiedzieć: "Jeśli Bóg ma takich przyjaciół, to nie potrzebuje wrogów". 
Dla wielu "zła religia" jest powodem, by nie wierzyć w Boga.



14

Jednak obecność zła w religii nie nadaje się do wykorzystania przeciwko 
Bogu Biblii. On nie jest przyjacielem "złej religii". Interesujące jest to, że 
w tej kwestii istnieje pewna zgoda między Bogiem a sceptykami: Bóg jest 
równie przerażony religiami ludzkości. Jest również zasmucony 
ignorancją i arogancją wielu ludzi, którzy są religijni.

Z drugiej strony należy zauważyć, że niektóre z największych 
okrucieństw, jakie kiedykolwiek popełniono przeciwko ludzkości, zostały 
popełnione przez ateistów. Przerażające zło zostało popełnione pod 
sztandarem obsesyjnego ateizmu przez reżimy komunistyczne w XX 
wieku. Więcej ludzi zginęło i cierpiało pod wpływem ateistycznych 
wizjonerów, takich jak Lenin, Trocki i Stalin, niż pod wpływem 
jakiegokolwiek innego konstruktu myślowego w historii. Jeśli ktoś 
postrzega złe czyny ludzi jako powód, by nie wierzyć w ideologię, to nikt 
nie powinien wierzyć w ateizm.9

Niemniej jednak, pomimo wielu argumentów, nie demaskuje to Boga 
Biblii. W Piśmie Świętym można przeczytać, że ludzie mogą być źli. Nie 
ma znaczenia, czy w religijnym, czy niereligijnym przebraniu. Ludzkie 
działania nie zmieniają tego, jaki naprawdę jest i czego chce Bóg:

Nie jesteś Bogiem, który podoba się bezbożnym istotom: 
żadna niegodziwa osoba nie może mieszkać z Tobą jako gość 
(Psalm 5:4).

Bóg pragnie dziś ludzi, którzy "wolą zapalić świecę niż przeklinać 
ciemność"; ludzi, którzy uczą się od Niego mądrości i odwracają się od 
zła; ludzi, którzy dzielą się Jego cnotami.

Istnienie ateisty lub wątpiącego jest samo w sobie 
znakiem, że Bóg istnieje i że jest Bogiem łaskawym i 

cierpliwym.



15

Wiara kontra rozum?

U Boga mieszka mądrość i siła; Jego jest rada i zrozumienie! 
(Job 12:13).

Powszechnie panuje błędne przekonanie, że wiara i rozum są ze sobą 
sprzeczne. W rzeczywistości prawidłowy rozum nigdy nie jest sprzeczny z 
prawdziwą wiarą. Niewiara byłaby usprawiedliwiona tylko wtedy, gdyby 
Boga nie było, ale jeśli Bóg istnieje, to rozsądnie jest mu ufać. Wiara nie 
zastępuje wiedzy. Prawdziwa wiara dotyczy wiedzy: wiedzy o Bogu!

Czy rozum nie prowadzi kogoś do wiary? I czy nie możemy 
wywnioskować z istnienia cudownego wszechświata, że nasz świat ma 
Stwórcę? Boga nie można znaleźć w probówce. Ale czy zawartość 
probówki i naukowiec nie prowadzą nas do wniosku, że Bóg istnieje?10 
Decyzja o uwierzeniu w Boga Biblii jest sama w sobie decyzją opartą na 
rozsądku.

Jednocześnie często nie uznajemy ograniczeń nauki. Zadajemy sobie 
pytanie: "Co wybuchło na początku? I co wyszło z tej eksplozji?". Jeśli 
istnieje "nic" poza przestrzenią i materią, które stworzyło Wielki Wybuch, 
to skąd wzięło się to "nic"? Są to pytania, które zadaje sobie nauka. 
Wydaje się jednak, że nauka nie jest w stanie odpowiedzieć na własne 
pytania.

Na przykład znany fizyk teoretyczny Stephen Hawking powiedział, że 
wszechświat powstał w wyniku "spontanicznego pokolenia". Naprawdę 
chce, aby opinia publiczna uwierzyła, że wszystko wzięło się z niczego, 
mówiąc, że "być może rzeczy się zdarzają".11 W tym samym duchu biolog 
i ateista Richard Dawkins stwierdza: "Fakt, że życie wyewoluowało 
dosłownie z niczego, około 10 miliardów lat po tym, jak wszechświat 
wyewoluował praktycznie z niczego, jest tak zapierający dech w 
piersiach, że nie potrafiłbym znaleźć słów, które oddałyby 
sprawiedliwość".12



16

Racjonalnej osobie trudno jest zrozumieć, dlaczego idee takie jak "rzeczy 
powstały z niczego" są postrzegane jako rozsądne, ale nierozsądne jest 
wierzyć, że wszystkie rzeczy pochodzą od Boga. Wydaje się, że dla 
ateistów o antyreligijnym nastawieniu każdy argument jest w porządku, 
o ile Bóg nie odgrywa w nim żadnej roli! A jeśli chodzi o naukę, to 
pomimo wszystkich korzyści, jakie przynosi, nigdy nie przyniesie ona 
ludzkości dobrych i kompletnych odpowiedzi na najbardziej 
fundamentalne pytania dotyczące stworzenia. Nie tak długo, jak 
najlepsze, co nauka może zaoferować, to stwierdzenia takie jak
"Rzeczy po prostu się zdarzają".

Podobnie nauka czasami popełnia błąd, nie wskazując na niezwykłe 
różnice między ludźmi a resztą stworzenia. Nauka odniosła wielki sukces 
w odkrywaniu podobieństw i podobieństw między ludzkością a innymi 
stworzeniami zamieszkującymi naszą planetę. Te powiązania są 
wspomniane i uznane w Biblii. Wszystkie żywe istoty mają tego samego 
Stwórcę i mają ze sobą wiele wspólnego. Ale czy jako ludzie nie 
przeoczamy tego, co oczywiste? A może nie chcemy uznać, że zajmujemy 
wyjątkowe miejsce na tym świecie, i słusznie?

Nawet dzisiaj Biblii udaje się lepiej wskazać niesamowite różnice między 
ludzkością a resztą stworzenia. Biblia mówi nam, że istoty ludzkie zostały 
w wyjątkowy sposób stworzone na obraz swojego Stwórcy i że ludzkość 
jest w stanie Go rozpoznać i naśladować. Biblia mówi nam, że zostaliśmy 
stworzeni nie tylko z potencjałem, ale także z odpowiedzialnością bycia 
dobrymi zarządcami ziemi. (Księga Rodzaju 1:28)

Kiedy nauka poprowadzi nas od nieistotności do znaczenia? Kiedy 
zapewni naszym dzieciom pogląd na siebie, który wykracza poza 
fałszywe nauczanie ewolucji, aż do ostatecznej odpowiedzialności? Czy 
nadal będziemy mówić naszym dzieciom, że ludzkość powstała w wyniku 
przypadkowego rozwoju w postaci niedokończonych procesów 
chemicznych, tylko po to, by ze zdziwieniem zdać sobie sprawę, że mają 
one niewielki szacunek dla siebie, innych ludzi i reszty stworzenia?



17

Nasza ludzka podróż jest niemal pozbawiona sensu. Tak długo, jak nauka 
nie będzie w stanie dostarczyć sensu, ludzie słusznie będą szukać 
odpowiedzi na najważniejsze pytania gdzie indziej. Bóg Biblii daje nam te 
odpowiedzi z niezrównaną jasnością.

W ten sam sposób nauka nie może pomóc ludzkości ani w doktrynie 
moralnej, ani w kwestiach ludzkiej moralności. Nauka, która wiąże się z 
rzekomo przypadkowym, bezsensownym rozwojem ludzkości, nie jest 
dobrą podstawą do oświecenia nas na temat ludzkiego charakteru i 
moralności. Cechy te byłyby wówczas równie przypadkowe i bezcelowe. 
Widzimy, że istnieje powszechna zgoda co do tego, że etyka nie należy do 
sfery nauki, ale do filozofii i religii.

Naukowcy przynieśli nam wiele korzyści. Jednak naukowcy, od Leonarda 
da Vinci po dzień dzisiejszy, byli również skłonni do poświęcania siebie - 
a raczej swojej znacznej wiedzy i umiejętności - w służbie odkrywania i 
rozwijania nowych rodzajów wojen oraz jeszcze bardziej przerażającego 
niszczenia ludzkości. Jednym z najsmutniejszych faktów dotyczących 
naukowców jest to, że zbyt często nie potrafili oni wznieść się ponad 
ludzki przymus krzywdzenia i niszczenia. Jezus przezwyciężył to 
zachowanie. Uważni naukowcy, którzy czują się upokorzeni tymi 
niepowodzeniami, mogą zdać sobie sprawę, jak wiele muszą się jeszcze 
nauczyć od Jezusa.

Co może udowodnić nauka?

Lubimy, gdy wiadomości informują nas o najnowszych osiągnięciach 
naukowych. Jest jednak jeden nagłówek, którego nigdy wcześniej nie 
widzieliśmy. Nie możemy też oczekiwać, że w przyszłości zobaczymy 
następujący nagłówek: "Naukowcy obalają istnienie Boga!". Nauka nie 
może udowodnić za pomocą testów lub eksperymentów, że Bóg nie 
istnieje. Ludzie, którzy mają zamiłowanie do nauki - i żądają absolutnego 
dowodu na wszystko - znajdują się w niewygodnej sytuacji. Ateiści często 
muszą



18

twierdzi, że istnienia Boga nie można udowodnić za pomocą 
eksperymentów i prób. Niezależnie od tego, czy jest to prawda, czy nie, 
należy zaakceptować fakt, że nauka nie jest w stanie dostarczyć 
absolutnie pewnego dowodu na to, że Bóg nie istnieje.

Kiedy ateiści są proszeni o obalenie istnienia Boga za pomocą testów 
naukowych, często pojawiają się głosy, że nie możemy tego od nich 
oczekiwać.13 Wyjaśniają, że żądanie to nie może zostać spełnione za 
pomocą środków naukowych. Ale czy to naprawdę niesprawiedliwe, że 
powinni udowodnić, że Bóg nie istnieje - tylko dlatego, że nie mogą? 
Słabością samej nauki jest to, że nie potrafi ona udowodnić nieistnienia 
Boga. Nie jest to wina naukowców - ale z pewnością nie jest to również 
wina wierzących.14

Dla wiarygodnego naukowca powinno być jasne, że nie może 
przypominać nam o niezgłębionym ogromie naszego wszechświata, ale 
jednocześnie chce nas zapewnić, że Boga tam nie ma - lub za nim stoi. 
Trzeba być ateistą, by tak twierdzić.15

Ateizm w odwrocie

Ateizm nie jest nauką. Ateiści to ludzie, którzy nie wierzą w Boga - bardzo 
często z bardzo nienaukowych powodów. Starają się jednak 
wykorzystywać naukę, aby wzmocnić swój pogląd na sprawy. Należy 
jednak zawsze pamiętać, że w nauce nie ma nic, co czyni człowieka 
ateistą.

Osoba, dla której wiara w Boga ma największy sens w życiu, nie musi 
obawiać się argumentów ateisty. Ateizm popiera zaprzeczanie istnieniu 
Boga, nie będąc w stanie tego udowodnić. Ateiści cierpią z powodu 
własnej niezdolności do dostarczenia naukowych dowodów w tej 
kwestii. Z drugiej strony, ateiści zbyt często polegali na dowodach 
naukowych.
"Dowód" przekazany przez wierzących.

Ponieważ nie jest możliwe dostarczenie empirycznych dowodów na 
nieistnienie Boga, ateiści do tej pory byli skłonni polegać na 
nieempirycznych dowodach.



19

argumentacja w najszerszym tego słowa znaczeniu. Argumentuje się, że 
"rozsądna" osoba nie uwierzyłaby w boga. Niektórzy ateiści mają 
żałośnie wyższościową, a nawet protekcjonalną postawę: ludzie są 
uznawani za "nierozsądnych", chyba że zgadzają się z ateistą!

Wierzący zapraszają ateistów do debaty, bez względu na to, czy odbywa 
się to za pomocą dowodów naukowych czy nienaukowych. Widzimy 
jednak, że sami ateiści tak naprawdę nie chcą rozwiązać problemu 
istnienia Boga za pomocą jasnych dowodów, ale raczej za pomocą 
własnego nienaukowego rozumowania. Dochodzą do wniosku, że Bóg 
nie istnieje z powodu istnienia zła, bólu i cierpienia lub hipokryzji wielu 
religijnych ludzi. Jednak, jak widzieliśmy, pytania te w żaden sposób nie 
dowodzą, że Bóg nie istnieje. Argumenty te niekoniecznie odnoszą się 
(lub atakują) do jego charakteru. Badania w XXI wieku nie dostarczyły 
nam przekonujących dowodów na to, że powinniśmy odwrócić się od 
naszej wiary. Nie możemy też oczekiwać, że zrobią to w przyszłości. Próby 
ateistów, by wykorzystać badania do własnych celów, będą nadal składać 
się bardziej z twierdzeń niż dowodów. Ale w końcu zostanie 
powiedziane: zawiedli.

Istnienie agnostycyzmu jest często szczególnie niewygodne dla ateistów. 
Niektórzy agnostycy uważają, że badania naukowe i religia znajdują się w 
impasie, jeśli chodzi o kwestię istnienia Boga. Możliwość impasu jest 
ideą, której ateista desperacko stara się zapobiec. Dlatego w takich 
przypadkach doświadczamy niezadowolenia ateistów wobec 
agnostyków. Jednocześnie agnostycy są czasami uwięzieni w 
nieudowodnionym założeniu, że istnienie lub nieistnienie Boga powinno 
być ostatecznie ustalone przez naukę, która jest przecież bardzo 
ograniczona. W rzeczywistości Boga nie można znaleźć w probówce. 
Dlaczego w ogóle zakładamy, że byłby On rozpoznawalny poprzez swoje 
stworzenie w tak ograniczony sposób? Bóg zaprasza ateistów i 
agnostyków do poznania Go poprzez rozum i wiarę.



20

Kocham naukę. Kocham też wiarę. Dla mnie te dwie rzeczy są 
kompatybilne. Niektórzy ludzie byli wielokrotnie wprowadzani w błąd, 
wierząc, że nauka wie więcej na dany temat niż w rzeczywistości. 
Podobnie ludzie często nie dostrzegali, że rozum ma do odegrania 
istotną rolę w wierze.

Jak ważne są argumenty, które prowadzą ludzi do odrzucenia ich 
własnego Stwórcy? Pytania stawiane przez ateistów po prostu nie są 
wystarczająco mocne, aby odwrócić się od Boga. Wątpliwość, a nawet 
zaufanie Bogu nie jest naukowym przedsięwzięciem. Stawka jest zbyt 
wysoka. Jeśli Bóg naprawdę istnieje, odrzucenie Go przez istoty ludzkie 
byłoby jak odrzucenie własnego ojca.

30 minut oczami ateisty

Pewien przyjaciel powiedział mi: "Byłem kiedyś ateistą przez jakieś 30 
minut". W ten sposób opisał krótki okres swojego życia, kiedy był młodszy. 
Odepchnięty przez bolesne spotkanie ze złą i fałszywą religią, 
zakwestionował Boga. Podobne doświadczenia są zbyt powszechne. 
Dotyczy to zwłaszcza młodszych uczniów, którzy mogą być bardziej 
podatni na wpływy i nie otrzymali dobrego wykształcenia w sprawach 
wiary. Większość takich odejść jest krótkotrwała i zwykle skutkuje 
bezpieczniejszą, zdrowszą wiarą w życiu ludzi. Tak też było w przypadku 
mojego przyjaciela, który odzyskał równowagę i stał się silniejszy w 
wierze. Ostatecznie został profesorem Nowego Testamentu w 
chrześcijańskiej szkole - aby przekazać swoją miłość do Boga 
początkującym ministrantom, a także wielu innym młodym ludziom, 
podczas swojej długiej i udanej kariery.

Ateista, który nigdy nie kwestionuje ateizmu, jest krótkowzroczny. Skutki 
i doświadczenia spowodowane fałszywą praktyką religii są godne 
ubolewania. Jednak to, czego uczą ludzkość ateistyczni krzyżowcy, jest  
równie godne ubolewania. Wolałbym na stałe wyrzec się



21

być w poszukiwaniu prawdziwego Boga, niż wybierać między tymi dwiema 
alternatywami.

W świetle nauki
Ateizm jest nieudowodnioną teorią

Dlaczego wiara?

Abram uwierzył więc Panu, a Pan poczytał mu to za sprawiedliwość 
(Rdz 15:6).

Bóg Biblii może być opisany jako Ten, który kocha wiarę. Abram uwierzył 
Mu i to miało wielką wartość dla Boga. Biblia nie jest starożytną księgą o 
wyczynach wielkich mężczyzn i kobiet. Biblia jest raczej historią Tego, 
który jest Bogiem i ludzi, którzy Mu ufają.

Wierzyć, mieć wiarę, wymaga czegoś więcej niż tylko zgodzenia się, że 
Bóg istnieje. Chodzi o decyzję, by Mu zaufać, trzymać się Go i polegać na 
Nim. Wiara jest rozsądna i namacalna. Stanowi sedno Bożego planu 
postępowania z ludźmi. Dla Boga jest coś, co ceni bardziej niż bogactwo, 
mądrość, siłę czy nawet ludzkie cnoty. Wiara. Bóg zbliża się do tych, 
którzy Mu ufają. Decyzja Boga o przyjęciu naszej wiary zrodziła się z Jego 
miłości i łaski.

Ze względu na swoją mądrość faworyzuje wiarę. Wiara jest czymś dla 
ludzi ze wszystkich epok. To niesamowite, że Bóg Biblii objawił się 
ludziom w tamtych czasach. Aby poznać Boga, nie trzeba było czekać na 
postęp naukowy. Abram mógł zaufać Bogu, mimo że żył wieki przed 
Chrystusem. I jest to tak samo możliwe dzisiaj dla kogoś żyjącego wieki 
później. Podróż wiary nie jest głupotą. Jest wspaniała i cudowna.



22

Można powiedzieć, że niektórzy ludzie mają dziś fobię przed wiarą. 
Strach przed wiarą czasami opiera się na niechęci do idei, że 
musielibyśmy odpowiedzieć przed Bogiem za nasz sposób życia, 
gdybyśmy przyjęli wiarę. Jednak odmowa wiary w Boga w żaden sposób 
nie zmienia faktu, że On istnieje. Prawdziwa wiara opiera się na wniosku, 
że On, jako nasz Stwórca, jest jedynym, który wie, co jest właściwe i 
najlepsze dla nas. Wiara raduje się pewnością, że Bóg jest skłonny być 
miłosierny i cierpliwy wobec nas, nawet w obliczu naszych 
niedoskonałości. Wiara wynika z decyzji człowieka, że lepiej jest zaufać 
Bogu niż komuś innemu. Decyzja o wierze skutkuje życiem w całkowitym 
zaufaniu.

Wiara nie jest czymś, co po prostu się komuś przydarza. Wiara jest 
decyzją, którą podejmujesz. Prawdziwa wiara jest prawdą na Bożych 
warunkach. Pokładamy zaufanie w wiecznie ważnych zasadach naszego 
istnienia. Bóg wie o dystansie dzielącym Go od ludzkości. Ze względu na 
Jego decyzję, wiara jest pomostem między nami a Nim. Dla ludzi Biblii 
wiara nigdy nie jest "magiczna". To wiara i sposób, w jaki dotyka ona 
serca Boga, sprawia, że wiara jest tak potężna. Bóg kocha wiarę, 
ponieważ wypływa ona z naszej szczerości i pokory. Pochodzi z uznania 
ponadczasowej prawdy. Prawda ta brzmi: potrzebujemy GO. Korzyści 
płynące z takiej wiary są ogromne. W końcu On jest naszym Ojcem, z 
którym jesteśmy połączeni.

Wybieram Boga

Bo "myśli moje nie są myślami waszymi ani wasze drogi 
moimi drogami" - tak mówi Pan - "lecz jak niebiosa górują nad 
ziemią, tak drogi moje nad waszymi drogami i myśli moje nad 
myślami waszymi" (Izaj. 55:8+9).



23

Prawdopodobnie byłbym ateistą, gdyby nie Bóg. Odkryłem, że jest On 
silniejszy niż wątpliwości. Jego mądrość i dobroć są dla mnie nie do 
odparcia. Jego drogi są naprawdę wyższe niż nasze drogi. Im bardziej 
zaczynam rozumieć Jego drogi, tym bardziej jestem pełen podziwu dla 
Niego. Lekceważenie Go jest równoznaczne z pominięciem celu naszego 
życia. Jeśli naprawdę nas stworzył, to zrobił to z dobrego powodu. 
Możemy odpowiedzieć na pytanie "Dlaczego tu jesteśmy?" tylko wtedy, 
gdy zbliżymy się do Tego, który nas tu sprowadził. Tylko wtedy, gdy Go 
odnajdziemy, naprawdę odnajdziemy samych siebie.

Nie jesteśmy sami. Byłoby jednak tragedią, gdybyśmy żyli tak, jakbyśmy 
byli. To Bóg wzywa nas do czegoś większego niż my sami. Jesteśmy Jego 
stworzeniami i żyjemy dzięki Jego dobroci. Powinniśmy oddawać Mu 
cześć w naszym życiu. Przesłaniem Boga Biblii jest "być z Nim 
złączonym". To była Jego decyzja, by przyjąć naszą wiarę. To nasza 
decyzja, czy ją mamy, czy nie. Przyjrzałem się wierze i przyjrzałem się 
zwątpieniu.

Wiara jest o wiele lepsza. Wybieram Boga.



24



25

Rozdział pierwszy - Notatki

1 Pani O'Hair, opisana przez magazyn Life jako najbardziej znienawidzona kobieta w Ameryce, 
założyła "Amerykańskich Ateistów" jako separatystyczne stowarzyszenie w 1963 roku. Była 
p r e z y d e n t e m , dopóki nie została zastąpiona przez swojego syna Jona Murraya w 1986 
roku. On i jego matka nadal przewodzili "Amerykańskim Ateistom", dopóki nie zostali porwani i 
zamordowani przez byłego pracownika o r g a n i z a c j i  w  1995 roku.

2 Pani O'Hair wychowała swoje dzieci na ateistów, a dzięki jej najstarszemu synowi, Billowi 
Murrayowi, do sądu trafiła słynna sprawa zakazu czytania i wykładania Biblii w szkołach 
publicznych. (Murray przeciwko Curlett, skonsolidowana przez Sąd Najwyższy USA z Abington 
School District p r z e c i w k o  Schempp, 374 U.S. 203 83 S. Ct. 1560, 10th L. Ed. 2d 844, 1963). 
Bill Murray nawrócił się później na chrześcijaństwo i walczył w imię Chrystusa. Napisał książkę 
opowiadającą o jego d o r a s t a n i u  jako syna Madelyn Murray O'Hair. William J. Murray, My 
Life Without God (Nashville: Thomas Nelson Publishers, 1982).

3 Istnieje wiele prac, które rozważają pełne spektrum teistycznych dowodów. Nie jest jednak 
zamiarem autora dokonywanie ich przeglądu w tym miejscu. Rozdział ten jest raczej świeżym 
spojrzeniem na serca i umysły ludzi w Biblii w odniesieniu do ich wiary w istnienie Boga.

4 Błędne jest założenie, że wszyscy naukowcy są koniecznie ateistami lub agnostykami. Sprawa 
ateizmu jest zwykle prowadzona nie przez naukowców, ale przez tych, którzy pochodzą z dziedzin 
filozofii i aktywizmu politycznego. W kręgach naukowych są ludzie, którzy nie tylko wierzą w  
Stwórcę, ale także wyznają Chrystusa.

5 Więcej o Collinsie w Wikipedii, "Francis Collins", ostatnio modyfikowany 26 stycznia 2015, 
http://en.wikipedia.org/wiki/Francis_Collins. Warto również zwrócić uwagę na jego książkę The 
Lan- guage of God: A Scientist Presents Evidence for Belief (Nowy Jork. Free Press, 2006).

6 Pismo Święte mówi nam, że Bóg "przemówił" i nastąpiło stworzenie (Rdz 1:3 i nast.). Jednak Pismo 
Święte mówi również, że Bóg, oprócz mówienia, dokonuje wszystkich rzeczy poprzez swoje 
n i e z m i e r z o n e  zrozumienie i mądrość (Ps 104:24; 136:5; Jr 10:12; 51:15).

7 W ostatnich latach rewizjoniści (znani również jako biblijni minimaliści) zyskują na znaczeniu dzięki 
swoim poglądom. Publicznie dostępna prezentacja (The Bible's Buried Secrets, Nova, 18 listopada 
2008) pokazuje nieco stronniczy pogląd na korzyść poglądów rewizjonistów. Bardziej wyważony 
pogląd na kontrowersyjną kwestię rewizjonistów można znaleźć w dwóch książkach Williama G. 
Devera, What Did the Biblical Writers Know and When Did They Know it? (Grand Rapids: Wm. B. 
Eerdmans Publishing, 2001) oraz Who Were the Early Is-rael- ites and Where Did They Come 
From? (Grand Rapids: Wm. B. Eerdsmans Publishing 2003).

8 Aby zapoznać się z niesamowitym życiem Fanny Crosby, przeczytaj Edith L. Blumhofer, Her Heart 
can See: The Life and Hymns of Fanny J. Crosby (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans Publishing 2005).

9 Okropne czyny ateistów, oczywiście, w żaden sposób nie usprawiedliwiają ani nie minimalizują 
w i e l k i e g o  zła popełnionego przez wyznawców różnych religii na przestrzeni czasu.

10 Aby uzyskać wgląd w znaczną pracę wykonaną nad argumentami za projektem, zobacz Kenneth 
Himma, "Design Arguments for the Existence of God", Internet Encyclopedia of Phi- losophy, 
http://www.iep.utm.edu/design.

11 Stephen W. Hawking i Leonard Mlodinow, The Grand Design (Nowy Jork: Bantam Books, 2012).

12 Richard Dawkins, "From tail to tail on the path of pilgrims in life", The Scotsman, 9 kwietnia 2005 r.

http://en.wikipedia.org/wiki/Francis_Collins
http://www.iep.utm.edu/design


26

13 Popularną odpowiedzią sceptyków jest to, że "nauka nie może również obalić istnienia aniołów i 
wróżek". Jednak to tylko dowodzi, że istnieją inne rzeczy, których nauka nie może obalić. Który 
naukowiec, któremu kiedykolwiek zadano takie pytanie, nie c h c i a ł b y  - choćby przez chwilę - 
empirycznie obalić istnienia jednorożców? Gdyby mógł, oznaczałoby to, że w nauce istnieje nowa 
droga, która nie b y ł a  wcześniej znana. Z pragmatycznego punktu widzenia niewiele osób jest 
zainteresowanych istnieniem jednorożców. Jednak duża liczba ludzi jest mocno zainteresowana 
istnieniem stwórcy. A powody, dla których warto wierzyć w Boga, wydają się dla nich znacznie 
bardziej atrakcyjne niż cokolwiek związanego z jednorożcami.

14 Próby ateistów, aby argumentować, że nieistnienie można nieuchronnie udowodnić, wymagają 
wyrafinowanego przejścia od kwestii empirycznego dowodu do argumentu w szerszym - mniej 
naukowym - sensie. W każdym razie istnienie lub nieistnienie Boga trudno porównać do 
codziennych spraw, w których n i e k t ó r z y , w określonym - ograniczonym - otoczeniu, mogą 
czuć się pewni, że coś istnieje lub nie istnieje.

15 To oczywiście pozostawia do rozważenia argumenty filozoficzne. Aby uzyskać doskonały przegląd 
tych argumentów, zobacz wkład Dana Howarda-Snydera w Reason for the Hope Within, red. 
Michael J. Murray (Grand Rapids: William B. Eerdmans Publishing, 1999), rozdział 4.



27

I

Rozdział drugi

Hipokryci -
Nasi bogowie stworzeni przez nas samych

Jak jeleń tęskni za strumieniami wody, tak moja dusza tęskni 
za Tobą, Boże!

PSALM 42.2

dylliczne i piękne było Kioto, stolica starożytnej Japonii. Jako młody 
chrześcijanin odwiedziłem tam misjonarzy. W mieście było wiele 

historycznych miejsc do zobaczenia, w tym Pałac Cesarski, który był 
rezydencją cesarza przez ponad tysiąc lat. Byłem zafascynowany historią 

miasta, jego życzliwością i ludźmi.
w szczególności tradycje Japończyków.

Kiedy podróżowałem po Japonii, pytałem również o ich religie. 
Rozmawiałem z ludźmi o ich wierzeniach i odwiedziłem dwa 
najsłynniejsze klasztory buddyjskie. Odkryłem, że ten naród jest w dużej 
mierze tyglem wschodnich filozofii: Shinto i buddyzmu, na które wpływ 
miały zasady Konfucjusza.

Jednak pomimo wszystkich moich pytań, trudno było zrozumieć, o co tak 
naprawdę chodzi w wierzeniach Japończyków. Zdałem sobie sprawę, że 
zbyt często zmagali się z tą kwestią.

Kiedy nadszedł czas, abym ponownie opuścił Japonię, uczęszczałem do 
chrześcijańskiego kościoła w Jokohamie. Nawiązałem rozmowę z 
Japończykiem w wieku uniwersyteckim. Powiedziałem mu, że jestem 
chrześcijaninem podróżującym po jego kraju i próbującym lepiej 
zrozumieć jego religie. Natychmiast odpowiedział: "Ja też jestem 
chrześcijaninem!". Kontynuował rozmowę o chrześcijaństwie. Następnie 
powiedział: "Rozpoznawanie Boga! Różnica polega na rozpoznaniu 



27

Boga!"



28

W kilku słowach porównał i opisał religie swojego kraju ze swoją nową 
wiarą chrześcijańską. Żył po obu stronach wielkiej religijnej przepaści. 
Wiara, w której się urodził, prowadziła go ku wielkiej "kosmicznej 
niewiadomej". To jednak pozostawiło go z poczuciem niekompletności. 
Pragnął poznać Boga. W wierze chrześcijańskiej odnalazł to, czego 
brakowało mu w religiach jego młodości. Opuściłem Japonię ze 
wspomnieniami fascynującej kultury i pięknego kraju. Jednak najbardziej 
utkwiły mi w pamięci słowa młodego człowieka z Jokohamy:

"Rozpoznać Boga!" - powiedział.
"Różnica polega na rozpoznaniu Boga!!!"

Historia ludzkości mówi nam o niezliczonych religiach. Ludzie czcili 
bogów, których sami wymyślili: niektórych stworzyli własnymi rękami, 
innych stworzyli wyłącznie w swojej wyobraźni. Ale ten, który naprawdę 
jest Bogiem, stworzył nas. Powinniśmy służyć Bogu, który nas stworzył, a 
nie bogom stworzonym przez nas. Tylko On jest godny miana "Władcy 
Wszechświata". Bez wątpienia ten Bóg przewyższa wszystko i wszystkich. 
Bez wątpienia tylko On jest Bogiem.

Idole - bogowie stworzeni przez ludzką wyobraźnię

Ale ich ziemia stała się również pełna bożków: kłaniają się 
przed dziełem swoich rąk, przed obrazem swoich palców 
(Izajasza 2:8).

Ludzie Biblii mieli proste, ale jasne zrozumienie: prawdziwy i autentyczny 
Bóg nie może być stworzony przez ludzi. Samodzielnie stworzeni 
bogowie są nie tylko gorsi od Boga, który nas stworzył, ale w ogóle nie są 
prawdziwi. Tworzenie i czczenie takich bogów jest szkodliwym 
kłamstwem. Odbiera cześć Temu, który naprawdę jest Bogiem i szkodzi 
ludziom, odwracając ich uwagę od Stwórcy. W Księdze Jeremiasza 
czytamy



29

wyjaśnienie bezcelowości tworzenia bożków i służenia im:

Albowiem kult pogan jest niczym innym jak złudzeniem: jest 
to kawałek drewna wyciosany w lesie, dzieło rąk rzemieślnika, 
wykonane nożem rzeźbiarskim. Ozdabia go srebrem i złotem, 
używa gwoździ i młotków, aby go przymocować, aby się nie 
chybotał. Stoją tam jak strach na wróble w ogrodzie 
warzywnym i nie mogą mówić; muszą być noszone, ponieważ 
nie mogą chodzić. Nie bójcie się ich, bo nie mogą czynić zła ani 
dobra". (Jer. 10:3-5).

Powinniśmy służyć Bogu, który nas stworzył, a nie 
bogom stworzonym przez nas.

Zawsze miało sens, że Bóg byłby kimś większym niż jego stworzenie. To 
wbrew wszelkiemu rozsądkowi, że możemy tworzyć bogów, którzy są od 
nas lepsi. (Ps. 115:1-8). Prorok Izajasz z ironią mówi o człowieku, który 
własnymi rękami tworzy boga.1 Mówi, że taka osoba ścina drzewo, a 
następnie tworzy następujące rzeczy:

Połowę spalił w ogniu, na drugiej połowie upiekł mięso, zjadł 
pieczeń i najadł się do syta; ogrzał się też nią i mówi: "Och, 
ładnie się ogrzałem, czuję żar!". Ale z reszty czyni sobie boga, 
swojego bożka, przed którym się prostuje i kłania, i do 
którego kieruje modlitwę: "Pomóż mi, bo Ty jesteś moim 
Bogiem!". (Iz. 44,16+17).

Politeizm to przekonanie, że istnieje więcej niż jeden bóg. W politeizmie 
czasami znajdujemy całe panteony



30

(ogromna ilość) bogów. Niektórzy wyobrażają sobie mnóstwo bogów 
grających razem koncert - lub że konkurują ze sobą. Jak wiemy z 
mitologii, są to bogowie stworzeni na podobieństwo ludzkości w jej 
najgorszym wydaniu. Uosabiają wszystkie nasze najbardziej niegodziwe 
czyny. Nie reprezentują niczego lepszego od nas.2 Podczas gdy świat 
trzymał się bożków, a nawet panteonów bogów, ludzie Biblii mieli tylko 
jednego, którego nazywali Bogiem. Tylko dzięki swojej mocy stworzył 
wszystkie rzeczy. On jest naszym Ojcem i z nikim nie dzieli swego miejsca 
jako Bóg.3

Wiara w bogów - zaginiony stwórca?

"Puśćcie i uznajcie, że (tylko) Ja jestem Bogiem, wywyższonym 
wśród narodów, wywyższonym na ziemi!" Pan Zastępów jest 
z nami; Bóg Jakuba jest naszą twierdzą! (Ps. 46:11+12).

Bóg mówi: "Puść i uznaj, że jestem Bogiem". Jego lud odpowiada: "Pan 
Zastępów jest z nami". Bóg Biblii żyje ze swoim stworzeniem i 
uczestniczy w nim. Nie ma sensu, aby ktoś o tak wielkiej mądrości i 
miłości stworzył świat, a następnie tak mało o niego dbał, że niejako go 
odrzucił. Z drugiej strony, pogląd o stwórcy, który nie dba o swoje 
stworzenie, można znaleźć w politeizmie.4

Wyobrażanie sobie czegoś takiego nie jest godne Boga Biblii. Ten Bóg 
kocha stworzenie i kocha to, co stworzył. W człowieczeństwie 
znajdujemy aspekt Jego stworzenia, z którym jesteśmy w stanie 
nawiązać z Nim relację - możemy dzielić Jego kreatywność i kochać 
rzeczy, które On kocha. Nie jest logiczne, że ten, który stworzył nas z tymi 
darami, całkowicie się od nas oddali. Jako Stwórca, ziemia jest nadal Jego 
własnością i tak pozostanie. Psalmista mówi do Niego:

"Twoje są niebiosa, twoja też ziemia, świat i to, co na nim
Pełnia - Ty ją założyłeś" (Ps. 89:12).



31

Wiara w to, że jest On niezaangażowanym Stwórcą jest poza wszelkim 
rozumem. Absolutna doskonałość Jego stworzenia daje nam świadectwo 
tego, jakim jest Bogiem. Nie jest On kimś, kto wprawiłby świat w ruch, a 
potem uciekł. Przyłączmy się wszyscy do Jego świętego ludu: "Pan 
Zastępów jest z nami".

Panteizm - Czy natura jest Bogiem?

Dobrze jest dziękować Panu, śpiewać chwałę Twemu imieniu, 
o Najwyższy, głosić Twą łaskę rano i Twą wierność w nocy. Bo 
uradowałeś mnie, Panie, tym, co uczyniłeś; raduję się z dzieł 
Twoich rąk. (Ps 92:1+2+4).

Wielkie góry rozciągają się ku niebu. Jeziora i oceany wydają się nie mieć 
granic. Niebo wypełnione jest zapierającymi dech w piersiach obrazami. 
Patrzymy na stworzenie z podziwem i zdumieniem. Jest piękne, 
majestatyczne i przytłaczające. Nasz duch podnosi się i czujemy się 
odświeżeni, gdy zdajemy sobie sprawę, że znajdujemy się pośród takiej 
chwały. Dla ludzi Biblii były to wszystkie powody, by czcić i szanować 
naszego Stwórcę. Im bardziej rozpoznawali i widzieli cuda stworzenia, 
tym bardziej głosili wspaniałość Boga.

Jednak mówi się również, że niewiele jest rzeczy, których ludzkość nie 
może "zepsuć". Obejmuje to nasze rozumienie Boga i Jego stworzenia. 
Jeden z poglądów, znany jako panteizm, myli Boga z naturą. Opisuje, że 
dosłownie widzielibyśmy Boga w naturze. W panteizmie stworzenie i Bóg 
są jednym i tym samym. Ten niefortunny tok myślenia leży u podstaw 
kilku nierozsądnych filozofii, w tym kultu natury i większości tego, co 
można znaleźć w religiach Wschodu.5

Mylenie natury z Bogiem jest bolesnym błędem. Czyniąc to, ludzie 
okazują cześć stworzeniu, ale nie oddają jej Stwórcy. Nasz świat jest Boży



32

Krajobraz. To jest jego obraz. Boże stworzenie inspiruje nas do 
poznawania Go. Możemy wiele dowiedzieć się o naszym Stwórcy, 
obserwując Jego dzieło. Jednak stwierdzenie, że dosłownie widzimy 
artystę, gdy patrzymy na obraz, brzmi niedorzecznie.

Ludzie Biblii byliby zaskoczeni i zdezorientowani, że ktoś czci stworzenie, 
ale nie czci prawdziwego Boga jako jego stwórcy. Ich zrozumienie Boga i 
naszego świata znacznie przewyższało kult natury lub jakikolwiek inny 
rodzaj panateizmu. Psalm 104 jest piękną pieśnią wychwalającą cuda 
natury. Jednocześnie autor psalmu wywyższa Stwórcę natury:

On zsyła źródła strumieniom: płyną one wśród gór; 
nawadniają wszystkie zwierzęta polne, dzikie osły gaszą 
pragnienie; ptaki powietrzne mieszkają w nich, śpiewając z 
gałęzi. On nawadnia góry ze swego niebiańskiego pałacu: 
ziemia jest napełniona błogosławieństwem twej pracy. On 
sprawia, że wyrasta trawa dla bydła i rośliny dla potrzeb ludzi, 
aby z ziemi wyrosło ziarno chleba i wino, aby rozweselić serce 
człowieka; aby każda twarz lśniła oliwą i aby chlebem 
pokrzepić serce człowieka. Drzewa Pana piją do syta, cedry 
Libanu, które zasadził (Ps 104:10-16).

Słowa psalmu pięknie ubarwiają cuda natury. Jednak słowa te 
siedmiokrotnie odnoszą się do Boga, który stworzył naturę. Psalmista 
kontynuuje obserwację:

Niech cześć Pana trwa na wieki, niech Pan się raduje ze swych 
dzieł. Gdy patrzy na ziemię, drży; gdy dotyka gór, stają się 
dymem. (Ps 104:31+33).

Stworzenie jest dla Boga powodem do radości z Jego dzieła. A to daje 
psalmiście powód do chwalenia Go i oddawania Mu czci. Jego lud biblijny 
wspina się na najwyższe góry, z widokiem na ogrom



33

i wychwala Boga nieba i ziemi na cały głos. To On powołał do istnienia 
tak cudowne rzeczy.

Bóg nie jest taki jak "my"

Bo Ja jestem Bogiem, a nie człowiekiem (Ozeasz 11:9).6

Bycie człowiekiem jest cudowne: jest głową Bożego stworzenia na tym 
świecie. Istoty ludzkie są jedynymi, które są w stanie zrozumieć i docenić 
Jego kreatywność. Niemniej jednak nie jesteśmy Bogiem:

Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży go 
stworzył; stworzył mężczyznę i niewiastę (Rdz 1:27).

Ludzie są stworzeni na obraz Boga. Jednak definicja mówi: obraz czegoś 
nie jest samym "czymś".7 Jest to rozszerzenie pan-teizmu, które 
zaciemnia różnicę między Bogiem a ludzkością. Tak więc, ponieważ nie 
jesteśmy Bogiem, kluczowe jest uznanie, że zostaliśmy stworzeni na Jego 
podobieństwo. Ma to fundamentalne znaczenie dla zrozumienia naszej 
roli w świecie. Rola ta polega na kierowaniu i rządzeniu naszym życiem i 
Bożym światem zgodnie z Jego mądrością i wolą (Rdz 1:28). Mamy starać 
się być takimi, jakimi On chce, abyśmy byli. Mamy oddawać Mu wieczną 
cześć jako naszemu Stwórcy i jedynemu prawdziwemu Bogu:

Bo jesteś wielki i czynisz cuda; tak, tylko Ty jesteś Bogiem (Ps. 
86:10).

Tylko On jest Bogiem. Żadna inna istota we wszechświecie, łącznie z 
nami, nie dzieli z Nim tego miejsca. Jeśli poważnie szukamy Boga, 
znajdziemy "Go": tylko On.



34

Bóg nie jest "tym"

Nie bój się, bo Ja jestem z tobą! Nie rozglądaj się ze strachem, 
bo Ja jestem twoim Bogiem! Wzmocnię cię, pomogę ci i 
podtrzymam cię moją prawicą, która daje zbawienie (Izajasza 
41:10).

Bóg Biblii ma indywidualność i charakter. Ten Bóg mówi, a kiedy mówi, 
mówi: "Ja" jestem z tobą. W przeciwieństwie do tego, inna koncepcja 
jest bardzo często spotykana w niektórych filozofiach. Zwłaszcza w 
religiach Wschodu, Bóg jest czasami znajdowany jako "siła życiowa" lub 
jako "kosmiczna niewiadoma". Ta koncepcja również ma swoje korzenie 
w panteizmie. Nieodróżnialny od kosmosu, ten Bóg jest w rzeczywistości 
"tym". Bóg Biblii jest jednak zarówno rozpoznawalny, jak i znany. Jest 
znany poprzez swoich proroków i wyznawców w całej historii. Może być 
rozpoznany poprzez swoje stworzenie:

Niebiosa głoszą chwałę Boga, a święto opowiada o dziele Jego 
rąk (Ps. 19:2).

Bóg, który dał nam indywidualność i charakter, ma indywidualność i 
charakter. Bogowie jako "kosmiczne niewiadome" są o wiele bardziej 
nieistotni niż my. My jesteśmy rozpoznawalni. Oni są niepoznawalni - 
ponieważ nie istnieją.

New Age?

Co dziwne, "New Age" to nazwa ruchu, który jest, ściśle mówiąc, 
połączeniem podstawowych filozofii z minionych dni. Wypełniony 
różnymi odmianami i wersjami panteizmu, New Age obejmuje wiele 
rzeczy, od "kultu natury" przez "ludzkość jako Boga" po "Boga jako 
kosmiczne niepoznawalne".8 Popularyzowany i wspierany przez część 
przemysłu rozrywkowego, ruch ten z y s k a ł  w  ostatnich latach coraz 
więcej zwolenników. Niektórzy mogli oglądać mini-serial "Out on a



35

Limb" (tytuł niemiecki: Zwischenleben).9 W tym serialu aktorka Shirley 
MacLaine stoi nad oceanem i krzyczy: "Jestem Bogiem". Ja osobiście 
byłbym bardzo rozczarowany, gdyby Shirley MacLaine była Bogiem.

Religie New Age są połączeniem wielu idei, które, mówiąc najprościej, 
nie odpowiadają rzeczywistości naszego świata. W panteistycznej 
filozofii "wszystko jest jednym" uważa się, że Shirley MacLaine, wraz z 
resztą ludzkości, jest Bogiem. Co dziwne, większość z nas nawet nie zdaje 
sobie z tego sprawy. Ale co to za Bóg, jeśli nie wiesz, że on lub ona jest 
Bogiem...?

Jednak dla wielu ludzi z ruchu New Age, Bóg nie jest jednostką. Nie 
wierzą oni, że istnieje zasadnicza różnica między Bogiem, istotą ludzką i 
drzewem. Ale rzeczywistość pokazuje nam dużą różnicę między 
człowiekiem a drzewem. I myślę, że istnieje znacznie większa różnica 
między nami a naszym Stwórcą.10

New Age żongluje również ideą, w której istnieje wiele rzeczywistości. 
Tam każda osoba ma być w stanie stworzyć swoją własną rzeczywistość. 
Filozofowie New Age nie wyjaśniają, co się dzieje, gdy te rzekome 
"rzeczywistości" są ze sobą sprzeczne.

W takim świecie powinniśmy wierzyć, że nikt nigdy się nie myli i nikt nigdy 
nie ma fałszywych wyobrażeń. Można powiedzieć, że sama myśl o takim 
świecie jest złudzeniem. Mroczne sztuki Wicca, okultyzm, magia i 
astrologia są jak w domu w "wierzeniach New Age". Nawet scjentologia i 
kult tanzanitu mają tam swoje miejsce. Wydaje się, że wszystko jest mile 
widziane w New Age, z wyjątkiem Boga, który nas stworzył i obiektywnej 
prawdy, która pochodzi od Niego.

Podsumowując, wiara New Age zawodzi. Poglądy te nie przeszły testu 
rozumu nawet "w dawnych czasach". Można więc śmiało powiedzieć, że 
idee te są nadal skazane na porażkę, nawet jeśli połączy się je razem i 
nada im nową nazwę. Wiara New Age, z jej wieloma filozofiami, nawet 
nie zaczyna brzmieć rozsądnie. Z poglądem, że



36

"wszystko jest Bogiem", można jedynie dojść do wniosku, że "nic nie jest 
Bogiem".

Ruch New Age został rozpowszechniony i faworyzowany przez 
niektórych "guru pomocy" i wschodni mistycyzm. Często twierdzą oni 
nawet, że wierzą w Chrystusa. Jednakże, aby uznać i uwierzyć w 
Chrystusa, trzeba wierzyć w Jego słowa: przyjąć Jego nauki. Biorąc to pod 
uwagę, staje się jasne, że zwolennicy New Age są całkowicie wybiórczy. 
Gdy służy to ich celom, interpretują nauki Jezusa w sposób zgodny z ich 
własnymi filozofiami. Jednocześnie ignorują wielkie nauki Chrystusa, 
które wyraźnie im zaprzeczają, lub określają je jako błędne.11

Na przykład Chrystus nigdy nie był niejasny w swoich wypowiedziach na 
temat różnicy między dobrem a złem. (Mt 12,34+35). Nigdy nie nauczał 
takich rzeczy jak Wicca, okultyzm, magia czy astrologia. Odrzucił kult Sa- 
tan i służył tylko jedynemu prawdziwemu Bogu. (Mt 4:8-10). Nigdy nie 
postrzegał świata przez pryzmat panteizmu. Dokonał wyraźnego 
rozróżnienia między całym stworzeniem a Bogiem, który je stworzył (Mt 
19:4). Podobnie, Jezus nigdy nie nauczał o reinkarnacji. Nauczał, że 
jesteśmy istotami stworzonymi z nadzieją na życie wieczne i to tylko 
poprzez zmartwychwstanie (J 6:40). Nie popierał humanizmu, który 
stawia ludzkość w centrum jej własnego wszechświata. Humanizm 
wypacza nasze znaczenie i jednocześnie degraduje Tego, który nas 
stworzył.

Jezus nauczał, że Bóg jest indywidualnością. Przedstawił nam swojego 
Boga - swojego Ojca. Powiedział, że Bóg jest także naszym Ojcem (Mt 
6:9-13, J 20:17). Oświadczył, że Jego Ojciec jest rzeczywiście "jedynym 
prawdziwym Bogiem" (J 17:3).

Pluralizm - Czy wszystkie ścieżki prowadzą do Boga?

Czasami twierdzi się, że wszystkie religie świata w rzeczywistości czczą 
tego samego Boga, tylko z różnych perspektyw. Jednakże



37

tego stwierdzenia nie można znaleźć w Biblii. Wyraźnie widać, że żadna z 
różnych filozofii, którym przyjrzeliśmy się w tym rozdziale, nie prowadzi 
nas do Boga Biblii.

Najczęstszym problemem związanym z tymi różnymi teoriami jest to, że 
ostatecznie prowadzą one ludzi z dala od Boga. Jeśli podążymy za 
czymkolwiek innym, będziemy za Nim tęsknić. Jeśli pomyślimy, jak w 
przypadku deizmu, że Bóg zrezygnował z nas i nas porzucił, nie będziemy 
Go szukać. Jeśli poddamy się idei, że natura lub istoty ludzkie są Bogiem, 
lub że Bóg jest kosmicznym niepoznawalnym, nie będziemy Go szukać - 
ani Go nie znajdziemy. W rozpoznaniu Boga przeszkadzają nam 
wątpliwości, nadmierna wiara w siebie, arogancja i ludzka determinacja 
do czynienia zła. Od Boga prowadzi nas droga pluralizmu: Drogi, które 
obiecują prowadzić nas do prawdy i duchowej wiedzy, ale w 
rzeczywistości prowadzą nas w filozoficzną mgłę.

Wiele ścieżek pluralizmu nie prowadzi nas do Boga Biblii. Wręcz 
przeciwnie, oddalają nas od Niego. Czy chcemy zamienić Boga, który dał 
nam charakter i indywidualizm, na "siłę życiową"? Czy rezygnujemy z 
naszego Ojca na rzecz "kosmicznej niewiadomej"? Jeśli to zrobimy, 
wszyscy przegrają. Bóg traci miłość i honor, które powinien otrzymać od 
nas, swojego stworzenia. My, jako ludzie, tracimy, ponieważ nie 
uznajemy Go i nie czcimy jako naszego Stwórcy.12

Poznać Boga

Ale stamtąd będziesz szukał Pana, Boga swego, i znajdziesz 
Go, gdy będziesz Go pragnął z całego serca swego i z całej 
duszy swojej (Pwt 4:29).

Wolę wiecznie szukać jedynego prawdziwego Boga, niż żyć we mgle 
filozofii, których jedynym skutkiem jest zaciemnienie prawdy o Nim. Dla 
mnie poznanie Go oznacza wszystko. To Boża przyjemność, że Go 
poznajemy. Kiedy



38

Kiedy patrzymy na kosmos, na wielki wszechświat, możemy pomyśleć, że 
jako ludzie jesteśmy zupełnie nieistotni w wielkim planie rzeczy. Ale 
jesteśmy ważni dla Boga. Jesteśmy dla Niego tak ważni, że nas stworzył. I 
zwraca na nas uwagę. Jego pragnieniem jest, abyśmy Go znali. Dlaczego 
inaczej stworzyłby nas z taką zdolnością? Nie ma innej istoty w całym 
stworzeniu, która miałaby zdolność rozpoznawania naszego Stwórcy w 
ten sposób.

Mogłem dorastać tak jak ten młody człowiek, którego spotkałem w Yo- 
kohamie. Moje życie mogło zakończyć się podobnymi myślami o
"bezosobowa siła kosmiczna" może zostać spełniona. Jednakże
- Gdyby tak było, mam nadzieję, że byłbym taki jak on: że moje serce 
wołałoby, by znaleźć i poznać żywego Boga. Nie pamiętam nawet imienia 
tego młodego człowieka. Niemniej jednak mam dla niego wielki 
szacunek. Dedykuję ten rozdział temu człowiekowi i każdej innej osobie, 
która spojrzała przez zasłonę i pragnęła poznać Boga.



39

Rozdział drugi - Uwagi

1 Czciciele bożków zwykle wierzą, że ich bóg zamieszkuje bożka, o ile został on odpowiednio 
poświęcony lub pobłogosławiony. Upierają się, że drewno lub kamień nie reprezentuje ich boga. 
W każdym razie kult bożków jest skrajną głupotą, ponieważ traktuje nieożywiony przedmiot tak, 
jakby był żywy. Każda forma bałwochwalstwa jest nie do przyjęcia dla Boga Biblii (Wj 20:4-5).

2 Oczywiście bardzo dobrze znamy świat greckich bogów z mitologii. Mitologia rzymska była 
szczególnie synkretyczna, w dużym stopniu skopiowana od Greków. Istniało i n a d a l  istnieje 
wiele światów bogów, które można znaleźć w ludzkich religiach.

3 W rozdziale 9 tej książki znajduje się rozważanie słowa "Bóg" (el, elohim, theos) w odniesieniu do
do honorowego znaczenia dla ludzi.

4 Deizm jako ruch był zjawiskiem około XVI do początku XVII wieku. Rozwój amerykańskiego deizmu 
był przedłużeniem ruchu w Europie. Niektórzy ważni Amerykanie byli deistami. Należą do nich 
Thomas Paine i Ethan Allen. Podczas gdy współcześni zwolennicy często twierdzą, że niektóre inne 
ważne postacie historyczne były deistami, często twierdzą więcej, niż są w stanie udowodnić. 
Twierdzenia, że George Washington był deistą, nie są dobrze uzasadnione. Był on znany ze swoich 
prywatnych m o d l i t w  i postrzegał Boga jako przewodnika i lidera w tworzeniu narodu. Prosty, 
ale rzetelny przegląd wiary Waszyngtona, Adamsa, Jeffersona i innych można znaleźć w  Alf J. 
Mapp, Jr, The Faith of our Fathers (Nowy Jork: Fall River Press, 2006).

5 Panteizm, z greckiego pan (wszystko) i theos (Bóg): skutkuje to ideą,  ż e  wszystko jest Bogiem. 
Jest to przekonanie, że "Bóg nie jest osobowością... że Bóg i wszechświat są jednym i tym samym". 
Webster's New World College Dictionary, 4th Edition (Cleveland, OH: Wiley Publishing Company, 
2007).

6 Dalsze wskazówki, że Bóg Izraela nie jest istotą ludzką, można znaleźć w  Liczb 23:19 i 1 Samuela 
15:28-29.

7 To, że ludzie są stworzeni na obraz Boga, jest prima facie dowodem na to, że nie są Bogiem. Obraz 
lub podobieństwo definiuje się jako "reprodukcję lub imitację formy osoby lub rzeczy; zwłaszcza 
imitację w ustalonej formie: STATUE". Merriam-Webster Collegiate Dictionary, 11th Edition 
(Springfield, MA: Merriam-Webster, Inc., 2014).

8 Chociaż zwolennicy New Age nie są całkowicie jednolici w swoich poglądach, idea jest wśród nich 
d o ś ć  powszechna, że tak naprawdę istnieje tylko "jedno coś", a te pozornie "kilka rzeczy" to 
pozory lub fałszywe postrzeganie tego samego "czegoś". Dlatego właśnie panteistyczne poglądy 
leżą u podstaw większości filozofii New Age. Dość wyczerpująca ewangeliczna odpowiedź na ruch 
New Age została napisana przez Russella Chandlera, pisarza w dziale wiary Los Angeles Times: 
Russell Chandler, U n d e r s t a n d i n g  the New Age (Nashville: Word Publishing, 1988).

9 Miniserial "Out on a Limb", producenci: Stan Margulies i Colin Higgins, ABC Television, 1987, był 
adaptacją telewizyjną opartą na książce o tym samym tytule autorstwa MacLaine: Shirley 
MacLaine, Out on a Limb (Nowy Jork: Bantam Books, 1983).

10 Dr Dale Tuggy wyjaśnia, że dla niektórych New Agers, hinduistów itp. "'Bóg' jest jedyną rzeczą, 
która jest prawdziwa, jedyną prawdziwą istotą, jeśli nie osobą. Następnie mówią, ż e  świat z jego 
wieloma rzeczami jest iluzją lub że jest "mniej realny" niż t e n  ostateczny". Dale Tuggy, 
korespondencja osobista, 5 grudnia 2014.



40

11 Aby uzyskać raport na temat pluralizmu, polecam: Harold Netland, Encountering R e l i g i o u s  
Pluralism: The Challenge to Christian Faith and Mission (Downers Grove, IL: InterVarsity Press 
2001).



41

D

Rozdział trzeci

Bóg wszechświata - 
pasterz ludzkości

Pan jest moim pasterzem, nie brak mi niczego. Pozwala mi 
leżeć na zielonych pastwiskach, prowadzi mnie nad strumień. 
On przywraca moją duszę; prowadzi mnie ścieżkami 
sprawiedliwości przez wzgląd na swoje imię.

PSALM 23:1-3

Jaki naprawdę jest Bóg?

Ten, który zasiada na tronie niebios, prowadzi Dawida na 
wzgórza Judei. Biblijny Bóg jest władcą wszechświata. Ale ma na 
uwadze swoich ludzi. Troszczy się o nich. Bóg

Prawdziwy Bóg jest Bogiem relacji. Psalm 23 zawiera jedne z najbardziej 
przejmujących zdań w ludzkim języku. Na całym świecie słowa te są 
lepiej znane niż konstytucje wielkich narodów. Jesteśmy poruszeni 
słowami tego psalmu, ponieważ czujemy się przyciągnięci do Boga 
Dawida. My również tęsknimy za takim pasterzem.

Wśród ludzi i ich bogów nie ma nikogo, kto mógłby się z nim równać. 
Wyimaginowany "kosmiczny nieznany" jest tak naprawdę nieznany i nie 
może nam pomóc. Bóg jest jednak adresowany jako "on" 4 razy w 
Psalmie 23. Prawdziwy Bóg jest osobą, a nie "tym" lub "kilkoma 
osobami". Ma charakter i można Go poznać.



42

Znali Go po imieniu Bóg jest 
JHWH

Kiedy Dawid pisał o "Panu" jako swoim pasterzu, nazwał Go nawet po 
imieniu. Językoznawcy, nauczyciele biblijni i najlepsze tłumaczenia Biblii 
mówią nam, że słowo "PAN", gdy występuje w Biblii wielkimi literami, 
jest w rzeczywistości zamiennikiem imienia Boga (YHWH, YHWH lub 
YHVH). English Standard Version mówi: "jak to jest powszechne we 
współczesnych angielskich przekładach, ESV zastępuje osobiste imię 
Boga (YHWH) słowem PAN (pisanym małymi literami)".1 Metoda ta była 
również stosowana przez główne tłumaczenia na przestrzeni lat, w tym 
uznaną King James Version.

Niektórzy wymawiają to imię "Jahwe", inni "Jahwa". Imię to pojawia się 
około 6820 razy w Biblii Hebrajskiej.2 Jest to najczęściej występujące 
pojedyncze słowo w Starym Testamencie.3 Według New American 
Standard Bible, Żydzi w tamtym czasie przestali wymawiać to imię "z czci 
dla świętości imienia Bożego".4 Kiedy czytali Pismo Święte na głos, 
używali hebrajskiego słowa oznaczającego PAN (adonai) zamiast 
wymawiać święte imię Boga. Kiedy Biblia hebrajska została następnie 
przetłumaczona na język grecki, aramejski i syryjski, słowo "PAN" 
również zostało przetłumaczone na te języki, zamiast zapisywać święte 
imię Boga. Ze względu na brak użycia, ludzie z czasem stali się niepewni 
co do wymowy.5 Wszystko to doprowadziło do tego, że angielskie słowo 
"LORD" (pisane wielkimi literami) jest używane jako zamiennik w 
większości tłumaczeń.6 W tej książce autor używa zamiennie słów 
"LORD" i "YHWH".

To, co miało być uwielbieniem, miało nieoczekiwane konsekwencje. 
Użycie słowa "Pan" zamiast imienia Boga pozostawia nas z 
bezsensownym odniesieniem, które brzmi bardziej jak tytuł lub urząd niż 
imię własne. Dawid był blisko Boga, co odzwierciedla fakt, że nazywa Go 
"JHWH". Straciliśmy pewne poczucie zażyłości, gdy przestaliśmy używać 
tego imienia. Jednak cała z a ż y ł o ś ć  z tym i m i e n i e m , podobnie jak



43

jak dokładność w poprawnej wymowie, niewiele, jeśli nie wiemy, kim 
jest Bóg i nie mamy z Nim osobistej relacji.

Kiedy widzę słowo "PAN" w mojej Biblii, podnoszące na duchu jest dla 
mnie przypomnienie sobie, że imię Boga jest rzeczywiście rozumiane. 
Kiedy o tym myślę, czuję pewne pokrewieństwo z Da- videm i wszystkimi 
świętymi Boga, którzy przemawiali w Jego imieniu. Używanie tego 
imienia przypomina mi również, że prawdziwy Bóg jest osobą o 
osobistym imieniu, a nie bezosobową mocą lub siłą. Przypomina mi, że 
YHWH jest pojedynczą osobą. Imieniu YHWH, które występuje kilka 
tysięcy razy, konsekwentnie towarzyszą czasowniki i zaimki w liczbie 
pojedynczej. YHWH jest Bogiem wszechświata. I jest Pasterzem 
ludzkości.7

On jest jej ojcem

Widziałem Pana siedzącego na wysokim i wyniosłym tronie, a 
jego granice wypełniały sanktuarium (Izajasza 6:1).

Izajasz ma wizję JHWH. Siedzący na tronie najwyższego majestatu, jest 
najbardziej niezwykłą istotą we wszechświecie. Prorok jest przytłoczony 
jego blaskiem i chwałą. Jest również poruszony Jego czystością.8 
Doskonałość Boga sprawia, że Izajasz nagle uświadamia sobie własne 
wady i niedociągnięcia. Bóg wszechświata wydaje się nieosiągalny:

Wtedy zawołałem: "Biada mi, jestem zgubiony! Bo jestem 
człowiekiem o nieczystych wargach i mieszkam wśród ludu o 
nieczystych wargach, a teraz ujrzałem na własne oczy Króla, 
Pana Zastępów!". (Izajasza 6:5).

W dalszej części Księgi Izajasza czytamy o innym proroctwie dotyczącym 
Boga. W przeciwieństwie do poprzedniej wizji, prorok ogłasza:

Ty bowiem jesteś naszym Ojcem. Abraham nic o nas nie wie, 
a Izrael (= Jakub) nas nie zna: Ty, Panie, jesteś naszym Ojcem; 
"nasz Zbawca" to Twoje imię od najdawniejszych czasów 
(Izajasza 63:16).



44

W obu przypadkach jest to ten sam Bóg. Teraz jednak widzimy, że Bóg 
wszechświata jest Ojcem swojego ludu. On jest naprawdę dostępny. Jest 
zdolny do "współczucia" (w. 15). A ten, który jest ich Ojcem, jest 
jedynym, który jest ich Bogiem:

Przychodzisz spotkać się z tym, który rozkoszuje się czynieniem 
sprawiedliwości, z tymi, którzy pamiętają o Tobie na Twoich 
drogach. Ale niestety, gniewasz się, bo zgrzeszyliśmy naszą 
niewiernością i naszym odstępstwem. Nie bądź nadal 
bezlitosny, Panie, i nie pamiętaj o naszej winie na wieki. O, 
spójrz tutaj: wszyscy jesteśmy Twoim ludem! (Iz. 64:4- 8).

Gdybyśmy ujrzeli Boga, nasza reakcja byłaby podobna do reakcji Izajasza. 
Bylibyśmy przytłoczeni Jego chwałą i majestatem. Stojąc przed Nim, 
prawdopodobnie nagle zdalibyśmy sobie sprawę z naszych wad i 
słabości. Ale zdalibyśmy sobie również sprawę, że jest On Bogiem 
"współczucia" i "miłości". Nie jest chłodny i obojętny. Jest przystępny; 
jest Ojcem swojego ludu. W obecności takiej wielkości z absolutną 
pewnością rozpoznalibyśmy, że tylko On jest Bogiem. Niemożliwe jest, 
aby istniał ktoś inny taki jak On:

Wszystkie członki mego ciała wyznają: "Panie, któż jest jak 
Ty? To Ty wybawiasz nędzarza od przeciążonego, a ubogiego i 
potrzebującego od zbójcy" (Ps. 35:10).

Siedzi w niebiosach, ale troszczy się o ludzkie trudności. W Nim 
znajdujemy nie tylko kogoś silniejszego od nas, ale także kogoś lepszego 
od nas. Tylko On jest tego godzien,
być nazywanym "Bogiem wszechświata". Jego dobroć jest doskonała. 
Bóg definiuje dobroć poprzez swoją naturę.9 Ten Bóg ma nie tylko 
najwyższą moc, ale także najwyższą cnotę. Jest niezrównany w 
zdolnościach i charakterze i chce, aby ludzie podążali za nim i naśladowali 
go. On jest naszym Ojcem. Ale aby naprawdę być Jego ludem, musimy 
kochać rzeczy, które On kocha. Musimy kochać naszych bliźnich.10



45

Ten bóg zdobył serca swego ludu. Ludzie w wielu krajach czasami służą 
swoim bogom z powodu czystego strachu i zwykłych żądz. W Biblii 
znajdujemy ludzi, którzy służą swojemu bogu ze względu na jego cechy. 
Czczą go i podziwiają. Cenią go. Jego dobroć wykracza daleko poza to, co 
wymierne. Kto jest taki jak JHWH? Nikt!

Śpiewają o Nim

Jego niezrównaność jest celebrowana w pieśniach śpiewanych przez jego 
lud. Psalmy są zbiorem 150 ich pieśni. Raz za razem sławią one cnoty ich 
Boga.

Śpiewają o jego miłości

Alleluja! Chwalcie Pana, bo jest dobry; Jego łaska trwa na 
wieki! (Ps. 106:1)

"Jego miłość trwa na wieki". Były to słowa znane śpiewakom biblijnych 
hymnów. Słowa te występują około 34 razy w Psalmach. Są to pierwsze 
słowa czterech psalmów. Są urzekającymi refrenami w każdym z 26 
wersetów 136. psalmu.

Jest godny bycia kochanym przez nich. Kochają Go z powodu Jego cnót i 
dlatego, że troszczy się o nich. Aby szczerze być Jego ludem, muszą dążyć 
do Jego miłości. Niektóre z najpotężniejszych stwierdzeń, jakie 
kiedykolwiek skierowano do ludzi, można znaleźć w przykazaniu miłości 
bliźniego jak siebie samego:

Nie będziesz żądny zemsty ani nie będziesz żywił urazy do 
członków twego ludu, lecz będziesz miłował bliźniego swego 
jak siebie samego: Ja jestem Pan! (Kpł 19:18).

Nawet wzmacnia tę ideę, gdy uczy swój lud, by kochał nawet 
cudzoziemca - obcego (Rdz 19:34).



46

Śpiewają o jego wierności

Tak też będę cię chwalił na instrumentach strunowych, będę 
ci dziękował, Boże mój, za twoją wierność; będę ci grał na 
cytrze, Święty Izraela (Ps. 71:22).

Jego lud może na nim polegać. On się nie zmienia (Mal. 3:6). W 
powyższym psalmie są dwie ważne wzmianki, w których Bóg nigdy się 
nie zmienia. "O święty Izraela". Po pierwsze, nie zmienia się, ponieważ 
jest "jedynym", "jedynym". Zawsze był ich ojcem i zawsze będzie 
jedynym Bogiem.

Dlatego jesteś wielki, Panie, mój Boże; zaprawdę, nikt nie jest 
taki jak Ty i nie ma Boga poza Tobą, zgodnie ze wszystkim, co 
słyszeliśmy na własne uszy (2 Sam. 7:22).

Po drugie, On nigdy nie zmienia się w swojej świętości. Dzięki swej 
wielkiej miłości i łasce może postępować z ludźmi na różne sposoby przy 
różnych okazjach. Czasami pracuje z ludźmi, biorąc pod uwagę ich 
zdolność rozumienia. Z niezwykłą cierpliwością prowadzi ludzi od 
miejsca, w którym znajdują się w danej chwili, do miejsca, w którym 
powinni się znaleźć. Jednak on sam nigdy się nie zmienia. Jego charakter 
zawsze pozostaje taki sam. Rozkoszuje się czynieniem dobra; nigdy nie 
czyni zła. Stawiając czoła złu i przeciwstawiając się mu, czasami 
doprowadza do surowego osądu, katastrofy, a nawet zniszczenia. W 
wyznaczonym czasie położy kres okrucieństwu i niesprawiedliwości na 
naszej planecie. Jednak dziś i zawsze jest pasterzem swojego ludu i 
pomocnikiem tych, którzy uciekają od zła i szukają Go. Zwróćmy uwagę 
na te wersety Psalmu 23:

Chociażbym chodził doliną cienia śmierci, zła się nie ulęknę, 
bo Ty jesteś ze mną; laska Twoja i kij Twój są pociechą moją. 
Obficie zastawiasz mój stół przed oczami moich wrogów; 
namaszczasz moją głowę olejkiem i napełniasz mój kielich (Ps. 
23:4-5).

Jego wierność jest źródłem pocieszenia; On jest Bogiem stałości i 
wierności. Nie jest niepewny ani kapryśny. Jest wierny swoim



47

On zawsze jest ich obrońcą i pomocą (Ps. 18:2). Jego lojalność wobec 
nich jest pewna, nigdy nie ma co do tego wątpliwości. A jednak powinni 
za nim podążać. Ich oddanie dla Niego powinno być tak samo pewne; ich 
lojalność powinna być niezachwiana.

Śpiewają o jego sprawiedliwości -

Ty jesteś Bogiem sprawiedliwości. Masz ramię potężnej 
pomocy: Twoja ręka jest mocna, Twoja prawica jest 
podniesiona (Ps. 89:14).

W całej historii ludzkości ludzie starali się zredukować Boga do 
karykatury jego prawdziwego ja. Jest On najpotężniejszą istotą we 
wszechświecie. Nie jest jednak jak zły lalkarz, który pozwala ludziom 
bawić się zgodnie z jego kaprysami. Jest uczciwy i sprawiedliwy we 
wszystkim, co robi. Jest sędzią całej ziemi, a jego wyroki są sprawiedliwe. 
Prawość i sprawiedliwość są zasadniczymi aspektami Jego natury (Ps. 
33:5). On nienawidzi zła. I słusznie. Nie można prawdziwie kochać dobra, 
nie sprzeciwiając się złu, które walczy przeciwko dobru. On jest 
ostatecznym sędzią całej ziemi (Ps 96:13). Każdy, kto popełnia zło, ma 
dobry powód, by bardzo się Go obawiać. Ale dla tych, którzy będą do 
niego należeć, jest on źródłem ich pociechy.

Ponownie. Aby Go ścigać, Jego lud musi starać się być sprawiedliwym. 
Poprzez sprawiedliwość ludzie mają zbliżyć się do Boga (Ps. 15:1,2). Nie 
możemy pozwolić, aby różnice między dobrem a złem były niejasne (Iz. 
5:20; Am. 5:15). Bez uczciwości i sprawiedliwości w naszych osądach nie 
będziemy Go naśladować. Jak możemy naprawdę być Jego dziećmi bez 
serca i poczucia prawdziwej sprawiedliwości?

Czynienie sprawiedliwości i prawości jest przyjemniejsze dla 
Pana niż składanie ofiar (Prz 21:3).

Jeśli nie stosujemy sprawiedliwości, która jest wyższa od nas samych, to 
w rzeczywistości nie znamy sprawiedliwości, ani nie znamy Boga. W 
obecności prawdziwego Boga wyrastamy ponad samych siebie: ponad



48

Wojna, spory, egocentryzm i niesprawiedliwość wobec naszych bliźnich. I 
to On sam poprowadzi swój lud ścieżkami sprawiedliwości. 
Przypomnijmy sobie ponownie Psalm 23. W nim prowadzi ich "właściwą 
drogą przez wzgląd na swoje imię" (w. 3).

Śpiewają o jego łasce i miłosierdziu

On ustanowił pamiątkę swoich cudownych czynów; Pan jest 
łaskawy i miłosierny (Ps. 111:4).

Bóg sprawiedliwości jest także Bogiem łaski. Jego tron jest tronem łaski, 
gdzie sądy są wydawane z dobrocią. Postawą Boga wobec ludzkości jest 
życzliwość i dobroć. On nas stworzył. Jest po naszej stronie i chce, aby 
nam się udało. Chociaż jesteśmy skłonni do zła, On pozwala nam żyć; 
cieszyć się tym światem i szukać Go, jeśli to możliwe.11 Kocha tych, którzy 
są sprawiedliwi, a jednocześnie miłosierny, nawet dla niesprawiedliwych:

Pan jest łaskawy dla wszystkich, a Jego miłosierdzie obejmuje 
wszystkie Jego dzieła (Ps. 145:9).

Jego miłosierdzie i współczucie są szczególnie widoczne w tych, którzy 
mu ufają. Dawid był dobrym człowiekiem. Samuel opisuje go jako 
człowieka według Bożego serca (1 Sam. 13:14). Jednak z powodu 
słabości Dawid nadużył swojej władzy jako król, a jego samolubne 
powody kosztowały Uriasza życie (2 Sam. 11). Później Dawid bardzo 
żałował tego błędu. Nie mogąc naprawić swojego błędu, cierpiał za swoje 
czyny. Bóg nie wziął odpowiedzialności za błąd Dawida. A jednak Dawid 
wyciągnął z tego wszystkiego o wiele większą lekcję: zwrócił się do Boga i 
znalazł łaskę, która była większa niż jego własne błędy.

W 51 Psalmie Dawid ponownie opowiada o swoim wołaniu do Boga po 
incydencie z Uriaszem. Woła: "Zmiłuj się nade mną, Boże, według 
dobroci swojej! Według wielkiego miłosierdzia Twego wymaż występki 
moje!" (V. 3);
"Stwórz mi, Boże, serce czyste" i "wzbudź we mnie ducha nowego i 
niezłomnego!". (V. 12). Dawid decyduje, że chce uczyć innych, którzy 
popełniają błędy, jak powrócić do Boga (w. 15). On



49

nie odwraca uwagi czytelnika od swojego upokorzenia, ale otwarcie 
mówi o swoim doświadczeniu, aby inni mogli doświadczyć Bożej łaski. To 
Dawid pisze następujące słowa w końcowych wersetach Psalmu 23:

Tylko dobroć i przychylność będą mi towarzyszyć przez całe 
życie i powrócę do domu Pana na długi szereg dni (Ps. 23:6).

Można powiedzieć, że słabością Boga jest Jego miłość do ludzi. Wzrusza 
Go każdy, kto woła do Niego szczerym sercem. Dawid doświadcza Bożej 
dobroci i łaski, gdy podąża za Nim - ściga Go - przez wszystkie dni 
swojego życia. Któż nie chciałby nazywać tego Boga swoim pasterzem?

Śpiewają, że On jest Bogiem prawdy

W ręce Twoje oddaję ducha mego; Ty mnie wybawisz, Panie, 
Boże wierny. (Ps 31:5).

Jego słowom można ufać, a jego wierność pokazuje, że zrobi to, co 
powiedział. Jego szczerość i wierność idą w parze.

I nigdy chwalebny Bóg Izraela nie kłamie ani nie żałuje, bo nie 
jest człowiekiem, który by żałował (1 Sam. 15:29).

Jest Bogiem, który nie zaprzecza prawdzie. Stanie po stronie człowieka 
przeciwko światu, gdy ten ma rację, a cały świat się myli.12 Ale częścią tej 
prawdy, którą chce pokazać ludziom, jest wysoka wartość miłości i łaski. 
On wiecznie internalizuje miłość i prawdę, a Jego lud musi nauczyć się 
robić to samo. Nie wystarczy im powiedzieć, że akceptują jedno bez 
drugiego. Częścią prawdy jest miłość. A częścią kochania Boga jest 
kochanie prawdy. Ludzie mogą nie osiągnąć obu tych rzeczy w sposób 
doskonały. Ale jasne jest, że zawsze muszą starać się dążyć do obu.



50

Bóg nie tylko nakazuje swojemu ludowi rozpoznawać prawdę, ale także 
ją miłować (Zach. 8:19). Jeśli naprawdę chcemy należeć do Jego ludu, 
musimy kochać całą prawdę. Miłowanie Go oznacza miłowanie Jego 
nauk. Abyśmy nie zostali źle zrozumiani: Prawdę można rozpoznać. Jeśli 
nie możemy powiedzieć, co jest słuszne, nigdy nie możemy powiedzieć, 
że coś jest błędne, używając tego samego argumentu. W takim świecie 
prawda i błąd popadają w chaos; chaos, z którego możemy nigdy nie 
znaleźć wyjścia. Sam Bóg jest źródłem prawdy i jest jej najwyższym 
nauczycielem. Kiedy mówimy, że nie możemy poznać prawdy, ograniczamy 
Boga. Dla Jego ludu prawda oznacza zaangażowanie - coś, czego się 
uczymy i czym żyjemy:

Naucz mnie, Panie, drogi swojej, abym chodził w prawdzie 
Twojej (Psalm 86:11).

My również możemy należeć do Jego ludu

Błogosławiony lud, którego Bogiem jest Pan! (Ps. 144:15).

Dawid patrzy na Boga i widzi swojego pasterza. To JHWH zapewnia mu 
cudowne i całkowite zaopatrzenie. To On prowadzi go do spokojnych 
wód; On orzeźwia Dawida. Mając Go u swego boku, nie potrzebuje 
innego Boga.

Jesteśmy również błogosławieni, jeśli naszym Bogiem jest Pan. On może 
być naszym pasterzem; naszym nauczycielem. Powinien uczyć nas 
miłości, wierności, sprawiedliwości, łaski i prawdy. Powinien kierować 
naszymi krokami. On powinien być naszą siłą.

Czy nie wiesz, czy nie słyszałeś? Pan, Stwórca ziemi, jest 
Bogiem wiecznym. On się nie męczy ani nie słabnie; Jego 
zrozumienie jest niezgłębione. On daje siłę zmęczonemu i 
obfity wigor słabemu (Izajasza 40:28-29).



51



52

Rozdział trzeci - Uwagi

1 The Holy Bible, English Standard Version, "Preface", Crossway Bibles, Text Edition: 2007, ix. NIV, 
NASB, NRSV i inne podają podobne wyjaśnienia. Zwykle 2 słowa są używane dla imienia "YHWH" i 
w ten sposób wymieniane, ponieważ zwyczajowo używa się przedimka określonego.
"LORD" należy dodać podczas tłumaczenia. W pewnych okolicznościach (zwłaszcza gdy
imię YHWH występuje w połączeniu z adonai, np. Rdz 15:2) niektóre tłumaczenia używają
"BÓG" (wszystkie wielkie litery), aby wskazać imię. Imię YHWH jest czasami określane jako 
"tetragrammaton", grecki termin odnoszący się do 4 l i t e r ,  k t ó r e  tworzą imię w języku 
hebrajskim.

2 Jest to wyliczenie, które oferuje Ryrie. Charles C. Ryrie, Ryrie Study Bible - Expanded Edition, New 
International Version (Chicago: Moody Bible Inst., 1994).

3 Jest to informacja dostarczona przez Kittle'a (jest to jego wyliczenie bez szczegółów). B. P. Kittle, V. 
Hoffer i R. A. Wright, Biblical Hebrew - A Text and Workbook (New Haven, CT: Yale University 
Press, 1989), 410.

4 Po odniesieniu do YHWH jako "specjalnego lub poprawnego imienia" Boga, NSAB mówi: "Od wielu 
lat wiadomo, że YHWH jest wymawiane i pisane jako Jahwe, ale nie ma całkowitej pewności co do 
tej wymowy". New American Standard Bible, "Zasady tłumaczenia", Lockman Foundation 1995.

5 Tradycja niewymawiania YHWH trwa wśród Żydów do dziś. Powszechną praktyką jest wymawianie 
haSzem, "imienia" (lub innych słów zastępczych), gdy Biblia hebrajska jest czytana na głos. Nie ma 
żadnego przykazania w Prawie Mojżesza lub Proroków, które zabraniałoby wymawiania lub 
pisania imienia Bożego.

6 W Septuagincie (LXX) kurios (po grecku Pan) został zastąpiony przez YHWH. Wersje aramejska i 
syryjska stosowały podobne podejście. Wulgata używała domi- nus (łac. Pan). Aby uzyskać krótkie 
podsumowanie, zobacz: "YHWH (JHWH)", Tremper Long- man III, ed., The Baker Illustrated Bible 
Dictionary (Grand Rapids: Baker Publishing Group 2013), lub The Holy Bible, English Standard 
Version, "Preface", Crossway Bibles, Text Edition, 2007

7 Pasterzem w tym psalmie nie jest Mesjasz, ale sam JHWH. Niektórzy są zdania, że Psalm 23 może 
być mesjański. Np. Harold Lindsell, ed, Harper Study Bible - Revised Standard Version (Nowy Jork: 
Harper and Row, 1964), 790. Chociaż może być mesjański, w każdym razie błędem b y ł o b y  
postrzeganie Mesjasza jako pasterza w tym psalmie. "JHWH" (w.1) jest wyraźnie pasterzem. Jeśli 
psalm jest mesjański, autorem psalmu byłby Mesjasz. Pan jest zatem pasterzem Mesjasza. W 
rozdziale 11 tej księgi czytelnik znajdzie r o z w a ż a n i e , że Mesjasz został wybrany przez JHWH, 
aby być pasterzem dla swojego ludu.

8 Użycie "Święty, Święty, Święty", gdy zwracamy się do Boga (w. 3), jest akcentem, który podkreśla 
czystość Boga i dystans od wszystkich innych istot. Oczywiście nie ma tu odniesienia d o  Trójcy, 
ponieważ tylko Ojciec jest postrzegany i adresowany.

9 Słuszne jest stwierdzenie, że sam Bóg jest jedynym, który jest naprawdę dobry. Jest On dobry w 
takim sensie, w jakim nie można porównać Go z nikim innym (1 Sam. 2:2). W tym miejscu należy 
również zwrócić uwagę n a  nauczanie Jezusa w Ewangelii Marka 10:18 i Łukasza 18:19.

10 Bóg jest łaskawy dla słabych i sprzeciwia się ciemiężcom. Naucza, że Jego lud powinien 
postępować z takim samym sercem (Ps. 82:3-4; Jer. 22:3).

11 Cierpliwość, jaką Bóg okazuje ludzkości, opiera się na nadziei, że ludzie będą Go szukać. Jest to 
temat, który można znaleźć zarówno w Starym, jak i Nowym Testamencie.



53

12 Jest to często pomijany, ale ważny punkt w historii Noego. Historia ta u k a z u j e  Boga, który 
zawsze gniewa się na zło. Nie ma znaczenia, kto lub ilu ludzi czyni zło. W przeciwieństwie do tego 
pokazuje nam, że wbrew wszystkim innym stanąłby po stronie jednego wierzącego, jeśli ten 
reprezentowałby prawdę.



54



55

D

Rozdział czwarty

Zamyka wiązki

Bóg powiedział: "Jak mogę zatrzymać cię jako mojego syna... 
Co więcej, myślałem, że będziesz nazywał mnie "Ojcem" i nie 
odwrócisz się ode mnie".

- BÓG DO IZRAELA (Jer. 3:19)

Czego chce Bóg?

Prawdziwy Bóg jest Bogiem relacji. Nie jest jak kosmiczna 
niewiadoma innych religii, On pragnie więzi z nami. Mówi do 
Izraela: "Myślałem, że będziesz nazywał mnie Ojcem

call". Tak jak istoty ludzkie cieszą się interakcją i społecznością, tak i On. 
W rzeczywistości stworzył nas tak, abyśmy mogli nawiązać z Nim relację. 
Pismo Święte pokazuje, że stworzył ludzi "na swój obraz". W naszym 
własnym pragnieniu społeczności dostrzegamy wgląd w serce Boga. 
Czego więc szuka Bóg? Szuka nas! Chce, abyśmy nazywali Go "Ojcem"!

Przyjaciel Boga

I wypełniło się Pismo: "Abraham uwierzył Bogu i zostało mu to 
poczytane za sprawiedliwość" i został nazwany "przyjacielem 
Boga" (Jakuba 2:23).

Bóg, który pragnie relacji z ludźmi, znalazł przyjaciela w Abrahamie. Jakiż 
większy zaszczyt mógłby spotkać



56

można nazwać przyjacielem naszego Stwórcy? Abraham dostąpił tego 
zaszczytu. A ponieważ są przyjaciółmi, Bóg zawiera z nim przymierze:

Ale Bóg nadal mówił do niego w ten sposób: "Wiedz o tym: 
moje przymierze z tobą jest takie, że będziesz przodkiem 
mnóstwa narodów. Dlatego nie będziesz się już nazywał 
Abram, lecz odtąd imię twoje będzie Abraham, gdyż 
uczyniłem cię praojcem mnóstwa narodów" (Rdz 17:3-5).

Jednym ze sposobów, w jaki Bóg nawiązuje relację z ludźmi, są 
przymierza: Bóg zawiera umowy z ludźmi.1 Jego przymierza zawierają 
obietnice pełne błogosławieństw. Abrahamowi obiecano potomków - 
dużą liczbę potomków. To przymierze jest wyjątkową relacją między 
Abrahamem a Bogiem. Bóg zmienia nawet jego imię: Nie nazywa go już 
Abramem, ale Abrahamem.2

Błogosławieństwa Bożego przymierza często wykraczają daleko poza 
osobę, z którą przymierze zostało pierwotnie zawarte. W przypadku 
Abrahama postanowienia te rozciągają się na jego rodzinę i potomków w 
naszych czasach.

Umowa Boga z Abrahamem opiera się na wzajemnej miłości. Abraham 
jest człowiekiem wiary i ufa Bogu. JHWH wspiera Abrahama właśnie ze 
względu na te cechy. Mimo to, przymierze to jest obwarowane pewnymi 
warunkami. Abraham musi "nadal chodzić przed Bogiem i być prawym" 
(Rdz 17:1). W zamian Bóg będzie błogosławił jemu i jego potomstwu. 
Błogosławieństwa, które otrzymał Abraham, spływają na innych.

W ten sam sposób Bóg zawiera przymierza z Noem, dziećmi Izraela 
wyprowadzonymi z Egiptu, królem Dawidem i innymi. Jednak swoje 
najwspanialsze przymierze Bóg zachowuje aż do samego końca. Jest to 
przymierze, nad którym pracował od początku wszystkich rzeczy. Jest to 
obietnica dla ludzkości, którą wypełnia poprzez swojego Mesjasza 
(pomazańca) - Chrystusa.



57

Odnajdź siebie w Biblii

Ponieważ nie jestem potomkiem Abrahama, nigdy nie spodziewałem się, 
że obietnice, które Bóg złożył jemu i jego potomkom dawno temu, będą 
miały jakikolwiek wpływ na mnie. Ale faktem jest, że my wszyscy, którzy 
nie jesteśmy dziećmi Abrahama, znajdujemy się w Bożych planach. 
JHWH mówi do Abrahama:

I w twoich (lub: przez twoich) potomkach wszystkie narody 
ziemi będą błogosławione w nagrodę za wypełnienie mojego 
rozkazu! (Rdz 22:18).

Niezwykle wielkie błogosławieństwa tego przymierza Boga z Abrahamem 
czynią je szczególnie interesującym dla nas. Obietnice tego przymierza z 
Abrahamem ostatecznie dotyczą wszystkich narodów i są na nie 
rozciągnięte. Wielu będzie błogosławionych przez jego potomków.3

My, którzy nie jesteśmy potomkami Abrahama, zapytamy: "Jak te 
błogosławieństwa mają do nas przyjść?". W Nowym Testamencie, wiele 
wieków po śmierci Abrahama i Sary, apostoł Piotr widzi ostateczne 
wypełnienie tego przymierza dla narodów, przychodzące przez bardzo 
konkretnego potomka Abrahama: tego, którego Piotr nazywa 
"Chrystusem" (Dz 2:38). Apostoł mówi do swoich żydowskich rodaków o 
Chrystusie:

Jesteście synami proroków i należycie do przymierza, które 
Bóg zawarł z waszymi ojcami, gdy złożył obietnicę Abrahamowi 
(Rdz 22:18): "W twoich potomkach będą błogosławione 
wszystkie narody ziemi". Bóg wzbudził dla was najpierw 
swego sługę i posłał go, aby wam błogosławił, odwracając 
każdego z was od jego niegodziwości. (Dzieje Apostolskie 
3:25-26)

To właśnie to połączenie z Abrahamem sprawia, że jego potomkowie są 
błogosławieni. Jako Żydzi są oni spadkobiercami przymierza, które Bóg 
zawarł z Abrahamem. Od Piotra dowiadujemy się również, że wszystkie 
narody są błogosławione poprzez związek z Mesjaszem, Chrystusem. 
Boże błogosławieństwa są tego rodzaju: Wiara i posłuszeństwo jednego 
przynosi korzyść wielu.



58

Wciąż pamiętam, kiedy czytałem Pismo Święte i po raz pierwszy zdałem 
sobie sprawę, że historia przymierza między Bogiem a Abrahamem nie 
jest tylko opowieścią z wczesnej historii ludzkości. To przymierze ma 
również wpływ na mnie. Kiedy to czytałem, poczułem więź z Abrahamem 
- osobą silnej wiary z wczesnych czasów. I po raz pierwszy zacząłem 
rozumieć, że Boże błogosławieństwa dla mnie przychodzą przez 
Abrahama. A konkretnie przez jednego z jego potomków, tego, którego 
Piotr opisuje jako Chrystusa - Jezusa z Nazaretu (Dz 3:20).

Czego chce Bóg? Chce relacji z ludźmi. I nie chce tego tylko z potomkami 
Abrahama, ale z ludźmi ze wszystkich krajów. Dotyczy to również mnie! 
Bóg, który nas stworzył, chce nas błogosławić. Poprzez obietnice dane 
Abrahamowi i jego potomkowi, Mesjaszowi, stworzył ścieżkę, która to 
umożliwia. Jeśli przylgnę do Mesjasza, jeśli Mu uwierzę, będę 
błogosławiony przez Boga. Ja również mogę być dziedzicem Bożego 
przymierza z Abrahamem. Ja również mogę być przyjacielem Boga. Mogę 
nazywać Go "Ojcem".

Oczekiwanie na Bożego Mesjasza

Z perspektywy Abrahama narodziny Mesjasza i ostateczne wypełnienie 
obietnicy błogosławieństwa dla wszystkich narodów leżały wieki w 
przyszłości. Narody musiały czekać. Co stało się z potomkami Abrahama, 
gdy narody czekały? Bardzo wiele, pod każdym względem. Przez wieki 
potomkowie Abrahama byli błogosławieństwem dla wszystkich narodów. 
To właśnie ci potomkowie zachowali wiedzę i zrozumienie jedynego 
prawdziwego Boga nieba i ziemi. Wiedzieli, że Jego imię to JHWH. Z ich 
szeregów wywodzili się prawdziwi prorocy, którzy przekazywali słowa 
Boga. To potomkowie Abrahama spisali i zachowali te słowa w Piśmie 
Świętym.4 Obejmowało to słowa proroków o Mesjaszu; jego narodziny, a 
także ostateczne wypełnienie obietnic, które Bóg złożył Abrahamowi.5



59

Mojżesz przyniósł przymierze

Po śmierci Abrahama jego potomkowie osiedlili się w Egipcie. Tam stali 
się licznym narodem. Chociaż Egipt był dla nich bardzo dobrym miejscem, 
okoliczności zmieniły się i zostali wcieleni do niewolniczej pracy dla 
Egipcjan. Ze względu na Bożą troskę i miłość do dzieci Abrahama oraz ze 
względu na obietnice dane ich ojcom, Bóg odszukał swój lud i wybawił go 
z Egiptu (Wj 2:23-25). Posłał im Mojżesza, który wyprowadził ich stamtąd 
i przez którego Bóg zawarł wyjątkowe przymierze ze swoim ludem. 
Przymierze to było prawem: prawem Mojżesza.

Błogosławieni ci, których postępowanie jest nienaganne, 
którzy postępują według prawa Pańskiego! Błogosławieni, 
którzy przestrzegają jego świadectw, którzy szukają go całym 
swoim sercem (Ps 119:1-2).

Śpiewali o Jego prawie - o Jego Torze!6 Zacytowane powyżej wersety są 
refrenami rozpoczynającymi Psalm 119. Jest to najdłuższy psalm, a 
wszystkie jego 176 wersetów wychwala Słowo Boże, Jego mądrość, Jego 
prawo. Gdy przeglądamy karty historii ludzkości, jest to coś dość 
rzadkiego: naród, lud, śpiewający pieśni o prawie swojej ziemi. W 
starożytnym Izraelu radowano się i dziękowano JHWH za prawo, które 
im dał. Mojżesz powiedział do ludu:

A gdzież inny mógłby istnieć wielki naród, który miałby tak 
sprawiedliwe ustawy i rozporządzenia, jak całe to prawo, 
które dziś przed wami stawiam? (Pwt 4:8)

Byli ludem JHWH, jedynego prawdziwego Boga nieba i ziemi. Zgodnie z 
jego przymierzem mieli służyć tylko jemu jako Bogu i przestrzegać prawa, 
które im dał. Kiedy to zrobili, pobłogosławił ich w cudowny sposób. (Pwt 
30:16)

Dał im to prawo z miłości do nich. Naród nie może działać właściwie i 
rozwijać się bez porządku.7 Ten naród miał porządek zaprojektowany dla 
niego przez samego Boga. Czy ktoś nie oczekiwałby prawa nadanego 
przez JHWH?



60

byłoby niezwykłe? Było! Prawo to znacznie przewyższało prawo 
obowiązujące w innych krajach. W tym prawie jego ludzie nauczyli się 
kochać Boga, który ich stworzył, a jednocześnie nauczyli się kochać 
swoich bliźnich.

Jego prawa składają się z dobroci i miłosierdzia. W ten sposób ludzie 
zostali nauczeni troski o swoich bliźnich. Nauczyli się, że nie powinni z 
serca nienawidzić swoich braci i sióstr (Kpł 19:17). Powinni nie tylko 
troszczyć się o swoich krewnych, ale także zwracać uwagę na bliźnich; na 
przykład nikt nie powinien pożądać cudzego męża lub żony. Podobnie, 
nikt nie powinien okradać bliźniego (Wj 20:17). Złodziej musiał zwrócić 
dwa razy tyle, ile ukradł (Wj 22:7). Jeśli ktoś znalazł czyjeś zwierzę bez 
właściciela, miał je bezpiecznie zwrócić prawowitemu właścicielowi (Pwt 
22:1). Jeśli nie było wiadomo, kto jest właścicielem, zwierzę miało być 
pod opieką do czasu odnalezienia właściciela (Pwt 22:2).

Miłosierdzie miało być okazywane biednym, a także obcym. W czasie 
żniw ludzie powinni zostawiać plony swoich zbiorów na polach dla 
potrzebujących. Nie wolno było zbierać zboża z narożników pól. Ubodzy i 
podróżni zawsze mogli tam jeść ziarno (Kpł 23:22). Lud miał traktować 
swoich robotników przyzwoicie (Kpł 19:13). Wszyscy ludzie mieli 
odpoczywać siódmego dnia każdego tygodnia. Słudzy i służebnice, a 
nawet zwierzęta robocze odpoczywali tego dnia (Wj 23:12).

Dzięki prawu Bożemu sprawiedliwość i prawość znacznie wyprzedziły 
swoje czasy. Prawdziwa sprawiedliwość powinna być wymierzana bez 
względu na osobę, tj.
"ślepy", można powiedzieć. Zaczęli rozumieć znaczenie obiektywizmu. 
Bogactwo danej osoby nie miało być brane pod uwagę przy 
podejmowaniu decyzji między dobrem a złem (Kpł 19:15). Nie wolno im 
było uciskać obcych mieszkających wśród nich (Wj 22:21). 
Sprawiedliwość miała być taka sama dla obywateli i cudzoziemców (Kpł 
24:22). Nigdy nie wolno im było wykorzystywać wdów i sierot (Wj 22:22).



61

Prawo to nie zawierało ofiar z ludzi. W kulturach sąsiednich krajów 
nawet dzieci były czasami składane w ofierze ich bogom (Pwt 12:31). 
Ofiary z ludzi nie były częścią ofiar, które miał składać Jego lud. Było to 
(już) jasne dla Izraela, gdy Bóg powstrzymał Abrahama przed złożeniem 
w ofierze Izaaka (Rdz 22:1-13). (Rdz 22:1-13). Nawet składanie ofiar ze 
zwierząt nie było zbyteczne ani bezpodstawne. Ofiary te służyły jako 
pożywienie dla rodzin Lewitów (Pwt 7:11-16).

Surowe prawo

Nic dziwnego, że Mojżesz powiedział: "A jakiż jest wielki naród, który ma 
tak sprawiedliwe ustawy i sądy, jak całe to prawo?". Chociaż Prawo 
Mojżesza było dobre, było również surowe. Z powodu zatwardziałości 
serca człowieka - z powodu skłonności do nieposłuszeństwa Bogu i 
krzywdzenia bliźniego - prawo to zawierało wiele przepisów, które były 
jedynie reakcją na zło. Czasami prowadziło to do surowych i surowych 
kar. Karą za niektóre przestępstwa była śmierć. Philip Yancey oddaje 
surowość tamtych czasów i pomaga nam zobaczyć prawo Mojżesza w 
jego właściwym kontekście historycznym:

Hebrajczycy żyli w dzikich, barbarzyńskich czasach. Ich prawa, 
które dla nas mogą wydawać się bardzo surowe, były wielkim 
złagodzeniem w porównaniu z prawami obowiązującymi w 
sąsiednich krajach... Bóg mógł działać tylko w oparciu o 
dominującą w tamtych czasach postawę moralną.8

W rzeczywistości prawo, które JHWH dał Mojżeszowi, pokazuje 
cierpliwość i miłość Boga do Jego ludu, mimo że zawiera bardzo surowe 
przepisy. Bez tej cierpliwości i miłości wszystko zostałoby zniszczone z 
powodu ich złych machinacji. W tym prawie Bóg podniósł ludzi tam, 
gdzie byli w danym momencie, aby poprowadzić ich w kierunku, w 
którym powinni iść. A kto będzie sądził Boga? Niektóre z nakazów prawa 
były surowe. Ale ludzie, na których miało ono największy wpływ - ci, 
którzy naprawdę żyli zgodnie z zasadami - dawali świadectwo o jego 
korzyściach. Za każdym razem, gdy śpiewali Psalm 119, śpiewali o tym:



62

Jakże kocham Twoje prawo! Przyjaciele twego prawa mają 
pokój w obfitości, bo nie ma dla nich potknięcia (Ps. 
119:97+165).

Świetna trampolina - dla nielicznych

Prawo Mojżeszowe miało jedną szczególną wadę: zostało dane tylko 
bardzo niewielkiej grupie ludzi. Nie otrzymali go Adam, Noe, Abraham, 
Józef ani inni pierwsi ojcowie. Nie zostało dane wszystkim potomkom 
Abrahama. Narody, które powstały od Abrahama przez Ismaela, nie 
miały udziału w tym prawie. Po raz kolejny Mojżesz podkreślił nawet w 
Pwt 4:8, że inne narody nie miały tego wspaniałego prawa. Co zatem 
można powiedzieć o prawie, które nie obejmowało ogromnej większości 
ludzkości?

W rzeczywistości Prawo Mojżeszowe miało na celu doprowadzenie 
pewnego ludu do lepszych czasów. Były to dzieci Izraela, które wyszły z 
niewoli egipskiej: Oni i ich potomkowie. Ten "lepszy czas" miał być 
dniem, w którym narodzi się Mesjasz Boży, przynosząc ze sobą 
ostateczne wielkie porozumienie Boga z ludzkością.

Oznacza to, że prawo, które Bóg dał Mojżeszowi, pomimo wszystkich 
jego zalet, nie zostało dane wszystkim ludziom. I nie obowiązywało przez 
cały czas. Bóg dał prawo Mojżeszowi wieki po Abrahamie. Kiedy Mojżesz 
czytał prawo ludowi w Księdze Powtórzonego Prawa 5, sam powiedział, 
że nie zostało ono dane ich przodkom:

Pan, Bóg nasz, zawarł z nami przymierze na Horebie. Pan nie 
zawarł tego przymierza z naszymi ojcami, ale z nami tutaj, z 
nami wszystkimi, którzy jeszcze dziś żyjemy (Pwt 5:2+3).

Prawo Mojżeszowe nie było przymierzem, które Bóg zawarł z 
Abrahamem wieki wcześniej. Raz po raz widzimy, że przepisy tego prawa 
nie mają sensu w odniesieniu do ich przodków. Abraham, Sara i inni nie 
mogli świętować Paschy, ponieważ to wydarzenie jeszcze się nie 
wydarzyło. Nie mogli oddawać czci kapłaństwu synów Aarona, ponieważ 
sam Aaron



63

jeszcze się nie narodził. W Biblii nie ma ani jednej tradycji, która 
wskazywałaby, że Abraham lub którykolwiek z ojców przed Mojżeszem 
przestrzegał szabatu. Szabat i inne święta wynikające z prawa zostały 
dane tylko i wyłącznie potomkom Abrahama; tym, którzy uciekli z Egiptu 
i ich dzieciom. W Biblii nie ma wzmianki o Abrahamie, Izaaku i Jakubie 
przestrzegających przepisów żywieniowych Prawa Mojżeszowego.

Nigdy też nie było Bożym planem, aby to prawo, gdy już się pojawi, nigdy 
się nie skończyło. Kiedy zostało dane, ludzie mieli przestrzegać jego 
postanowień nieustannie, a nie tylko wtedy, gdy im to odpowiadało. 
Miało być przestrzegane nieprzerwanie przez wszystkie pokolenia, ad 
infi- nitum.9 Niemniej jednak Bożym planem było, aby prawo zostało 
zastąpione po wyznaczonym czasie przez przyjście Mesjasza i ostateczne 
przymierze Boga z ludzkością.

Bóg zawiera nowe przymierze

Mojżesz był prekursorem, a jego prawo stanowiło zastępstwo do czasu 
przyjścia Mesjasza. Poprzez Mesjasza Bóg miał zawrzeć ostateczne i 
definitywne porozumienie z potomkami Abrahama i całą ludzkością. Bóg 
sam pokazał prorokowi Jeremiaszowi (VII-VI wiek p.n.e.) swój plan 
nowego przymierza:

"Wiedzcie, że nadchodzi czas", mówi Pan, "gdy zawrę nowe 
przymierze z domem Izraela i z domem Judy, a nie 
przymierze, które zawarłem z ich ojcami, gdy ująłem ich za 
rękę, aby wyprowadzić ich z ziemi egipskiej, przymierze, które 
złamali, chociaż miałem nad nimi władzę". - Tak mówi Pan 
(Jeremiasza 31:31+32).

To JHWH obiecał Jeremiaszowi: "Zawrę nowe przymierze". Nikt nie mógł 
słusznie sprzeciwić się, rozwiązać lub zmienić przymierza, które Bóg 
zawarł ze swoim ludem przez Mojżesza na Horebie (Pwt 12:32). 
(Powtórzonego Prawa 12:32).10 Niemniej jednak był ktoś, kto



64

miał prawo zawrzeć nowe przymierze: Bóg, który zawarł to przymierze w 
pierwszej kolejności. Tylko On miał prawo zawrzeć nową umowę: 
umowę nieporównywalną z przymierzem, które zawarł z dziećmi Izraela, 
gdy wyszli z Egiptu.

Bóg zapewnił Jeremiasza, że ma powód, by zawrzeć nowe, inne 
przymierze. Powiedział, że powodem jest "to, że złamali moje 
przymierze" (Jr 31:32). Poprzednie przymierze było umową między 
dwiema stronami: Bogiem i dziećmi Izraela, które wyszły z Egiptu. Ludzie 
ci mieli jedynie służyć JHWH jako Bogu i przestrzegać prawa, które dał im 
przez Mojżesza. W zamian Bóg miał im nadzwyczajnie błogosławić. Ze 
swej strony JHWH nie złamie tego przymierza przez "tysiące pokoleń" 
(Pwt 7:9). Jednak świadectwo samego Boga pokazuje, że łamali je wciąż i 
wciąż - przez pokolenia (Jer. 16:10-12).

Przymierze, które Bóg przepowiedział Jeremiaszowi, miało być nie tylko 
"nowe", ale także "lepsze" - o wiele lepsze! Prawo, które Mojżesz 
przyniósł ludziom, było wspaniałe. Niemniej jednak miało ono poważne 
ograniczenia. Jak widzieliśmy, było ono dane tylko tym konkretnym 
dzieciom Abrahama, które uciekły z Egiptu i ich potomkom. Nowe 
przymierze, z drugiej strony, przychodzi przez samego Mesjasza i 
rozciąga się na wszystkich ludzi. Ponownie, prawo Mojżesza było 
przeznaczone tylko dla ludzi, którzy wyszli z Egiptu i było bardzo dobrze 
dostosowane do ich rolniczego społeczeństwa. Nowe przymierze Boga z 
Mesjaszem nie koncentruje się na elementach natury, ale na ważnych 
sprawach ludzkiego serca, przebaczeniu złych uczynków i znacznie 
bardziej bezpośredniej, osobistej relacji z Bogiem. Mówiąc o tym nowym 
przymierzu, Bóg przemówił do Jeremiasza:

"Wtedy nikt nie będzie musiał pouczać swego towarzysza ani 
swego brata i mówić mu: 'Naucz się poznawać Pana', bo 
wszyscy mnie poznają, najmniejszy z nich i największy z nich" 
- tak mówi Pan - "bo przebaczę ich nieprawość i nie będę 
więcej pamiętał o ich grzechu!" (Jer 31:34).



65

W Nowym Testamencie autor Listu do Hebrajczyków zastanawia się nad 
Bożą deklaracją, że zawrze "nowe przymierze". Autor wskazuje, że 
przymierze to już nadeszło. Pokazuje czytelnikom, że to nowe przymierze 
jest lepsze od starego: że opiera się na "lepszych obietnicach" niż Prawo 
Mojżeszowe i że to przymierze ma nowego pośrednika - samego 
Mesjasza:

Ale teraz On (tj. Jezus) otrzymał jeszcze doskonalszą posługę, 
tak jak jest pośrednikiem lepszego przymierza, które zostało 
ustanowione na podstawie lepszych obietnic (Hbr 8:6).

Autor Listu do Hebrajczyków zauważa dalej, że nowe przymierze zawarte 
przez Mesjasza będzie jedyną umową między Bogiem a Jego ludem na 
całą wieczność (Hebr. 13:20). Nie będzie innych dwóch przymierzy w 
przyszłym wieku. Przymierze, które Bóg dał przez Mojżesza, musiało 
ustąpić miejsca wyższemu przymierzu Mesjasza. Pisarz mówi dalej, że 
przymierze, które Bóg dał Mojżeszowi,
"stare" zostało użyte, gdy Bóg użył słowa "nowe" w odniesieniu do 
nowego przymierza Mesjasza. W dniu, w którym Bóg mówił do 
Jeremiasza o nowym przymierzu, dni poprzedniego przymierza 
zawartego przez Mojżesza były policzone:

Mówiąc tutaj o "nowym" przymierzu, ogłosił, że pierwsze 
przymierze jest przestarzałe; ale to, co jest przestarzałe i 
przeżyło swoją użyteczność, zmierza do zniszczenia (Hbr 8:13).

Życie dzięki Mesjaszowi

Absolutną zaletą nowego przymierza Boga jest to, że przynosi ono 
rozwiązanie największego problemu ludzkości: śmierci!

Jak bowiem w Adamie wszyscy umierają, tak też (= 
odpowiednio) w Chrystusie wszyscy zostaną przywróceni do 
życia (1 Kor. 15:22).



66

Czego prawo nie może zrobić

W czasach Mojżesza ludzie mieli znacznie większy problem niż 
niewolnictwo w Egipcie. Tym problemem była śmierć. Ci ludzie umarli! 
Abraham, Sara i najwięksi z ich przodków, którzy żyli przed nimi, również 
umarli. Kiedy Bóg dał Prawo Mojżesza tym, którzy opuścili Egipt, nigdy nie 
wspomniał, że zmieni ono okoliczności śmierci. Nawet sam Mojżesz 
umarł (Pwt 34:5), pozostawiając po sobie Jozuego, który nadal 
przewodził ludowi, aż do śmierci (Joz. 24:29). Ani Mojżesz, ani jego 
prawo nie przewidywały zmartwychwstania ani nie mówiły nic o życiu 
wiecznym.11 Prawo Mojżesza w cudowny sposób wypełniło to, do czego 
Bóg je przeznaczył. Jednakże prawo to nie miało na celu rozwiązania 
największego problemu ludzkości: śmierci!

W Nowym Testamencie apostoł Paweł logicznie zauważa, że śmierć 
jednostki jest nie tylko wynikiem jej złych uczynków. Jest to również kara 
Boża dla całej ludzkości za nieposłuszeństwo Adama. Paweł pisze, że jest 
to trudna rzeczywistość, że nawet gdyby ludzie nie mieli osobistego 
grzechu, o który mogliby zostać oskarżeni, i tak by umarli (Rz 5:13-14).

Prawo Mojżeszowe miało znaczący wpływ na życie ówczesnych ludzi. 
Przestrzeganie prawa mogło zmienić jakość ich życia. Posłuszeństwo 
mogło wpłynąć na długość ich życia (Wj 20:12) lub mogło zostać 
skrócone, jeśli byli nieposłuszni (Wj 21:12).

Prawo Mojżesza było dla dobra tych ludzi. Jednak wraz z tym dobrem 
pojawiła się również niepożądana konsekwencja: ujawniło ono więcej 
powodów, dla których ludzie mogli umrzeć. 12Duża liczba wymagań 
dawała dosłownie setki okazji do upadku - do osobistego popadnięcia w 
grzech. Prawo nie rozwiązywało głębszego problemu śmierci 
spowodowanej przestępstwem Adama. Ze względu na słabość ludzkości i 
tendencję do popadania w grzech, liczne przepisy dodawały jeszcze 
więcej powodów, dla których ludzie musieli umierać. Dlatego Paweł 
pisze, co następuje:



67

Żądłem śmierci jest grzech, a moc grzechu tkwi w prawie (1 
Kor. 15:56).

Prawo to nie mogło uwolnić od śmierci tych, którzy go przestrzegali. 
Prawo nigdy nie obiecywało niekończącego się życia tym, którzy go 
przestrzegali.13 Nawet jeśli Żydzi przestrzegali go doskonale, nie cofało to 
kary śmierci. Kara ta na długo poprzedzała nieposłuszeństwo Adama 
wobec prawa. Paweł ponownie podkreśla:

Rzeczywiście, gdyby zostało dane prawo, które miałoby moc 
dawania życia, wówczas sprawiedliwość rzeczywiście 
pochodziłaby z prawa (Gal. 3:21).

Aby poradzić sobie ze śmiercią - najpoważniejszym problemem ludzkości 
- potrzebne jest fundamentalnie odmienne i nowe porozumienie.

Przymierze życia przez Mesjasza

Prawo Ducha życia w Chrystusie Jezusie u w o l n i ł o  nas 
bowiem od prawa grzechu i śmierci (Rz 8:2).

Nowe przymierze Boże czyni dokładnie to, czego nie mogło uczynić 
prawo Mojżeszowe. Wraz z przyjściem Mesjasza widzimy teraz, jak 
objawia się ostateczny plan Boga dla ludzkości. Poprzez Mesjasza JHWH 
naprawia wszystkie rzeczy, które poszły źle od czasu, gdy Adam upadł na 
początku. Mesjasz prowadzi nas z powrotem do harmonii i pokoju, jaki 
Adam i Ewa mieli z Bogiem przed swoim nieposłuszeństwem. Paweł 
pisze:

Dlatego, ponieważ zostaliśmy usprawiedliwieni przez wiarę, 
mamy pokój z Bogiem przez naszego Pana Jezusa Chrystusa 
(Rz 5:1).

Paweł wyjaśnia dalej:

Tak jak przez nieposłuszeństwo jednego człowieka (Adama) 
wielu stało się grzesznikami, w ten sam sposób



68

Przez posłuszeństwo jednego (Jezusa) wielu stanie się 
sprawiedliwymi (Rz 5:19).

Ostateczne przymierze Boga z ludzkością stoi i upada wraz z naszą relacją 
z Mesjaszem i naszym posłuszeństwem wobec Niego. Z powodu naszego 
związku z jednym człowiekiem, Adamem, podlegamy śmierci. Teraz 
jednak, dzięki najwspanialszemu Bożemu planowi, możemy zostać 
uwolnieni od ceny śmierci poprzez naszą więź z jednym człowiekiem, 
Mesjaszem. Błogosławieństwa Boga dla Mesjasza spływają na tych, 
którzy są Mu posłuszni.

Niech będzie błogosławiony Bóg i Ojciec Pana naszego Jezusa 
Chrystusa, który pobłogosławił nas w Chrystusie wszelkim 
błogosławieństwem duchowym w okręgach niebieskich! (Ef. 
1:3).

Tora życia przez Mesjasza

Słowa Mesjasza, jego nauki i przykazania są warunkami nowego 
przymierza Boga. Jezus nie przyszedł, aby przynieść ludziom prawo 
Mojżesza. Oni już je otrzymali. Misją Jezusa było przyniesienie nowego 
przymierza Boga. Oczekiwał, że jego żydowscy rodacy będą przestrzegać 
prawa Mojżeszowego w tamtym czasie (zob. Mt 23:2-3). On sam był 
Żydem, który urodził się pod prawem. Paweł pisze, że Chrystus "urodził 
się pod zakonem, aby wykupić tych, którzy byli pod zakonem" (Gal. 4:4-
5).

Zarówno Mojżesz, jak i Jezus otrzymali słowa od Boga. Jednak to, co 
Mojżesz otrzymał na Synaju, było prawem obowiązującym przez 
ograniczony czas, dla określonej liczby ludzi i przynoszącym ograniczone 
korzyści. To, co otrzymał Jezus, było wieczną i ostateczną umową Boga z 
ludzkością, tj. dla wszystkich ludzi, po wsze czasy i z korzyścią życia 
wiecznego!

Jezus przyniósł "nowe przykazanie" (J 13:34). W przykazaniu tym 
podniósł zasadę "miłości bliźniego" na nowy, wyższy poziom. Miłość, z 
jaką Jezus kochał swój lud, stała się teraz autorytatywnym przykazaniem 
(J 15:12-17). Mojżesz nigdy nie mówił o tym przykazaniu.



69

To przykazanie jest fundamentem, na którym zbudowane jest nowe 
przymierze Boga. Zaczyna się ono od miłości samego Boga, który "tak 
umiłował świat, że Syna swego jednorodzonego dał" (J 3:16). Dalej 
czytamy, że Syn, który tak bardzo kocha swoich bliźnich, oddał za nich 
swoje życie (Mt 20:28). Ta miłość Syna jest powodem miłości, jaką Jego 
lud powinien mieć do siebie nawzajem (1 J 3:16). To właśnie pełna 
miłość Boga, Mesjasza i Jego ludu stanowi podstawę nowego i 
ostatecznego przymierza Boga z ludzkością.

Ta miłość jest przykazaniem, prawem. Jest ona podstawą nowej Tory - 
Tory Mesjasza (Gal. 6:2). Nowy Testament jest w zasadzie reprezentacją 
tej miłości. Uczestniczenie w tej wyjątkowej miłości Boga i Chrystusa oraz 
bycie połączonym przez nią jest konieczne, aby ktoś mógł uczestniczyć w 
nowym przymierzu i mieć życie wieczne (1 Jana 3:14-15). Tak jak miłość 
Chrystusa do Boga jest połączona z Jego posłuszeństwem Bogu (J 8:28; 
Mt 26:39-42; 1Ko 11:3), tak miłość naśladowców Chrystusa nie może być 
oddzielona od ich posłuszeństwa Chrystusowi - zachowywania Jego 
przykazań (Hbr 5:9; J 15:14). Posłuszeństwo przykazaniom Mesjasza 
prowadzi do życia wiecznego. Jezus powiedział o słowach, które dał mu 
Bóg, co następuje:

Wiem, że Jego misja oznacza życie wieczne. Dlatego to, co 
mówię, mówię tak, jak mi p o w i e d z i a ł  Ojciec (J 12:50).

Jezus powtarza to jeszcze raz:

Słowa, które do was powiedziałem, są duchem i są życiem (J 
6:63).

Ludzie, którzy ufają prowadzeniu Ducha Bożego, muszą uznać, że 
zgodnie z Pismem Świętym Duch nie prowadzi chrześcijan do 
przestrzegania Prawa Mojżeszowego, ale Duch prowadzi ludzi przez 
Mesjasza Jezusa do nowego przymierza "życia" (2 Kor. 3: 3-8; Gal. 3: 1-5).

W wydarzeniu wspomnianym powyżej, gdzie Jezus mówi, że jego słowa
"Duch" i "życie", Piotr składa Jezusowi następujące oświadczenie:



70

Panie, do kogo powinniśmy pójść? Ty masz słowa życia 
wiecznego (Jana 6:68).14

W kraju było wielu nauczycieli, którzy nauczali Prawa Mojżeszowego. Ale 
Piotr uznaje, że Jezus jest tym, który ma "słowa życia wiecznego". To 
pokazuje, że Nowy Testament nie dotyczy Prawa Mojżeszowego, ale 
słów Jezusa i posłuszeństwa Jemu:

Osiągnąwszy w ten sposób doskonałość, stał się autorem 
wiecznego zbawienia dla wszystkich, którzy są mu posłuszni 
(Hebr. 5:9).

Nowy Testament nie jest księgą wypełnioną nawoływaniami do 
przestrzegania Prawa Mojżeszowego. Jest to księga pełna posłuszeństwa 
Mesjaszowi Jezusowi i przestrzegania Jego słów. A Jego słowa nigdy nie 
przeminą. Sam Jezus mówi:

Niebo i ziemia przeminą, ale moje słowa nigdy nie przeminą 
(Mt 24:35).

Poza Mojżeszem - do Mesjasza

Abraham i Sara nie przestrzegali prawa nadanego przez Mojżesza. 
Mojżesz nie urodził się przez kolejne dwa i pół wieku. Nie urodził się więc 
nawet wtedy, gdy oboje umarli. Sam Mojżesz żył jeszcze 80 lat po swoich 
narodzinach, dopóki nie miał ogłosić prawa ludowi. Nawet sam Mojżesz 
nie przestrzegał prawa przez większość swojego życia. Prawo zostało mu 
dane dopiero, gdy miał około 80 lat (Wj 7:7).

Bóg ogłosił Abrahama sprawiedliwym wieki przed Prawem 
Mojżeszowym, a nawet zanim Abraham został obrzezany (Rdz 15:6). 
Widzimy z tego, że ktoś może być sprawiedliwy w oczach Boga przez 
wiarę - bez przestrzegania Prawa Mojżeszowego i bez obrzezania. Paweł 
mówi logicznie:



71

Czy to błogosławieństwo odnosi się tylko do obrzezanych (= 
Żydów), czy także do nieobrzezanych (= nie-Żydów, pogan)? 
Przecież twierdzimy, że "wiara Abrahama została poczytana 
za sprawiedliwość". W jakich okolicznościach miało miejsce to 
przypisanie? Kiedy był już obrzezany, czy kiedy był jeszcze 
nieobrzezany? Cóż: nie wtedy, gdy był już obrzezany, ale 
wtedy, gdy był jeszcze nieobrzezany (Rzym. 4:9-10).

Faktem jest, że Abraham był sprawiedliwy przed Bogiem:

• bez obrzezania
• bez Prawa Mojżeszowego
• bez przestrzegania szabatu lub innych zwyczajów 

kalendarzowych
• bez przestrzegania przepisów żywieniowych prawa

Zwyczaj szabatu był wyjątkowym znakiem między JHWH a dziećmi 
Izraela, kiedy stali się narodem. Był to wspaniały zwyczaj odpoczynku, 
który symbolizował jedność tego narodu z Bogiem. W opisie stworzenia 
w Księdze Rodzaju Bóg odpoczywał siódmego dnia. Teraz ludzie mieli 
odpoczywać od pracy każdego siódmego dnia tygodnia (Wj 31:17).

Ten wyjątkowy zwyczaj był zarezerwowany dla narodu izraelskiego. Było 
to święto bankowe. Po raz kolejny, szabat nie był dany Adamowi, 
Noemu, Abrahamowi ani innym ojcom (Pwt 5:2). Dzieci Abrahama, które 
były potomkami Ismaela, również nie otrzymały szabatu. Nawet Mojżesz 
nie przestrzegał szabatu przez znaczną część swojego życia. Poganie, 
którzy zachowują szabat, okradają coś z tego wyjątkowego znaku między 
Bogiem a narodem Izraela.

W większym planie Bożym szabat, wraz z innymi dniami świątecznymi i 
przepisami żywieniowymi Prawa Mojżeszowego, został nazwany 
"cieniem rzeczy przyszłych", "cieniem" ciała. Tym "ciałem" jest Mesjasz. 
Przez Niego Izrael i wszystkie narody otrzymają niekończący się 
odpoczynek. Zostaną też oczyszczeni przed Bogiem we wszystkim (Kol. 
2:16-17).15



72

Paul kontynuuje:

Albowiem obietnica, którą otrzymał Abraham lub jego 
potomstwo (= jego fizyczni potomkowie), że będzie 
dziedzicem świata, nie została mu dana przez zakon, ale przez 
sprawiedliwość wiary (Rzym. 4:13).

Bóg nigdy nie obiecał Abrahamowi "prawa". Obiecał mu, że wszystkie 
narody będą błogosławione przez jego potomków. To nie Mojżesz i jego 
prawo miały ostatecznie osiągnąć ten cel, ale zostało to osiągnięte 
poprzez nowe przymierze Boga w Jezusie. Jest to przymierze Mesjasza, 
poprzez które objawiony został doskonały Boży kodeks moralny. Dzięki 
temu przymierzu ludzkość otrzymuje prawdziwą nadzieję na niekończące 
się życie.

Prawo Mojżeszowe zawierało pewne rzeczy, które przypominają nam o 
Bożym postępowaniu z ojcami Izraela przed czasem Prawa. Ale są też 
rzeczy w tym prawie, które wskazywały na przyszłość, na Mesjasza i jego 
wielką Torę. Nawet 10 przykazań, wyrytych w kamieniu, było 
niedoskonałymi cieniami nowego przymierza Mesjasza, które jest 
wypisane na sercach Jego ludu przez Jego Ducha (2 Kor. 3:7-8; Hebr. 
7:19).16 Nie powinniśmy tutaj niczego mylić: Wszystkie rzeczy, które 
wydarzyły się przed Mesjaszem, miały ostatecznie doprowadzić Żydów do 
Mesjasza.

W ten sposób prawo stało się naszym wychowawcą (lub: 
dyscyplinatorem) dla Chrystusa, abyśmy mogli być 
usprawiedliwieni przez wiarę (Gal. 3:24-25).17

Teraz przyszedł Mesjasz. Dał nam nowe przymierze Boga: Torę życia. 
Teraz nawet potomkowie Abrahama muszą przyjść do Boga przez 
Mesjasza. Ci, którzy trzymają się Prawa Mojżeszowego w swojej nadziei, 
w końcu umrą. Ci, którzy trzymają się Mesjasza i jego nowego prawa 
życia, będą żyć wiecznie!

Dzieci Izraela, które wyszły z Egiptu, były cudownie błogosławione. Bóg 
ich ocalił, uczynił z nich wielki naród i dał im



73

im wielkie prawo. Co więcej, zostali oni pobłogosławieni tym, że mieli to 
prawo jako odskocznię prowadzącą ich do Mesjasza i do nowego 
przymierza Boga. Apostoł Paweł przyznaje, że to właśnie do tych ludzi 
Mesjasz przyszedł jako pierwszych i że było to zaplanowane, aby ci ludzie 
jako pierwsi zostali doprowadzeni do Mesjasza (Rzym. 1:16).

Prawo dane Mojżeszowi nie było pierwszymi ani ostatnimi słowami Boga 
skierowanymi do ludzkości. Prawo Mojżesza było wspaniałym krokiem 
naprzód. Ale tak naprawdę był to tylko krok. Był to krok dla bardzo 
małej, ale ważnej części ludzkości. Prawo to zostało nadane w celu 
doprowadzenia narodu izraelskiego do Bożego Mesjasza i nowego 
przymierza. Idealnie byłoby, gdyby zadaniem Izraela, po zawarciu 
nowego przymierza, było wezwanie pogan do przyjścia do Mesjasza.

To, co Mojżesz przyniósł dzieciom Izraela, było fantastyczne. Było to 
niesamowite prawo z bardzo dobrymi przepisami. Niemniej jednak 
zarówno Mojżesz, jak i jego prawo były odskocznią prowadzącą Izrael do 
Mesjasza. Tragiczne jest to, że Żydzi przestali korzystać z tej odskoczni i nie 
posuwają się naprzód zgodnie z ostatecznym planem Boga. Zatrzymanie 
się w miejscu, w którym znajdują się obecnie, oznacza przeoczenie 
najważniejszego punktu Prawa Mojżeszowego. Jezus powiedział Żydom o 
swoich czasach:

Przeszukujecie (święte) Pisma, ponieważ sądzicie, że macie w 
nich życie wieczne, a tak naprawdę to one świadczą o Mnie (J 
5:39).

Równie tragiczne jest to, że niektórzy pogańscy chrześcijanie próbują 
dziś przestrzegać Prawa Mojżeszowego. Nieumyślnie próbują 
wykorzystać kamień milowy, który nigdy nie był dla nich przeznaczony. 
Nie zdają sobie sprawy, że prawo to samo w sobie nie pozwalało 
poganom na obchodzenie Paschy (Wj 12:48). Prawo to było prywatną 
umową Boga z dziećmi Abrahama, którzy wyszli z Egiptu, i z ich 
potomkami. Nie był to Boży plan dla nas, pogan.18 Jako poganie nie 
możemy zacząć przestrzegać Prawa Mojżeszowego bez 
natychmiastowego złamania go.



74

złamać prawo.19 Poganom nie wolno było uczestniczyć w Prawie 
Mojżeszowym.20 Jezus nigdy nie pouczał pogan, by przestrzegali Prawa 
Mojżeszowego.21

To przez Mesjasza wszyscy ludzie, Żydzi i poganie, muszą przyjść do 
Boga. To właśnie nowe przymierze, nowa Tora, jest celem Boga. JHWH 
u c z y n i ł  Mesjasza Panem wszystkiego (Dz 2:36; 10:36). Musimy Go 
słuchać i być Mu posłuszni. W jednym z najważniejszych stwierdzeń Biblii 
Hebrajskiej Bóg poucza Mojżesza o nadchodzącym Mesjaszu:

Wzbudzę dla nich proroka takiego jak ty spośród ich ludu i 
włożę moje słowa w jego usta, a on ogłosi im wszystko, co mu 
rozkażę. A kto nie będzie posłuszny moim słowom, które 
będzie głosił w moim imieniu, tego Ja sam pociągnę do 
odpowiedzialności (Pwt 18:18-19).22

To nie przez Mojżesza będziemy mieli pokój z Bogiem. Jest to możliwe 
dzięki Mesjaszowi. Nie przez prawo Mojżesza dojdziemy do życia 
wiecznego, ale przez Torę życia Mesjasza. Jezus powiedział:

Ja jestem drogą i prawdą, i życiem; nikt nie przychodzi do Ojca 
inaczej, jak tylko przeze Mnie (J 14:6).

Mojżesz nie jest "drogą", "prawdą" ani "życiem". Jest nim Mesjasz. To 
nie przez Mojżesza przychodzimy do Ojca, ale przez Jezusa. Mesjasz jest 
tym szczególnym z potomków Abrahama, przez którego wszyscy ludzie 
na ziemi mają być błogosławieni.

My, jako poganie, nie mamy udziału w przymierzu, które Bóg zawarł z 
dziećmi Izraela, których wyprowadził z Egiptu. Możemy jednak mieć 
udział w znacznie większym przymierzu, które Bóg zawarł z Abrahamem 
na długo przed pojawieniem się prawa. Możemy uczestniczyć w tym 
przymierzu poprzez wiarę w Mesjasza. On jest ostatecznie tym, przez 
którego wszystkie narody będą błogosławione. Dzięki Mesjaszowi Żydzi i 
poganie mogą znaleźć rozwiązanie spraw, które poprzedzają nawet 
Abrahama. Dzięki Mesjaszowi wszyscy możemy zawrzeć pokój z Bogiem i 
otrzymać życie wieczne.



75

To, czego chce Bóg, możemy Mu dać

To naprawdę cudowne! Bóg pragnie relacji z ludzkością i stworzył sposób, 
aby tak się stało. W przymierzu Mesjasza znajdujemy ostateczne warunki 
pokoju z naszym Stwórcą (Rzym. 5:1; Hebr. 13:20-21). Dzięki Bożej 
miłości i mądrości dał nam szansę nie tylko na poznanie Go, ale także na 
życie wieczne.

Tak bowiem Bóg umiłował świat, że Syna swego 
Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego wierzy, nie zginął, 
ale miał życie wieczne (J 3:16).

Znajome słowa z góry są w rzeczywistości podsumowaniem nowego 
przymierza. 23Zgodnie z warunkami tego przymierza, musimy wierzyć w 
Bożego Mesjasza - polegać na Nim i przylgnąć do Niego - oraz 
przestrzegać Jego słów. Jeśli to zrobimy, nigdy nie zginiemy, ale 
będziemy mieli życie wieczne. Jest to wielkie, ostateczne i rozstrzygające 
przymierze Boga z ludzkością. Jan pisze:

Świadectwo to brzmi następująco: "Bóg dał nam życie 
wieczne, a życie to jest obecne w Jego Synu. Kto ma Syna, ma 
żywot; kto nie ma Syna Bożego, nie ma żywota" (1 Jana 5:11, 
12).

My, ludzie, nie mamy wyboru, czy urodzimy się jako potomkowie 
Abrahama, czy nie. Mamy jednak wybór, czy zaufać Mesjaszowi 
Jezusowi. Wszyscy, którzy to uczynią, będą błogosławieni razem z 
Abrahamem (Gal. 3:9). Ci, którzy uczestniczą w nowym przymierzu przez 
i z Jezusem Chrystusem - czy to Żydzi, czy poganie - są teraz postrzegani 
przez Boga jako prawdziwe dzieci Abrahama. Są oni spadkobiercami tej 
obietnicy:

Ale jeśli należysz do Chrystusa, to jesteś potomkiem 
Abrahama, dziedzicem według obietnicy (Gal. 3:29).



76

Jakie większe błogosławieństwo mogłyby otrzymać narody niż 
błogosławieństwo życia? Błogosławieństwo to można uzyskać jedynie 
poprzez relację z Mesjaszem, najbardziej niezwykłym potomkiem 
Abrahama. Dzięki niemu możemy stać się dziećmi Bożymi. Dzięki 
Mesjaszowi możemy dać Bogu to, czego naprawdę pragnie: Możemy 
nazywać Go "Ojcem".

Wszyscy bowiem jesteście synami Bożymi przez wiarę w 
Chrystusa Jezusa (Gal. 3:26).



77



78

Rozdział czwarty - Uwagi

1 Hebrajskie słowo często tłumaczone jako "przymierze" to berith. Biblia używa słowa "umowa" w 
podstawowym języku angielskim. Boże przymierza są zazwyczaj umowami, które Bóg zawiera z 
innymi i w których określa warunki. Chociaż zawierają one obietnice, nie zawsze są one zwykłymi 
obietnicami. Ogólnie rzecz biorąc, przymierze może zostać "z ł a m a n e " przez strony. (np. Rdz 
26:15-16). Patrz Brown-Driver-Briggs, Hebrew and English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson 
Publishers, 2000), 136.

2 Znaczenie słowa "Abram" to "wysoki lub wysoko postawiony ojciec", podczas gdy Abraham 
oznacza "ojciec mnóstwa".

3 Obietnica błogosławieństw dla wszystkich narodów/ludzi nie może oznaczać powszechnego 
zbawienia. Są tacy w Izraelu, a także wśród narodów, którzy odmawiają wiary i dlatego nie mają 
udziału w przymierzu ani błogosławieństwach (Rzym. 11:20-21).

4 Rz 3:1-2.

5 Dzieje Apostolskie 3:24-26.

6 Słowo "tora" zasadniczo oznacza "instrukcję" lub "nauczanie". Jest ono różnie używane w Biblii, 
aby wskazać na wszelkiego rodzaju prawa lub przepisy. O d n o s i  się ono w szczególności do 
Prawa Mojżesza, które zostało mu dane przez Boga na górze Synaj (Wj 24:12). Słowo to było 
również używane w odniesieniu do 5 ksiąg Mojżesza jako całości (Pięcioksięgu). "Tora" jest 
używana w Iz 42:4 w odniesieniu do prawa Mesjasza. Słowo to jest zwykle tłumaczone jako nomos 
w LXX, a grecki Nowy Testament używa tego w y r a ż e n i a  w  o d n i e s i e n i u  d o  Prawa 
Mojżesza (Dz 13:39), a także w odniesieniu do Prawa Chrystusa (Gal. 6:2-1 Kor. 9:21).

7 Kiedy dzieci Izraela były w Egipcie, znajdowały się pod panowaniem faraona. Kiedy stali się 
niezależni, nie mieli prawa. Prawo dane im przez Mojżesza s ł u ż y ł o  jako nierozłączne prawo 
cywilne i religijne.

8 Philip Yancey, The Bible Jesus Read (Grand Rapids: Zondervan Publishing House 1999), 12.

9 Hebrajskie słowo olam jest używane w odniesieniu do przepisów Prawa Mojżeszowego. Czasami 
jest ono tłumaczone jako "na wieki" lub "na zawsze". Słowo to ma jednak w i e l e  znaczeń, od 
"długotrwały" przez "trwały" do "wieczny". Patrz Brown- Driver-Briggs, Hebrew and English 
Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 2000), 761. W odniesieniu do Prawa 
Mojżeszowego, olam ma znaczenie "ciągły" - "przez lata". Jego znaczenie to "nieustannie", ale nie 
"nieustannie". Na przykład olam wskazuje jedynie na pozostały czas, w  k t ó r y m  d a n a  
osoba jako niewolnik służy swoim panom (Wj 21:5-6). Jeśli słowo to miałoby mieć znaczenie 
"wieczny, nieustanny", wówczas przepis ten sprawiałby wrażenie wiecznego niewolnictwa (Kpł 
25:45-46). W Księdze Liczb 19:20-22 słowo olam przetłumaczono jako "w i e c z n y ". Czynią tak 
na przykład AV, NASB i NRSV, podczas gdy NIV używa słowa "wieczny".

10 Jezus mówi ludziom, że nie przyszedł z n i s z c z y ć  prawa ani proroków. Przyszedł raczej, aby je 
"wypełnić" (Mt 5:17-18). Wskazuje, że prawo Mojżesza dobiegnie końca i mówi im, kiedy: 
nadejdzie czas, kiedy "wszystko się wypełni". To Mesjasz "wypełnia" prawo i przynosi nową Bożą 
umowę - nowe przymierze (Łk 24:44-47; Mk 14:23-24; Hbr 10:15-22). Nie należy zapominać, że 
poganie są wyłączeni z prawa n a  czas jego istnienia. Jeśli Prawo Mojżeszowe ma trwać wiecznie 
i  a n i  j e d n a  jota (ani jedno uderzenie) Prawa nie ma zostać usunięte, to nakazy przeciwko 
poganom nigdy nie przestaną obowiązywać. Większej nadziei dla ludzkości, Żydów i p o g a n , nie 
można w ogóle znaleźć w Prawie Mojżeszowym. Znajduje się ona w nowym przymierzu - 
przymierzu Mesjasza.



79

11 Brak obietnicy życia wiecznego w prawie mógł spowodować spory między różnymi grupami na 
temat samej idei zmartwychwstania. Saduceusze upierali się, że nie ma zmartwychwstania 
umarłych, podczas gdy faryzeusze twierdzili, że zmartwychwstanie istnieje (Dz 23:8). Jezus 
przedstawił im jasną biblijną odpowiedź na to pytanie (Mt 22:31-32). Jednak nawet Jego 
odpowiedź pochodzi z f r a g m e n t u , który jest starszy niż Prawo Synajskie. Cytuje on Boże 
obwieszczenie skierowane do Mojżesza w
Wj 3:15-16 Również słowa

12 "613" to tradycyjna liczba indywidualnych wymogów Prawa Mojżeszowego. Liczba ta jest 
z w y k l e  w y w o d z o n a  o d  średniowiecznego mędrca Majmonidesa (Mosze ben Majmon).

13 W Prawie Mojżeszowym nie ma żadnej wskazówki, że przestrzeganie prawa skutkuje życiem 
wiecznym. Jezus postrzegał przestrzeganie prawa przez Żydów jako odskocznię, która doprowadzi 
ich do Niego. Przez Niego z kolei otrzymają życie wieczne (J 14:6). W Ewangelii Mateusza 19:16-22 
pewien Żyd zapytał Jezusa, co "dobrego" musi uczynić, aby otrzymać życie wieczne. Jezus 
powiedział mu, że jeśli chce wejść do życia wiecznego, powinien przestrzegać przykazań. Jezus 
powiedział mu, że jeśli chce o t r z y m a ć  ż y c i e  w i e c z n e ,  p o w i n i e n  
p r z e s t r z e g a ć  p r z y k a z a ń . Jezus kontynuuje i mówi, że powinien sprzedać swój 
majątek, rozdać dochód ubogim i "przyjść i pójść za Nim". W tym dialogu widzimy obraz Bożego 
planu dotyczącego prawa jako odskoczni mającej na celu doprowadzenie Żydów do Chrystusa, a 
tym samym do życia wiecznego przez Niego. (Zwróćmy również uwagę na Łk 18:18-23; 10:26-28). 
Jeszcze szersze stwierdzenie Jezusa skierowane do Żydów na temat życia wiecznego brzmi: 
"Badacie Pisma, bo sądzicie, że w nich znajdziecie życie wieczne. Ale to właśnie te Pisma świadczą o 
Mnie! A jednak o d m a w i a c i e  p r z y j ś c i a  do mnie, aby mieć życie" (Jana 5:39) i to 
właśnie do Żydów, którzy są pod prawem, kieruje swoje oświadczenie. Zwróćmy również uwagę 
na List do Galacjan 4:4-5.

14 Angielskie przekłady od dawna starają się oddawać zoe aionios jako "życie wieczne". Znani 
anglikańscy uczeni N. T. Wright i badacz Nowego T e s t a m e n t u  Anthony Buzzard przybliżają 
nam to w swoich najnowszych przekładach Nowego Testamentu. N. T. Wright podaje wyrażenie 
"życie przyszłego wieku", czyli życie królestwa. N. T. Wright, The Kingdom New Testament: A 
Contemporary Translation (Nowy Jork: Harper Collins, 2011). To życie, między innymi, jest 
oczywiście nieustanne w swojej istocie, a zatem "wieczne". Anthony Buzzard komentuje w swoim 
tłumaczeniu, że wyrażenie zoe aionios jest "zbyt niedokładnie przetłumaczone jako 'życie 
wieczne'". Tłumaczy je jako "życie przyszłego wieku". Anthony Buzzard, The One God, the Father 
and One Man Mes- siah, New Testament (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 2014), 246, N-46.

15 Aby zapoznać się z kwestiami dotyczącymi chrześcijan i Prawa Mojżeszowego, zobacz Anthony 
Buzzard, The Law, the Sabbath and New Covenant Christianity: Christian Freedom Under the 
Teach- ing of Jesus (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 2005), 
http://www.21stcr.org/multimedia- 2012/1-pdf/ab-sabbathbook.pdf.

16 Poza Mojżeszem i dziesięcioma przykazaniami, to sam Mesjasz przynosi nam doskonały kompas 
moralny Boga. W Nim objawia się pełnia Bożego charakteru moralnego. Mesjasz w cudowny 
sposób przedstawia charakter Boga poprzez swoje życie (J 14:9-11). Z tego powodu Pismo Święte 
mówi, że jesteśmy "doskonali" w Mesjaszu (Kol. 2:10). W swoich naukach Jezus nie zrewidował 
prawa ani nie stworzył jego lepszej wersji. Raczej określił warunki dla swojego nowego porządku. 
Prawo Mojżeszowe pomogło przygotować ludzi na Chrystusa i poprowadziło ich w kierunku 
nowego przymierza. Jezus wyjaśnia i krytykuje przepisy prawa w świetle większego przymierza 
Bożego: przymierza, które sam Jezus teraz przyniósł ludzkości. Można to dostrzec w Jego różnych 
naukach "zaprawdę, zaprawdę powiadam wam" w Ewangelii Mateusza 5:21-48, a także w innych 
kontrastach i rozróżnieniach, jakie czyni między prawem a nowym p r z y m i e r z e m .  (np. Mt 
19:8-9; Mk 7:18-19).

http://www.21stcr.org/multimedia-


80

17 Tłumacze pokazują różne możliwości dla paidagogos ("obrońca", "opiekun"). Amplified Bible 
używa słowa "instruktor" w znaczeniu "opiekun" lub "przewodnik". Tłumaczenia mają tendencję 
do używania idei wychowawcy (NASB) lub nawet nauczyciela (AV). W y c h o w a w c a  m a  
o b o w i ą z e k  przygotować dziecko na "nauczyciela". Thayer definiuje to jako
"przywódca", "towarzysz" - "pilot i doradca chłopców". Thayer's Greek-English Lexicon of the New 
Testament (Grand Rapids: Baker Book House, 1977), 472.

18 Istnieje pewna dyskusja dotycząca udziału narodów w Święcie Namiotów (Zach. 14) podczas 
Tysiącletniego Królestwa. Oczywiste jest, że cokolwiek będzie miało miejsce podczas 
Tysiącletniego Królestwa, będzie to pod bezpośrednim przywództwem Mesjasza, a nie w 
r a m a c h  normalnego przestrzegania Prawa Mojżeszowego.

19 Wprowadzeni w błąd pogańscy chrześcijanie, którzy nie rozumieją, że Mesjasz jest więcej niż 
wystarczający (Kol. 2:10), czasami zachęcają ludzi do przestrzegania "części" Prawa Mojżeszowego. 
Dla Mojżesza prawo, które dał na Synaju, jest niepodzielne. Jego wymaganiem wobec ludzi jest 
przestrzeganie prawa w c a ł o ś c i  (Gal. 3:10; Pwt 28:15). Zgodnie z samym prawem, ludzie nie 
mogą przestrzegać tylko jego "części" lub "fragmentów". Prawo jest przymierzem "wszystko albo 
nic" między Bogiem a narodem żydowskim, który wyszedł z Egiptu (Gal. 5:3). Podobnie teoria, że 
istniały dwa prawa (lub "podwójne" prawo) jest niebiblijna. Było tylko jedno p r a w o , dane przez 
Mojżesza na Synaju. Mojżesz nie wie nic o prawie moralnym, które stoi w przeciwieństwie do 
prawa ceremonialnego itp.

20 Nie należy przy tym lekceważyć faktu, że niektórzy poganie z czasem przeszli na judaizm - stali się 
prozelitami. Apostoł Paweł bezpośrednio instruuje pogańskich chrześcijan, aby tego nie robili (Gal. 
5:2-4; 1 Kor. 7:18).

21 Gdyby Jezus zachęcał pogan (w przeciwieństwie do prozelitów) do przestrzegania Prawa 
Mojżeszowego, naruszyłby samo prawo. Jezus nie zmienia faktu, że poganie są zwolnieni z 
P r a w a  M o j ż e s z o w e g o .

22 Piotr mówi Żydom, że proroctwo z Pwt 18:15-19 wypełniło się w Jezusie (Dz 3:22-26; por. Dz 
7:37).

23 "Wierzyć" to pisteuo w greckim Nowym Testamencie. Słowo to oznacza coś więcej niż tylko 
duchowe uznanie lub duchową zgodę. Wiara w Chrystusa wymaga poddania się i posłuszeństwa 
(Łk 6:46; J 3:36; Hbr 5:9). Thayer informuje nas, że pisteuo "wiąże się z posłuszeństwem 
Chrystusowi". Thayer's Greek-English Lexicon of the New Testament (Grand Rapids: Baker Book 
House, 1977), 511.



81

M

Rozdział piąty

Monoteizm -
Niewystarczająca prawda

Ja jestem Bogiem. Nie ma nikogo innego, nie ma Boga takiego jak ja!

- Izajasza 46:9 (ELB)

Onoteizm to wiara, że istnieje tylko jeden Bóg.1 Jest to 
prawda o wielkim znaczeniu. Jednak słowo monoteizm jest 
dziś nieodpowiednie. Ludzie

Możemy wierzyć, że istnieje tylko jeden Bóg, ale mamy na myśli 
niewłaściwego. Jest to słabość koncepcji monoteizmu, która mówi nam, 
że istnieje tylko jeden Bóg, ale nie potrafi go precyzyjnie nazwać.

To nie koncepcja monoteizmu wielokrotnie wypędzała proroków Boga z 
Pisma Świętego. Dla nich nie ma znaczenia, czy ludzie wierzą w boga, czy 
nie, jeśli tym bogiem nie jest JHWH. On jest przez nich wychwalany. On 
jest ich ojcem (Pwt 32:6). Ich monoteistyczna wiara należy do wiecznej 
prawdy, że tylko On jest Bogiem. Oryginalny, pierwotny monoteizm 
dotyczy "Pana".2

Jego najwyższy priorytet

Dla Boga najbardziej fundamentalną ze wszystkich prawd jest prawda o 
Nim samym. To, kim On jest i Jego panowanie nad wszystkim, jest 
centrum wszystkiego, co właściwe i ważne. On ogłasza w Piśmie 
Świętym: "Pamiętajcie na dawne rzeczy od początku, żem Ja Bóg. Nie ma



82

w przeciwnym razie nie ma Boga takiego jak ja". Głównym priorytetem 
JHWH nie jest to, aby ludzie wiedzieli, że jest tylko jeden Bóg. Jego 
najwyższym priorytetem jest to, aby wszyscy wiedzieli, że On jest Bogiem 
- tylko On.

Ten najwyższy cel jest szczerym pragnieniem Boga w Jego relacji z 
ludźmi. Jak ludzie mogą nawiązać z Nim znaczącą relację, jeśli nie wiedzą, 
kim On jest? Bez zrozumienia, że tylko On jest Bogiem, będą bezcelowo 
szukać prawdy gdzie indziej. Nie będą wiedzieli, do kogo się zwrócić, gdy 
będą potrzebowali pomocy, komu dziękować. Bez tego zrozumienia 
wszystko jest bezużyteczne; wszystko jest stracone. To najwyższe 
zrozumienie jest tak ważne, tak radosne, że całe dalsze zrozumienie Boga 
jest ukierunkowane na nie. Prawidłowe zrozumienie Pisma Świętego to 
potwierdza. Dla ludzi w Biblii to zrozumienie jedynego Boga wykracza 
daleko poza poprawność faktów. Uznanie Tego, który sam jest Bogiem, 
jest kwestią przywileju. To ogromny zaszczyt, że jest On ich Bogiem.

Główna dyrektywa

Nie będziesz miał bogów cudzych przede mną! (Wj 20:3).

Dziesięć przykazań nie zaczyna się od zasad moralnych lub etycznych, ale 
pierwsze przykazanie przepisów odnosi się do Bożej zasady: nie będą 
mieli innych bogów oprócz Niego.3 Odwieczna prawda, że "tylko On jest 
Bogiem" przybiera teraz formę tej najważniejszej wskazówki, która mówi 
Jego ludowi: mają służyć tylko Jemu jako Bogu i nikomu innemu (Pwt 
6:13; 10:20).4

Dla ludzi Biblii to przykazanie jest decydujące. Gdyby przestrzegali 
wszystkich Jego przykazań, ale zlekceważyli to jedno, wszystkie inne 
przykazania miałyby niewielką wartość. "Tylko On jest Bogiem" jest 
kamieniem węgielnym, na którym opiera się ich wiara i na którym opiera 
się ich życie. To, że służą tylko Jemu, jest główną dyrektywą tych ludzi. 
Niemożliwe jest przestrzeganie pierwszego przykazania, a z drugiej 
strony uznawanie kogokolwiek innego za Boga zamiast JHWH.



83

Pierwotny monoteizm był czymś więcej niż tylko koncepcją czy zbiorem 
wartości. Prowadził ludzi do jednoznacznego oddania tylko jednej osobie 
jako Bogu. Tym kimś był Pan. Chociaż starożytny Izrael znany jest z 
głoszenia i propagowania monoteizmu, to uznanie monoteizmu nie jest 
wystarczające. Wyjątkowym darem Izraela dla narodów tego świata był 
w rzeczywistości sam JHWH:

Uznajcie to dzisiaj i weźcie sobie do serca, że tylko Pan 
(JHWH) jest Bogiem na niebie i na ziemi, i nikt inny. 
Przestrzegajcie więc Jego ustaw i Jego przykazań, które wam 
dziś nakazuję (Pwt 4:39-40).

Nowy monoteizm?

Prawdziwy monoteizm mówi więcej niż to, że istnieje tylko jeden Bóg. 
Mówi nam, że jest tylko jedna osoba, która jest Bogiem. Jak widzieliśmy, 
tą osobą jest Pan, JHWH. On jest ich Ojcem:

Ale teraz, Panie, Ty jesteś naszym Ojcem; my jesteśmy gliną, a 
Ty naszą formą, i wszyscy jesteśmy dziełem Twoich rąk 
(Izajasza 64:7).

Z biegiem czasu ludzkość była świadkiem rozwoju monoteizmu innego 
rodzaju. W tym później rozwiniętym poglądzie pierwotny monoteizm 
został zmieniony z podstawowej prawdy, że tylko jedna osoba jest 
Bogiem, na dziwną koncepcję Boga z wieloma osobami. Tutaj słowo 
"osoba" nie jest używane do opisania istoty ludzkiej, ale oznacza każdą 
jednostkę z odrębną osobowością.

Od czasu do czasu możemy znaleźć przykład tego typu wierzeń w 
hinduizmie. Tradycyjnie hinduiści zawsze czcili wiele różnych osób, które 
miały różne imiona i osobowości. Istnieją jednak hinduiści, którzy 
postrzegają tych wielu bogów jako "manifestacje" jednego boga i dlatego 
deklarują się jako monoteiści.5 Oczywisty brak logiki



84

wydaje się im umykać. Czy taki "monoteizm" jest w ogóle 
monoteizmem? Trudno jest dostrzec jakąkolwiek różnicę między 
czczeniem kilku bogów lub kilku osób lub osobowości zwanych jednym 
bogiem. Czy czczenie wieloosobowego boga nie jest w gruncie rzeczy 
politeizmem w przebraniu?6

Widzimy, że koncepcja wieloosobowego Boga nie jest logiczna. Nie jest 
też biblijna. Ludzie Boga w Biblii nie wiedzą nic o wieloosobowym 
bóstwie. Nie mówią nam nic o koncepcji, zgodnie z którą kilka osób 
tworzyłoby bóstwo. Nie mówią też o Bogu, który ma wiele osobowości 
lub przejawów.

Bóg Biblii jest jeden. Jest doskonałą istotą, doskonałym Bogiem. Ma 
osobowość - swoją! Jest wszechmocny i nie ma miejsca ani potrzeby dla 
żadnego innego Boga poza Nim. Biblijny lud Boży nie zna innych bogów. 
Podobnie nie znają innych osób, które dzieliłyby jedynego Boga. W 
przeciwieństwie do tego, zdecydowanie głoszą trzy powody, dla których 
Bóg jest tylko jedną osobą:

• Nie ma innego oprócz Niego - Iz. 44:8
• Nie ma nikogo takiego jak On - 1Ko 8:23
• Nie ma innego Boga oprócz Niego - 2Ko 19:15

Bóg - pochodzenie monoteizmu

Ja, Pan, jestem twoim Świętym, Ja, Stwórca Izraela, twoim 
Królem (Izajasza 43:15).

Kto nie chciałby usłyszeć Boga przemawiającego do nas? Gdyby miał do 
nas przemówić, co by powiedział? Co chciałby, abyśmy wiedzieli? Być 
może powiedziałby, że nas kocha. Być może powiedziałby, że my, ludzie, 
powinniśmy kochać się nawzajem. Są to rzeczy o wielkim znaczeniu. I 
obie są prawdziwe. Ale prawdopodobnie



85

Chce nas zaskoczyć. Jest coś znacznie bardziej fundamentalnego, co 
chce, abyśmy wiedzieli. Chce, abyśmy wiedzieli, kim jest. Chce, abyśmy 
Go poznali.

Aby wiedzieć, jaki naprawdę jest Bóg, musimy zrozumieć, że jest On 
jedyny, wyjątkowy. Osoba przemawiająca do Izajasza w powyższym 
wersecie mówi, że jest "Świętym" Izraela. Żadna księga Biblii nie odnosi 
się do Boga jako "Świętych Dwóch" lub "Świętych Trzech". W Księdze 
Izajasza jest on nazywany "Świętym" około 30 razy. Retorycznie pyta:

"Więc z kim mnie zrównasz, abym był mu równy?
będzie?" pyta święty. (Iz. 40,25)

Z kim można go porównać? Z nikim we wszechświecie. YHWH jest 
źródłem monoteizmu. Nie jest zdezorientowany ani zagmatwany! Nie 
jest też dwuznaczny. Podczas gdy ludzie z narodów spierają się o to, ilu 
jest bogów lub z ilu osób składa się bóg, On jest pewien: tylko On jest 
Bogiem. Nie ma wątpliwości, gdzie stoi w tej kwestii. Jedyne pytanie 
brzmi: czy staniemy po Jego stronie? Jego ludzie wtedy to zrobili:

Ale teraz, Panie, nasz Boże, wybaw nas z jego (Sennacheryba) 
ręki, aby wszystkie królestwa ziemi poznały, że tylko Ty jesteś 
Panem! (Iz. 37:20).

Ludzie wiedzą, że Biblia naucza, iż istnieje tylko jeden Bóg. Jednak często 
nie zdają sobie sprawy z tego, jak często ta sama Biblia mówi o Nim 
samym - Panu - jako o Bogu. Dlaczego mielibyśmy uważać Biblię za 
prawdziwą, gdy mówi, że jest tylko jeden Bóg, ale nie uważać jej za 
prawdziwą, gdy mówi nam, że jest tylko jedna osoba, która jest Bogiem?

Na drodze do jedynego Boga monoteizm jest prawdą konieczną i 
towarzyszącą. Jeśli taka prawda prowadzi nas do kogoś innego niż Pan, 
nie jest to oryginalny monoteizm. Jeśli prowadzi nas do "osób", 
"osobowości" lub szczególnych "manifestacji" Boga, nie jest to 
monoteizm Biblii. Jeśli monoteizm jest pomostem do Boga, to



86

powinniśmy upewnić się, że mamy właściwy monoteizm - właściwy most - 
właściwego Boga.

Chrześcijański dylemat

Jak widzieliśmy, lud Boży niezachwianie trzymał się absolutnej 
wyjątkowości Boga. Jeśli mówili o Bogu, Jedynym, to ten Jedyny był ich 
Ojcem. Jednak postbiblijna teologia chrześcijańska odeszła od tego 
bezkompromisowego monoteizmu. Teologie binitarne i trynitarne mają 
inne rozumienie Boga. Binitarianizm to przekonanie, że 2 niezależne 
osoby są jednym Bogiem. Trynitaryzm to przekonanie, że 3 osoby są 
jednym Bogiem.7

W tym nowym monoteizmie prostota tego, co mówią prorocy, zostaje 
zastąpiona złożonym poglądem na bóstwo, w którym Bóg składa się z 2 
lub 3 osób.8 W ten sposób Duch Boży jest często czczony jako odrębna 
osoba tego bóstwa, a Mesjasz naszego Pana jest czczony nie tylko jako 
największy namaszczony Król - ale tak, jakby był samym Bogiem.9

Opracowane po napisaniu Biblii teologie wieloosobowe wyjaśniają, że 2 
lub 3 osoby dzielą to samo bóstwo w jednej substancji, ale nadal są 
różnymi osobami w tej substancji. Choć jest to mylące, terminologię 
takich formuł można znaleźć w literaturze postbiblijnej i wyznaniach 
kościelnych, ale nie w Biblii. Ta nowa definicja monoteizmu byłaby 
oczywiście nie do pomyślenia dla proroków Boga i dla Jego ludu w 
tamtym czasie. Powiedział im: "Nie ma innego (Boga), nie ma Boga 
takiego jak ja" (Izajasza 46:9). A oni mu uwierzyli! Ich wiara zaczynała się 
i kończyła na tym, że tylko ich Ojciec jest Bogiem.

Przez ponad trzy stulecia idea wieloosobowego Boga nie przemawiała do 
ortodoksyjnej wiary żydowskiej. Dla większości Żydów wieloosobowy 
monoteizm jest oksymoronem, poważną sprzecznością. Postrzegają go 
jako synkretyczny (mieszankę różnych poglądów) i uważają za niezręczny 
kompromis w odniesieniu do absolutnej władzy Jedynego,



87

który sam jest Bogiem. Niezależnie od tego, czy jest to hinduizm, 
postbiblijne chrześcijaństwo czy inne koncepcje wieloosobowego Boga, 
wszystkie one zostały odrzucone przez wiernych Żydów.11

Judaizm pozostaje oddanym obrońcą pierwotnego monoteizmu. Jest to 
czysty, nieskomplikowany pogląd na wyjątkowość Boga. Uczeni z różnych 
kręgów czasami nazywają to
"ścisły" monoteizm Żydów. Ale co w takim razie oznacza "nie-ścisły" 
monoteizm? Czy można go w ogóle nazwać monoteizmem? Żydowski 
pogląd jest jasny: czy wieloosobowy monoteizm
- w swoim rdzeniu - czy nie stanowi odstępstwa, odwrócenia się od Biblii 
hebrajskiej? Czy inni nie są tutaj czczeni jako Bóg przez swego rodzaju 
teologiczne tylne drzwi? Czy nie jest to również atak na jedyne 
roszczenie Ojca do panowania?

Chrystus i najwcześniejsze chrześcijaństwo byli w pełni oddani 
bezwarunkowemu monoteizmowi. Jezus i apostołowie byli oddanymi 
Żydami. Nowy Testament został napisany przez ludzi, którzy byli oddani 
ścisłemu i precyzyjnemu monoteizmowi. Wszyscy oni znali Pismo Święte, 
w którym Ojciec oświadczył, że jest jedynym prawdziwym Bogiem. 
Monoteizm wieloosobowy jako koncepcja chrześcijańska pojawił się w 
czasach postbiblijnych. W drugiej połowie piątego wieku naszej ery 
pogańscy chrześcijanie błędnie zinterpretowali Biblię i ponownie 
zinterpretowali Boga Biblii jako Boga wieloosobowego.12 Obecnie wielu 
uczonych trynitarnych potwierdza, że Trójca jest koncepcją postbiblijną. 
Na przykład uczony i baptysta Roger Olson oraz teolog episkopalny 
Christopher Hall. Piszą oni szczerze:

Doktryna Trójcy rozwijała się stopniowo w zaciekłych sporach 
po ukończeniu Nowego Testamentu ... Pełna doktryna Trójcy 
Świętej została sformułowana w IV wieku na dwóch głównych 
soborach ekumenicznych: Nicei (325 r. n.e.) i Konstantynopolu 
(381 r. n.e.)
... Praktyki i dokumenty Kościoła ostatecznie doprowadziły 
pierwszych przywódców chrześcijańskich do stworzenia 
trynitarnego modelu Boga. Pojawienie się tego modelu



88

13,ale działo się to przez wiele lat i w trudnych okolicznościach. 14

Trynitarny uczony William C. Placher przyznaje w swojej książce The 
History of Christian Theology, że Kapadocjanie, którzy byli kluczowi dla 
rozwoju teologii trynitarnej w IV wieku naszej ery, "byli pod bardzo 
silnym wpływem filozofii platońskiej" i że "współczesnym teologom 
często trudno jest przeformułować swoją teorię Trójcy w przekonujący 
sposób poza platońskimi poglądami".15

Są tacy, którzy pokładają absolutne zaufanie w postbiblijnych soborach 
kościelnych i tradycji chrześcijańskiej. Dla nich nie jest niczym dziwnym, 
że doktryna Trójcy została opracowana przez teologów setki lat po tym, 
jak Biblia została już napisana. Dla tych, którzy uważają Biblię za 
natchnione i najlepsze źródło dla wszystkich spraw wiary, niepokojące 
powinno być to, że czołowi uczeni trynitarni mówią o tym, że doktryna ta 
"rozwijała się stopniowo po ukończeniu Nowego Testamentu"; pod 
wpływem ludzi, którzy byli "pod głębokim wpływem filozofii platońskiej".

Bóg nie jest trynitarny

Bóg jest najwyższym autorytetem we wszystkich sprawach. Któż mógłby 
wiedzieć lepiej od samego Ojca, czy są ludzie, którzy dzielą z Nim Jego 
boskość? Dla wszystkich tych, którzy naprawdę ufają Biblii, słowa Boga 
Biblii powinny być autorytatywne i jednoznaczne:

Pamiętaj o proroctwach z dawnych czasów, że jestem Bogiem i 
nie ma innego, Bogiem, z którym nic nie można porównać! (Iz. 
46:9)

Abyście wiedzieli od wschodu słońca i od jego zachodu, że 
poza mną nie ma Boga. Ja jestem Pan i nie ma innego! (Iz 
45:6)



89

Prawdziwy monoteizm nie przyszedł do samego Izraela, ale przyszedł 
wraz z Bogiem Izraela. Jego słowa brzmią: "Ja jestem Bogiem. Nie ma 
innego, nie ma Boga oprócz mnie". Nie pozostawia miejsca dla innych 
osób, które podzielają jego boskość. Nie mówi nam też o posiadaniu 
wielu osobowości lub manifestacji. Zwróćmy uwagę na te wersety z 
Księgi Izajasza:

Bo tak powiedział Pan, Stwórca nieba, On, (prawdziwy) Bóg, 
który ukształtował ziemię i uczynił ją - przygotował ją; nie 
stworzył jej jako pustkowia, nie, stworzył ją, aby była 
zamieszkana - "Ja jestem Pan i nikt inny!" (Izajasza 45:18).

Sześć razy w tych wersetach mówi się o Bogu w liczbie pojedynczej: 

On stworzył niebiosa

On jest Bogiem

Ukształtował i stworzył ziemię, 

założył ją

Nie stworzył jej jako pustkowia

On mówi: "Ja jestem Pan i nikt inny".

Jeśli wierzymy Biblii, musimy czcić Go jako Boga i tylko Jego. Ściśle rzecz 
biorąc, Bóg jest adresowany tysiące razy w Piśmie Świętym za pomocą 
zaimków osobowych i czasowników osobowych w liczbie pojedynczej.16 
Nie wolno nam akceptować żadnej innej osoby lub osób w ramach Jego 
boskości. Nie możemy czcić dwóch lub trzech osób i przekręcać tego tak, 
by oznaczało, że "oni" są jedynym Bogiem Biblii. Nie możemy też czcić 
żadnych osobowości ani rzekomych manifestacji Boga, które 
wymyśliliśmy. Czynienie tego jest buntem przeciwko słowom samego 
Boga. On zabrania takiego myślenia:

Ja jestem Pan i nie ma innego, poza Mną nie ma Boga. 
Przepasałem cię bez twojej wiedzy o Mnie, aby od wschodu 
słońca i od jego zachodu było wiadomo, że poza Mną nie ma 
Boga. Ja jestem



90

Pan, i nie ma nikogo innego! Ja, który tworzę światło i 
stwarzam ciemność, który obdarzam zbawieniem i stwarzam 
nieszczęście: to Ja, Pan, czynię to wszystko! (Iz. 45:5-6).

Jeśli pozwolimy mu zdecydować, odpowiedź jest jasna: nowy 
wieloosobowy monoteizm nie wytrzymuje konfrontacji z własnymi 
słowami Boga. Jedyny, Bóg Biblii, oświadcza, że poza "mną" nie ma 
nikogo, kto byłby Bogiem. Jego słowa wykluczają każdą inną istotę z 
bycia Bogiem z Nim. Ale jeśli Bóg Biblii nie jest trynitarianinem, to my też 
nie powinniśmy być!17

Trylemat

Niezdolny, niemoralny lub jedyny, który jest Bogiem

Bóg Biblii i Biblia są nierozłączne. Jeśli osoba mówiąca w powyższych 
wersetach nie jest jedynym Bogiem, to zarówno on, jak i cała Biblia 
zyskują złą sławę. Nie możemy uważać Biblii za świętą księgę lub księgę 
starożytnych prawd i jednocześnie lekceważyć rzeczy dotyczących 
jedynego Boga. Od początku do końca wyjaśnia Go. Albo jest księgą 
prawdy, albo jest więcej niż bezwartościowa: wtedy jest księgą kłamstw.

To pozostawia nas w niezwykłym dylemacie. Istnieją trzy możliwości 
dotyczące tego, kto złożył powyższe oświadczenia Izajaszowi:

1. On jest niezdolny. Istnieją inne istoty lub osoby, które są 
Bogiem, a on o tym nie wie.

2. Jest niemoralny. Kłamie. Istnieją inne istoty i on o tym wie.
3. Jest jedyną osobą w całym wszechświecie, która naprawdę 

jest Bogiem.

Jeśli jest niekompetentny lub niemoralny, nie musimy mu służyć: Nie jest 
więc godzien nazywać się Bogiem. Jeśli jednak powiemy, że jest szczery, 
nie musimy szukać dalej - znaleźliśmy Boga. A jeśli naprawdę jest 
Bogiem, to jest wszystkim tym, czym my jesteśmy.



91

o Bogu w Biblii. Musimy służyć Ojcu jako jedynemu władcy, tylko Jemu.

Znany C.S. Lewis wprowadził nowy, powszechny trylemat, w którym 
mówi się, że Jezus utożsamił się z Bogiem.18 Opierając się na tym 
założeniu, argumentuje się, że jego twierdzenie musi być albo 
prawdziwe, albo jest "szaleńcem" lub "czymś złym" (powszechnie 
znanym jako "szalony, zły lub Bóg"). Twierdzenie Lewisa ma jednak dwie 
zasadnicze wady: po pierwsze, jego trylemat pojawił się zbyt późno. Jak 
widzieliśmy, YHWH już wcześniej przedstawił, że "on" jest Bogiem, 
jedynym Bogiem. Jest ojcem Izraela (Wj 4:22) i ojcem Jezusa Chrystusa, 
kiedy się narodził (2 J 1:3). Po drugie, trylemat Lewisa zakłada, że Jezus 
twierdzi, że jest Bogiem. To fałsz. Nigdy tak nie twierdził. Jezus nawet 
potwierdza, że jego Ojciec jest jedynym prawdziwym Bogiem i że on 
(Jezus) jest Mesjaszem - Chrystusem:

Ojcze... Ale życie wieczne polega na tym, że uznają Ciebie, 
jedynego prawdziwego Boga, i Tego, którego posłałeś, Jezusa 
Chrystusa" (J 17:3).

Jezus mówi Marii Magdalenie, że jego Ojciec jest rzeczywiście Bogiem (J 
20:17). Jezus twierdzi o sobie, że jest Mesjaszem, wyjątkowym Synem 
Bożym (Mt 16:16-17).

Najwyższym priorytetem Boga nie jest to, że On i inni lub dwaj inni są 
razem Bogiem - jest to, że On sam jest Bogiem. Jego najwyższym 
przykazaniem nie jest to, że nie powinieneś mieć innych bogów poza 
"nami". Chodzi o to, że nie powinieneś mieć innych bogów poza "mną". 
Musimy zaakceptować Ojca jako jedynego, który jest Bogiem lub odrzucić 
Go jako oszusta.

Stajemy przed następującym trylematem: 

Ojciec jest niekompetentny, niemoralny lub 

jest jedyną osobą we wszechświecie, która 

naprawdę jest Bogiem.



92

Dlaczego jestem chrześcijańskim "monoteistą"?19

Mógłbym być trynitarianinem, gdyby nie Bóg. To z nim się nie zgadzam, 
gdy akceptuję, że kilka osób tworzy jedno bóstwo. Raz po raz słyszę, jak 
mówi: "Jam jest Pan
- i nikt inny" (Izajasza 45:6). Jeśli w Niego nie wierzę, to dlaczego 
nazywam Go Bogiem? Albo jest jedynym Bogiem, albo nie jest Bogiem w 
ogóle. Nigdy nie wolno nam kwestionować ani zmieniać biblijnej definicji 
Boga. Czy już to zrobiliśmy w formie wieloosobowego monoteizmu? Bez 
zrozumienia, że tylko On jest Bogiem, niemożliwe jest uznanie Go za 
tego, kim naprawdę jest.

Wiara chrześcijańskich monoteistów kontrastuje z teologiami 
wieloosobowymi. Chrześcijańscy monoteiści są ścisłymi monoteistami. 
Trzymają się oryginalnego, pierwotnego - biblijnego - monoteizmu 
proroków Boga i Jego ludu w tamtym czasie. Wierzą, że Ojciec Izraela - 
Ojciec Jezusa Chrystusa - jest jedynym, który jest prawdziwym i jedynym 
Bogiem we wszechświecie (Izajasza 64:4-8; Jana 17:3).20 I wierzą, że Duch 
Boży nie jest inną osobą bóstwa, ale samym Ojcem w skutku Jego 
obecności i mocy (Mt 10:20). Wierzą w Jezusa jako Chrystusa Pana: Jego 
Mesjasza - tego, którego uczynił władcą nad wszystkimi (Dz 2:36; Ps 2:2, 
Dz 4:26); że jest wyjątkowym ludzkim Synem Bożym; że powstał w 
wyniku cudu, w dziewicy o imieniu Maryja (Łk. 1:35); że Jezus j e s t  
naszym Odkupicielem, naszym Zbawicielem - ale nie naszym Bogiem (Dz 
5:31; 13:23); że aby prawdziwie naśladować Chrystusa, musimy służyć 
Jego Bogu (J 20:17).

Jako chrześcijański monoteista raduję się dziełem Boga przez Jego 
Ducha. Odnalazłem pokój z Bogiem poprzez Mesjasza - Jego Chrystusa 
(Rz 5:1). On jest pomazańcem Pańskim (Ps 2:2); Jego wybranym królem 
(Łk 1:32-33); Jego cudownie poczętym ludzkim synem (Łk 1:35). Jezus, 
który przez swoje całkowite zaufanie Bogu nie dokonał przebłagania - 
mimo to poniósł nasze grzechy (Hbr 9:14). Zaufał Bogu aż do śmierci; Bóg 
wzbudził go z martwych i posadził po swojej prawicy w niebie (Ef 1:20). 
Niemniej jednak Mesjasz nie jest moim Bogiem. Wiem bez zastrzeżeń: 
moim Bogiem jest Pan



93

sam! Ufam Bogu - ufam Jego Chrystusowi. Kto powinien mnie osądzać?21

Akceptuję tylko Pana jako jedynego Boga we wszechświecie. Wierzę w 
nieskomplikowaną wyjątkowość Boga. Nie akceptuję innych bogów ani 
innych osób w Bóstwie. Nie służę żadnym innym osobowościom ani 
rzekomym przejawom Boga. Bez zastrzeżeń trzymam się pierwotnego 
monoteizmu, który sam Bóg przekazał swojemu ludowi w Biblii. Jego 
najwyższe przykazanie jest moim najwyższym przykazaniem: "Tylko On 
jest Bogiem". Jego najwyższe przykazanie jest podstawą mojego życia: 
"Chcę służyć tylko Jemu jako mojemu Bogu". Dla Boga jest niezwykle 
ważne, abyśmy wiedzieli, kim On jest. Ponieważ kocham Boga, ma to 
również kluczowe znaczenie dla mnie.

Muszą rozpoznać, że Ty, którego imię brzmi "Pan", Ty jesteś Panem.
Ty jesteś Najwyższy nad całą ziemią (Ps. 83:19).



94



95

Rozdział piąty - Uwagi

1 Termin monoteizm pochodzi od greckiego słowa monos (tylko, sam) i theos (Bóg). Oba słowa 
występują w Ewangelii Jana 17:3.

2 Warto zauważyć, że podstawą wiary ludzi Biblii nie jest monoteizm jako taki. Stanowisko Pisma 
Świętego jest takie, że JHWH jest Bogiem i że jest jedynym, który jest.

3 "Obok Niego" nie ma lokalnego znaczenia, a także nie zawiera żadnego stwierdzenia dotyczącego 
rankingu. Raczej nie powinni mieć absolutnie żadnych innych bogów w jego obecności (paniym - 
przed jego obliczem). On ma być jedyny.

4 Jezus cytuje Pwt 6:13 i sam stosuje się do tej instrukcji (Mt 4:10; Łk 4:8).

5 Swami (hinduski tytuł uczonego) ujął to w ten sposób: "Chociaż wygląda na to, że jest ich tak wiele i 
są tak różne, w rzeczywistości są one wieloma uosobionymi wyrazami jednej i tej samej najwyższej 
rzeczywistości". Dalej mówi: "Każde bóstwo jest zatem spersonalizowanym wyrazem jednej 
najwyższej boskiej istoty". Swami wyjaśnia, że jedna substancja może przybierać wiele form. 
Chidananda, Sri Swami, "Hinduism - Monotheism and Polytheism Reconciled", Divine Life Society, 
2004, http://www:dlshg.org/dis- course/may2002.htm. Przegląd współczesnego hinduizmu 
można znaleźć w C.J. Fuller, The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in India 
(Princeton, NJ: Princeton University Press, 2004).

6 Należy zauważyć, że hinduiści często potwierdzają, że ich wiara jest wiarą w wielu bogów.

7 Teologie jedności są trzecim sposobem postrzegania tych rzeczy i stanowią kolejną wariację na ten 
sam temat. W wierzeniach Jedności Bóg nie jest opisywany w różnych osobach, ale mówi się o 
nim w różnych przejawach. Jednak często trudno jest rozpoznać rzeczywiste różnice między 
kilkoma osobami i rzekomymi manifestacjami.

8 Niektórzy uczeni trynitarni nie lubią terminu "osoby". Powodem tego jest to, że nie odzwierciedla 
on odpowiednio greckiego słowa użytego w postbiblijnym pochodzeniu doktryny Trójcy (jedna 
ousia w trzech hipostazach). Jednak uczeni ci nie podają wyraźnej alternatywy, a użycie słowa 
"osoby" jest powszechne wśród chrześcijan. Problem polega na tym, że ani słowo hypostaseis, ani 
żadne inne hebrajskie lub greckie słowo, które można by właściwie przetłumaczyć jako "osoby", 
nie jest związane z Bogiem w Biblii. Po prostu nie ma użycia słów
"trzy osoby (hypostaseis) w jednej substancji (lub istocie) (ousia)" w Nowym Testamencie. Bóg 
j e s t  pojedynczym "ja" - jednostką - a nie dwiema lub trzema osobami. W rzeczywistości w Biblii 
nie ma miejsca, w którym słowo "trzy" jest używane w odniesieniu do jedynego prawdziwego 
Boga.

9 Ludzie Biblii nigdy nie myśleli o Duchu Bożym i Mesjaszu jako osobach w Bóstwie Ojca. Duch Boży 
nie był postrzegany jako odrębna osoba od Ojca, a Mesjasz był p o s t r z e g a n y  jako Jego 
jednorodzony, ludzki Syn.

10 Bez biblijnych definicji dla nowych terminów, które zostały wprowadzone, po Soborze Nicejskim 
toczyły się zaciekłe debaty na temat wątpliwych znaczeń. Uderzające jest to, że w trakcie sporu o 
znaczenie słowa "substancja" doszło do wielu kłótni. Bitwa koncentrowała się na subtelnych 
różnicach w znaczeniu greckich terminów homoou- sios i homoiousios. (Inne krytyczne terminy 
również stanowiły poważne wyzwanie, w tym słowo hypostasis (greckie) w porównaniu z 
substantia (łacińskie). Oczywiście podstawowym problemem w tym wszystkim było to, że ci 
postbiblijni pogańscy chrześcijanie dyskutowali o kwestiach, które były zarówno hebrajską Biblią,



96

jak również Nowy Testament. Lud Boży w Biblii wierzył, że Bóg "jest tylko jeden".

11 Podczas gdy judaizm generalnie odrzucał jakąkolwiek formę wieloosobowego monoteizmu, 
istnieje frakcja Żydów, którzy wierzą w Jezusa jako Mesjasza (Żydzi mesjanistyczni). Chociaż są oni 
głęboko religijnymi ludźmi w cudowny sposób, akceptując Jezusa jako Mesjasza, przeszli od 
absolutnego monoteizmu do postbiblijnego monoteizmu w i e l o o s o b o w e g o .  Jest to 
tragedia dla całej społeczności żydowskiej. Z Trójcą jako barierą, Żydzi są w zasadzie niewzruszeni 
świadectwem frakcji mesjańskiej. Postbiblijna teologia twierdząca, że Jezus jest Bogiem, 
prawdopodobnie uniemożliwiła wielu Żydom uznanie i zaakceptowanie go jako Mesjasza Bożego. 
Autor tej książki spotkał kilku mesjanistycznych Żydów, którzy są chrześcijańskimi monoteistami. 
Zaakceptowali oni Jezusa jako Mesjasza, czcząc jednocześnie Ojca jako jedynego prawdziwego 
Boga (Jana 17:3).

12 Istnieje wiele pism, które opisują i rejestrują rozwój wieloosobowego monoteizmu w 
postbiblijnym chrześcijaństwie. Aby zapoznać się z krótkim przeglądem Soboru Nicejskiego (325 r. 
n.e.), zobacz Peter Partner, Christianity - The First Two Thousand Years (Londyn: Seven Oaks, 
2002), 59 i nast. Aby zapoznać się z bardzo pouczającą historią i opisem problemów, które 
towarzyszyły temu soborowi, zobacz także Richard E. Rubenstein, When Jesus Became God (San 
Diego, CA: Harcourt, Inc., 2000).

13 Olson i Hall stwierdzają, że "teologia Ojca Kościoła jest zakotwiczona w wielu fundamentach". 
Obejmują one Pismo Święte, ale także "wczesne liturgie",
"krótkie oświadczenia wiary", "praktyki kultu" i "wszechogarniająca recepta wiary wczesnego 
kościoła". Roger E. Olson i Christopher A. Hall, The Trinity (Grand Rapids: Wm. B. Eerdmans 
Publishing Co., 2002), 2, 15.

14 Dr Dale Tuggy uważa, że ocena Olsona i Halla idzie za daleko, gdy twierdzą, że "w pełni rozwinięta 
doktryna Trójcy" została już "o p r a c o w a n a  i spisana" przez dwa sobory w IV wieku. Tuggy 
twierdzi, że "jeśli przeszukamy dokumenty Pierwszego Soboru Konstantynopolitańskiego (381 r. 
n.e.), nie zobaczymy, że używają oni terminu "Bóg" dla wszystkich trzech razem". Tuggy uważa, że 
drugi sobór odbył się "mniej więcej w tym samym czasie", co traktat. Dale Tuggy, korespondencja 
osobista, 5 grudnia 2014 r. Zobacz także: http://trinities.org/blog/10-steps-towards-getting-less-
confused-about-the-trinity-8-trinity-vs- trinity/.

15 William C. Placher, A History of Christian Theology (Filadelfia: The Westminster Press, 1983), 78.

16 Aby zapoznać się z czterema spornymi wersetami, w których Bóg jest określany za pomocą 
zaimków w liczbie mnogiej, zobacz rozdział 10 tej książki. Szczegółowa analiza zaimków w liczbie 
pojedynczej w Biblii w odniesieniu do Boga znajduje się w artykule dr Dale'a Tuggy'ego, "Divine 
Deception and Monotheism", Journal of Analytic Theology, tom 2, maj 2014, 
http://journalofanalytictheo- logy.com /jat/index.php/jat/article/view/jat.2014-
1.030004192024a/232.

17 Zapożyczyłem (i nieco zaadaptowałem) część artykułu z książki Anthony'ego Buzzarda, Jezus nie 
był trynitarianinem (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 2007).

18 C. S. Lewis, Mere Christianity (New York: Harper Collins Publishers, Harper Collins Paperback Edi- 
tion, 2001), 52. Trylemat Lewisa nie był wyłącznie jego dziełem. Inni zwolennicy mieli podobne 
podejście. Na przykład R.A. Torrey (1856-1928) uważał, że Jezus był albo "b o s k ą  osobą, 
odważnym oszustem, albo beznadziejnym szaleńcem". Torrey, R.A., Sr, "Some Reasons Why I 
Believe in the Bible as the Word of God, A Sermon by R. A. Torrey, Sr.". Billy Graham Archives, 
niedatowane.

http://trinities.org/blog/10-steps-towards-getting-less-confused-about-the-trinity-8-trinity-vs-
http://trinities.org/blog/10-steps-towards-getting-less-confused-about-the-trinity-8-trinity-vs-
http://journalofanalytictheo/


97

19 Przyjmuję tutaj wyrażenie "chrześcijański monoteista", ponieważ wydaje się ono pomocne w 
wyznaniu mojej wiary w pojedynczego Boga i w Jezusa jako Mesjasza, Chrystusa B o ż e g o  - 
który nie jest samym Bogiem. Termin "monoteista" można z a c z e r p n ą ć  z Pisma Świętego, a 
konkretnie z deklaracji Jezusa w Jana 17:3, że Ojciec jest τὸν μόνον ἀληθινὸν θεὸν. Pierwszą 
osobą, którą spotkałem, która użyła terminu "chrześcijański monoteista", był mój przyjaciel ks. 
Mark A. Jones z Tennessee, http://hgcn.org/our-pastors.html. Sean
P. Finnegan z Nowego Jorku użył terminu "chrześcijański monoteista" z tą samą intencją, 
http://www.christian-monotheism.com.

20 Nie ma to oczywiście na celu zakazania używania słowa "Bóg" jako honorowego adresu lub jako 
określenia pewnych osób - Psalm 82:6 itp. Zobacz rozdział 9 tej książki, aby uzyskać wyjaśnienie 
tego słowa, gdy jest u ż y w a n e  w  jego honorowym znaczeniu.

21 Chrześcijańscy monoteiści są zafiksowani na Biblii i uznają ją za słowo Boże. Wierzą w cuda, 
dziewicze narodziny Chrystusa (Łk 1:34-35) i w to, że człowiek Chrystus Jezus - dzięki cudowi w 
Maryi - jest dosłownie jednorodzonym Synem Bożym (Mt 1:20). Chrześcijańscy monoteiści wierzą, 
że Jezus był w stanie prowadzić bezgrzeszne życie dzięki zależności od niebiańskiego Ojca (Hbr 
4:15); dokonywał wspaniałych cudów (Dz 2:22; 10:38); wypowiadał słowo Boże (J 12:49-50); i 
ostatecznie oddał swoje życie Bogu jako doskonałą ofiarę za resztę ludzkości (Hbr 9:14; Rz 5:6-10). 
Wierzą, że Jezus został pogrzebany, a następnie wskrzeszony przez Boga w zmartwychwstałym 
ciele (Rz 10:9), uwielbiony i zasiadł po prawicy Boga (Dz 5:31); że przyjdzie ponownie (1 Tes 1:10) i 
wzbudzi z martwych tych, którzy Mu zaufali (J 5:25; 1 Kor 15:20-23).

W tym wszystkim chrześcijańscy monoteiści utrzymują, że Jezus był naprawdę jednym z nas dzięki 
planowi i dziełu Boga: że był drugim Adamem (Rz 5:14). Tak jak Bóg stworzył Adama i wymyślił go 
jako istotę ludzką, tak Bóg stworzył swojego syna Jezusa w Maryi jako prawdziwą istotę ludzką. 
Chrześcijańscy monoteiści wierzą, że sam Jezus musiał s t a ć  s i ę  jednym z nas (Rz 5:17-19), 
aby przynieść zbawienie reszcie ludzkości: Nie bogiem, nie "bogiem-człowiekiem" - nie aniołem 
czy "aniołem-człowiekiem" - ani żadną inną istotą. W i e r z ą ,  że Jezus nie istniał dosłownie 
przed poczęciem w Maryi i że język Nowego Testamentu o jego "preegzystencji" chciał być 
rozumiany jako "model" lub "typ" (tupos) człowieka Chrystusa Jezusa. Mówiąc obrazowo, był On 
"chlebem" (J 6:35), "skałą" (1 Kor 10:4) itd. Wierzą, że nasza nadzieja w Chrystusie i w 
zmartwychwstaniu opiera się na fakcie, że On, jako jednorodzony Syn Boży, jest naprawdę jednym 
z nas (Dz 17:31).

Termin "biblijny unitarianin" zwykle odnosi się do tego samego poglądu, że Bóg jest tylko jedną 
osobą. Jednak jeśli chodzi o Jezusa, unitarianie nie zawsze akceptują tę samą wiarę, co 
chrześcijańscy monoteiści. Podobnie jak w przypadku wielu innych osób, które twierdzą, że wierzą 
w Chrystusa, niektórzy unitarianie skłaniają się ku racjonalizmowi kosztem wiary b i b l i j n e j  i 
nie wierzą w dziewicze narodziny Jezusa itp. Ponadto termin "unitarianin" jest często źle 
rozumiany przez opinię publiczną. Częste używanie tego terminu prowadzi do mylenia "biblijnych 
unitarian" z "unitarianami uniwersalistami" ("uniwersalizm" lub po prostu "j e d n o ś ć "). Jest to 
jednak zupełnie inna religia, która nie jest ani biblijna, ani chrześcijańska.

http://hgcn.org/our-pastors.html
http://www.christian-monotheism.com/


98



99

D

Rozdział szósty

Doświadczać Boga poprzez Jego 
ducha

Ale ziemia była spustoszeniem i pustkowiem, a ciemność 
leżała nad ogromnym potopem (= pierwotnym morzem), a 
Duch Boży unosił się (rozmyślał) nad powierzchnią wód.

Księga Rodzaju 1:2

ajpotężniejsza siła we wszechświecie przybywa na ziemię, która 
jest pusta i opuszczona. Siłą tą jest "Duch Boży".1 Unosi się nad 
wodą i wykorzystuje moc stworzenia, aby ożywić ziemię.

piłka.

Spójrzmy na inną scenę:

Wtedy Samuel wziął róg z oliwą i namaścił go (Dawida) 
pośród jego braci, a Duch Pański zstąpił na Dawida od tego 
dnia i pozostał na nim odtąd (1 Sam. 16:13).

Niesamowite! Ta sama moc, która nadała kształt naszej planecie, 
przychodzi teraz do chłopca w Judei. Jest tak potężna, że wpłynęła na 
stworzenie - a jednocześnie tak łagodna, że może wpłynąć na życie 
pojedynczego człowieka.

Duch ojca

Ten, który zasiada na tronie wszechświata, działa tutaj w swoim 
stworzeniu - sprawia, że ziemia tętni życiem i daje przyszłemu królowi 
Izraela niezwykłą wiedzę, zrozumienie i mądrość. Dzieje s ię  tak, 
ponieważ działa tu Duch Pański .



100

Jest możliwe, aby Bóg, Ojciec nas wszystkich, zasiadał na tronie w 
niebiosach i jednocześnie tworzył życie na ziemi lub dotykał swojego sługi 
Dawida.

Jest to obecność samego Pana, która przychodzi na Dawida. To nadejście 
Bożej obecności było czymś, na co Jego lud oczekiwał i czego pragnął. 
Rozważmy ten dialog między Bogiem a Mojżeszem, gdy chodziło o 
wejście do ziemi Kanaan:

Wtedy Pan odpowiedział: "Gdybym poszedł z wami osobiście, 
czy dałoby wam to spokój?". Mojżesz odpowiedział: "Jeśli nie 
pójdziesz z nami osobiście, nie odchodźmy stąd!". (Wj 33:14-
15).2

Któż nie chciałby doświadczyć namacalnej obecności Boga z pierwszej 
ręki? Dawid i Mojżesz mieli takie doświadczenie. Dzięki tej obecności 
działy się niesamowite rzeczy. Kiedy dzisiaj doświadczamy Boga 
bezpośrednio, dzieje się to poprzez tego samego ducha i tę samą 
obecność Boga.

Dwa sposoby działania Ojca

Z powodu swojej miłości działa dla dobra ludzi. Istnieją dwa sposoby, w 
jakie realizuje swoje plany na świecie:

Poprzez osobiste działanie - On działa bezpośrednio. Czyniąc to, sam do 
nas dociera. Działa przez swoją "rękę" (Wj 7:5); przez swoje "wyciągnięte 
ramię" (Pwt 11:2); przez swoją "moc" (Wj 32:11); przez swój "wiatr", 
"ducha" lub "tchnienie" (Job 26:13; 37:10). Przemawia, a dzięki jego 
"słowu" światło wyłania się z ciemności (Rdz 1:3). Nie są to osoby ani 
posłańcy. Atrybuty te nie mają własnej osobowości oddzielonej od Ojca, 
ale są Bogiem: są różnymi atrybutami samego Ojca. To, co jest 
dokonywane przez Ducha Bożego, jest dokonywane przez Boga. Jest to 
Ojciec w działaniu. Jak niezwykle błogosławiona jest istota ludzka, która 
może odpowiedzieć Bogu w ten sposób.



101

doświadczyć w ten sposób. Ten rozdział naszej książki i następny, 
rozdział 7, podejmują bezpośrednie działanie Boga poprzez Jego Ducha i 
Jego Słowo.3

Poprzez swoich przedstawicieli - On działa poprzez innych. W 
rozdziałach 8 i 9 tej książki zbadamy inny sposób, w jaki Bóg działa: On 
upoważnia pośredników i wyposaża ich do tego. Są to Jego aniołowie, 
prorocy, władcy i wybawiciele. Są istotami samymi w sobie. Mają własną, 
unikalną osobowość. On daje swoim przedstawicielom upoważnienie do 
działania i przemawiania w Jego imieniu. Oni sami są bezpośrednio 
dotknięci obecnością Boga. Działania i praca Boga są następnie 
przekazywane innym za pośrednictwem jego przedstawicieli.4

Chociaż ci przedstawiciele nie są Bogiem, On utożsamia się z tymi, których 
wysyła. Odrzucenie kogoś, kogo Bóg posyła, oznacza odrzucenie Jego 
samego. W związku z tym przyjęcie Bożego posłańca oznacza przyjęcie 
Boga. Często można przeczytać, że praca tych pośredników jest 
bezpośrednio przypisywana Bogu.5 To On upoważnia ich do pracy i 
pozwala im ją wykonywać. Błogosławieni, którzy są błogosławieni przez 
Boga za pośrednictwem jednego z Jego posłańców. W rozdziale 11 
będziemy mówić o Mesjaszu - Jego prawdziwym, ludzkim synu. On jest 
najwyższym przedstawicielem Boga.

Jego duchem jest On

Panie Zastępów, Boże Izraela, który siedzisz na tronie nad 
cherubami, Ty sam jesteś Bogiem nad wszystkimi królestwami 
ziemi; to Ty stworzyłeś niebo i ziemię! (Iz. 37:16).

Powyższe słowa Ezechiasza prowadzą nas do Boga wszechświata. Jest 
tylko jeden, który "zasiada na tronie ponad cherubami". On jest Panem. 
On "sam" jest "Bogiem wszystkich królestw ziemi". On jest tym, który 
"stworzył niebo i ziemię". Tak jak Izajasz widział Boga (Iz 6:1), tak 
Ezechiasz mówił o jednym tronie i tylko jednej osobie zasiadającej na 
tronie. Nie ma innego tronu dla "ręki Boga" lub "mocy Boga". Podobnie 
nie ma tronu dla "Ducha Bożego". Nie są to osoby odrębne od Ojca. Jego 
własna ręka, moc, Jego Duch



102

a Jego obecność dociera do Jego stworzenia. Duch Boży jest dziełem 
samego Ojca. Teolog James D.G. Dunn, który specjalizuje się w Nowym 
Testamencie, pisze o Duchu Bożym w swojej ważnej książce Christology 
in the Making:

Przy takim zrozumieniu Duch Boży nie jest w żaden sposób 
oddzielony od Boga, ale jest mocą Boga, sam Bóg działa 
potężnie w naturze i ludziach ... Nie tylko mocą Boga, ale 
mocą Boga, skutecznie generowaną mocą Boga.6

Koncepcja, że Duch Boży był odrębną i odrębną osobą od Ojca, rozwinęła 
się wśród pogańskich chrześcijan dopiero w czasach postbiblijnych. Stała 
się ona nieodzowną częścią doktryny Trójcy. Ponownie, słowo "osoba" 
nie jest używane w znaczeniu istoty ludzkiej, ale jest używane w 
odniesieniu do każdej jednostki o wyjątkowej osobowości. Choć jest to 
skomplikowane i zagmatwane, idea, że Duch Boży istnieje oprócz Ojca, 
jest nieznana ludziom Biblii. Dla nich Duch Boży nie jest oddzielnym 
przedstawicielem lub osobą współbóstwa. Duch jest Ojcem w działaniu.7 
To, co zostało uczynione ręką lub Duchem Bożym, zostało dosłownie 
uczynione przez samego Ojca.

Ręka, ramię, moc, oddech, duch i słowo danej osoby nie są innymi 
osobami ani osobowościami we właściwym sensie. Nie odnosi się to 
również do różnych sposobów i rodzajów Bożego dzieła.8 Duch JHWH 
jest samym JHWH. Anthony Buz- zard wyraża to w następujący sposób: 
"Duch Boży nie był inną osobą od Boga, tak jak 'Duch Eliasza' (2 Krl 2:15) 
nie odnosi się do osoby innej niż Eliasz".9

Takie było i nadal będzie rozumienie Ducha Bożego przez ortodoksyjnych 
Żydów. Ortodoksyjny judaizm zaprzecza jakiemukolwiek pojęciu Ducha 
Bożego jako osoby lub z niezależną osobowością i oddzieloną od Ojca. 
Słownik judaizmu w okresie biblijnym stwierdza, co następuje:



103

Zgodnie z tym, jak "duch" był uważany za istotę ludzkiego 
życia, termin "duch" był postrzegany jako obecność i działanie 
mocy Bożej.10

Ile "osób" znajdziemy, jeśli powiemy, że różne skutki i działania Boga są 
"osobami"? Ilu powinniśmy służyć? Dla ludzi Biblii Boża moc lub Duch nie 
były bardziej oddzielone od Boga niż Jego "oczy", które skupiają się na 
sprawiedliwych, lub Jego "uszy", które słyszą tych, którzy do Niego 
wołają. (Ps. 34:16).

Jego lud zdał sobie wtedy sprawę, że Duch Boży ma osobowość. Jest to 
jednak osobowość Ojca. Kiedy ludzie odrzucali wyciągniętą rękę Boga, 
odrzucali samego Boga (Iz 63:10, Ef 4:30). Spowodowanie smutku lub 
cierpienia czyjegoś serca lub ducha oznaczało spowodowanie smutku 
osoby, do której należy duch lub serce. Ilekroć ludzie zasmucali serce 
Boga lub Jego Ducha, zasmucali samego Ojca.

Jest tylko jeden tron (Iz. 6:1). Stwierdzenie, że Duch Boży lub jakakolwiek 
inna Jego część jest odrębną osobą, oznacza, że ten, kto zasiada na 
tronie, nie jest jedynym Bogiem. Oznaczałoby to, że u jego boku znajduje 
się inny Bóg-osoba; ktoś inny, kto jest taki jak On.11 Ponownie widzimy, 
że narusza to pierwsze przykazanie:

Pamiętaj o proroctwach z dawnych czasów, że jestem Bogiem i 
nie ma innego, Bogiem, z którym nic nie można porównać! (Iz. 
46:9).

Duch Boży nie jest kimś innym, kto jest "jak" Ojciec - jest Ojcem w swoim 
działaniu i działaniu. Mówi o tym w rozdziale 40 Księgi Izajasza, gdzie 
pyta retorycznie:

"Do kogo więc mnie przyrównacie, abym był do niego 
podobny?" - pyta święty (Izajasz 40:25).



104

Nie ma nikogo, kto byłby do Niego podobny; nikogo, kogo można by z 
Nim porównać. Nie ma "tych", którzy są Bogiem. Jest tylko On. On jest 
Bogiem, tylko On.

Nie ma tronu dla "ręki Boga" lub "mocy 

Boga".

Nie ma tronu dla "Ducha Bożego".

Duch Boży nie ma własnego imienia

Fakt, że Duch Boży nie jest osobą odrębną od Ojca, można również 
dostrzec na podstawie tego, że nie ma on własnego imienia. Podobnie 
jak nasze różne cechy i skutki naszych działań jako istot ludzkich nie mają 
odpowiednich imion. Jego działanie jest "ręką Boga" ( Iz 66:14); "jego 
świętym ramieniem" (Iz 52:10); "jego mocą" (Ps 106:8). Jego Duch jest 
"Duchem Bożym" (2 Kron. 15:1); "Duchem Pańskim" (2 Sam. 23:2) lub 
"Jego świętym Duchem" (Iz. 63:10-11).12

Biblia nigdzie nie wyjaśnia, że terminy takie jak "Duch Boży", "Duch 
Święty", "Duch Święty" itp. są prawdziwymi imionami lub nazwami 
własnymi. I nikt w Biblii nigdy nie rozumiał tych terminów w ten 
sposób.13 Słowo "święty" jest przymiotnikiem, który bardziej 
szczegółowo opisuje rzeczownik "duch". Określa ono naturę ducha, 
którego posiada Bóg: On jest święty! Dodanie przedimka określonego 
opisuje Ducha Bożego, który jest często przywoływany i jednocześnie 
uważany za wyjątkowy.

Dzięki imieniu "YHWH" Bóg ma imię własne. Podobnie ludzie, w tym 
Mesjasz, mają imiona własne. Nawet imiona aniołów Bożych są znane (Łk 
1:19, Jud 1:9). Teologowie, którzy w ciągu setek lat po napisaniu Biblii 
zaczęli opisywać ducha Bożego w



105

Problem polegający na próbie wciśnięcia Boga w konstrukcję myślową, w 
której pojawiał się jako osoba odrębna od Ojca, polegał na tym, że ta 
nowa "Bóg-osoba" nie miała prawdziwego imienia. Trudno wyobrazić 
sobie bezimiennego Boga. Problem ten nigdy nie został dostatecznie 
rozwiązany, więc powstał trend, aby po prostu traktować słowa takie jak 
"duch święty" itp. tak, jakby były one w jakiś sposób właściwym 
imieniem dla tej konkretnej osoby Boskiej.

Niesamowity wszechmogący

Ten, kto mieszka w schronieniu Najwyższego i w cieniu 
Wszechmocnego, mówi do Pana: "Moje schronienie i moja 
twierdza, mój Bóg, w którym ufam!". (Ps 91:1-2).

Wszechmoc Boga

Tylko jeden jest Najwyższy - tylko jeden jest wszechmocny. Psalmista 
mówi nam: "On jest moim schronieniem". Jeśli Ojciec jest naprawdę 
wszechmocny, to może czynić te wszystkie rzeczy swoją własną mocą. 
Chociaż używa aniołów i ludzkich pośredników do uczynków z ludzkością, 
nie potrzebuje nikogo innego, kto jest Bogiem. Tylko z Ojcem wszystko 
jest możliwe. Jeśli nie, to nie jest wszechmocny.

W Biblii nigdy nie ma wszechmocnych "dwóch" lub "trzech", którzy są 
Bogiem - jest wszechmocny "Jeden". Sam Ojciec ma "ramię", którym 
dociera do swego ludu. Ma własną niezmierzoną moc, własnego ducha, 
rękę, oddech. Co takiego Bóg chciał uczynić, czego nie mógłby uczynić 
sam? W Bożej wszechmocy jest absolutna wyjątkowość. Ograniczamy 
Ojca, gdy myślimy, że Jego duch jest inną osobą Jego boskości.

Uderzający przykład tego, że Duch Boży jest Ojcem w działaniu i 
skutkach, można znaleźć na początku Ewangelii Mateusza. Mateusz 
pisze, że Jezus został poczęty w Marii przez Ducha Bożego



106

(Mt 1:18-20). Dla ludzi Biblii jest to równoznaczne ze stwierdzeniem, że 
Bóg począł to dziecko dzięki własnej nadprzyrodzonej mocy. To, czego 
dokonał Duch Boży, zostało dosłownie dokonane przez samego Ojca. 
Dlatego Jezus nigdy nie mówi, że "osoba" o imieniu "Duch Święty" jest 
Jego Ojcem. Zawsze i wyłącznie potwierdza, że jest Synem Bożym (Mt 
16:16-17).

Wszechobecność Boga

Kto zatem jest obecny wszędzie? Zwróć uwagę na to, co napisał David:

Ty wiesz, czy siedzę, czy wstaję, Ty rozumiesz, co myślę z 
daleka; czy chodzę, czy odpoczywam, Ty to sprawdzasz i znasz 
wszystkie moje drogi (Ps. 139:2-3).

Kto wie, kiedy Dawid siada, a kiedy wstaje? Kto zna jego myśli z daleka? 
Jest to Pan. Nie osiąga On wszechobecności Boga poprzez posłanie innej 
osoby Boskiej, zwanej "Duchem". Dzieje się to poprzez rzeczywistą 
obecność Ojca.

Cud Ducha Bożego nie polega na tym, że jest On inną osobą Ojca: nie jest. 
Prawda jest o wiele bardziej zdumiewająca. Cud polega na tym, że Ojciec 
jest tak potężny, że może zasiadać na tronie wszechświata, a 
jednocześnie poruszać się po ziemi. Poprzez swego ducha może być w 
więcej niż jednym miejscu w tym samym czasie. On jest naprawdę 
wszechmocny!

Wszystko jest możliwe tylko u Ojca. Jeśli nie, 

to nie jest On prawdziwie wszechmocny.



107

Kogo powinniśmy czcić?

Panu, Bogu, który wyprowadził cię z Egiptu z wielką mocą i 
podniesionym ramieniem, będziesz oddawał cześć, będziesz 
Mu oddawał pokłon i będziesz Mu składał ofiary". (2 
Królewska 17:36).

Dla wierzących z Pisma Świętego nie do pomyślenia było oddawanie czci 
komukolwiek innemu niż Panu jako Bogu wszechświata. Chwalili oni 
tego, który zasiadał na tronie za jego "wielką moc i wyciągnięte ramię". 
Ale nakazem jest oddawanie czci temu, do którego należy ta wielka moc i 
to ramię. Mają się przed nim pokłonić. Oddają cześć bezpośrednio Panu - 
nie Jego Duchowi, jakby był inną osobą. Zwróćmy uwagę na te wersety z 
Psalmu 139.

Dokąd pójdę przed Twoim duchem i dokąd ucieknę przed 
Twoją obecnością? Gdybym miał wstąpić do nieba, byłbyś 
tam; gdybym miał zamieszkać w zaświatach, byłbyś tam; 
gdybym miał wzbić się w powietrze na skrzydłach świtu i 
osiąść na najdalej wysuniętym na zachód morzu, Twoja ręka 
poprowadziłaby mnie tam, a Twoja prawica objęłaby mnie 
(Ps. 139: 7-10).14

Dawid chwali i wysławia tego, który zasiada na tronie, za jego ducha, za 
jego obecność. Zachwyca się "ręką Bożą, która go poprowadzi" i "prawicą 
Bożą, która go podtrzyma". Ale Dawid nie oddaje czci "duchowi" Boga ani 
jego "ręce". Cała chwała należy się temu, do którego należą duch i ręka. 
W Biblii ludzie nie czczą aspektów Boga.

Dla jego ówczesnych naśladowców bezpośrednie oddawanie czci "ręce 
Boga" lub "Duchowi Bożemu" nie miałoby sensu. Byłoby to jak człowiek, 
który otrzymuje prezent od przyjaciela, dziękując "ręce" swojego 
przyjaciela. To, co zrobiła jego ręka, przyjaciel zrobił sam. Wdzięczność 
należy się więc przyjacielowi - całej osobie - a nie jego "ręce". W Piśmie 
Świętym dziękuje się Bogu osobiście za to, co uczynił. Nie dziękują za to 
Jego "mocy" ani Jego "duchowi".



108

Biblijny lud Boży klęka przed Ojcem na Jego tronie. Klękają przed Jego 
królami i przed Jego Mesjaszem po Jego narodzinach.15 Od pierwszej 
Księgi Mojżeszowej do Księgi Objawienia aniołowie, ani ludzie nie są 
zachęcani do klękania przed Duchem Bożym.

Nikt też w Biblii nigdy nie modli się do "Ducha Bożego". Tak jak 
uwielbienie i wdzięczność kierowane są bezpośrednio do zasiadającego 
na tronie, tak modlitwy i prośby o pomoc kierowane są do Niego. Dzieje 
się tak również wtedy, gdy modlitwa odnosi się do Bożego oblicza, 
obecności lub Jego ducha.

Nie odrzucaj mnie od swojej obecności i nie odbieraj mi 
swojego Ducha Świętego! (Ps 51:13).16

W Biblii nie modlą się oni do Ducha Bożego i nie proszą go, aby przyszedł 
lub pozostał z nimi. Wszystkie te prośby są kierowane do właściciela tego 
ducha. To tak, jakby prosić przyjaciela, by ci coś dał, a następnie prosić 
go o rękę. Takie prośby są kierowane do przyjaciela - do całej osoby - a 
nie do jego ręki.

Przeprosiny dla ojca

Doktryna Trójcy Świętej pojawiła się wieki po napisaniu Biblii. Oznaczało 
to, że nabożeństwa, modlitwy i uwielbienie były skierowane do Ducha 
Bożego. Większość chrześcijan nie zdaje sobie sprawy, że przed Soborem 
Konstantynopolitańskim w 381 r. n.e. nie istniało żadne wyznanie wiary, 
które uznawało Ducha Bożego za odrębną osobę w Bóstwie. To wyznanie 
promowało postbiblijną ideę, że Duch Boży powinien być czczony i 
uwielbiany jako osoba, razem z Ojcem i Synem.

W dzisiejszych czasach niektórzy ludzie wyrażają zaniepokojenie, 
ponieważ wśród chrześcijan istnieje tendencja do oddawania czci 
Duchowi Bożemu z mniejszą gorliwością lub czcią niż Ojcu. M a r t w i ą  
się, że
"Duch" jest w ten sposób obrażany. Dla ludzi Biblii jest to



109

Jednak obawy idą w złym kierunku. To Ojciec jest lekceważony, gdy 
ludzie czczą ducha tak, jakby był odrębną osobą. To Ojca musimy prosić o 
przebaczenie.

Bóg nie nakazuje nikomu w Biblii modlić się do "Jego ręki" lub "Jego 
Ducha". Większość chrześcijan uważa, że modlenie się do Ducha Bożego 
jest niewygodne. Jednak czasami jesteśmy do tego zachęcani przez 
współczesnych przywódców chrześcijańskich.17 Każdy powinien zdać 
sobie sprawę, że w samej Biblii nie ma nikogo, kto modliłby się do Ducha 
Bożego. Nasza tendencja do unikania modlitwy do Jego Ducha jest w 
rzeczywistości dobrze ugruntowana w Biblii. Jako dzisiejsi chrześcijanie 
nie powinniśmy ulegać presji, by robić coś, czego nie robił lud Boży w 
Biblii.

W ten sam sposób Bóg nigdy nie nakazuje nikomu w Biblii, aby kierował 
swoje modlitwy do Jego ręki lub Jego Ducha. Nikt w Biblii tego nie robi. 
Nakazem jest oddawanie czci samemu Bogu. Śpiewają Bogu pieśni. 
Modlą się do Niego. Kiedy oddają hołd Bogu, wychwalają wszystkie Jego 
atrybuty i cnoty. Chwalą Jego potężną moc i Jego świętego ducha! Ale 
kiedy to robią - patrzą w górę. Ich słowa są skierowane do tego, który 
siedzi na tronie.

Jezus jest dla nas doskonałym przykładem wszystkiego, co duchowe. Nie 
pozostawia miejsca na wątpliwości co do rzeczy, które uważamy za 
związane z Duchem Bożym. Nie ma przykładu Jezusa "rozmawiającego" z 
Duchem Bożym lub prowadzącego rozmowę z "Duchem Bożym". On 
mówi do Boga. Jako chrześcijanie podążajmy za przykładem Jezusa. 
Niech nasze modlitwy i uwielbienie będą skierowane do Boga, do którego 
należy Duch Święty. Módlmy się do Ojca, tak jak czynił to Jezus (Mat. 6:5-
9).18

Czy chcemy okraść Boga?

Przez wzgląd na mnie, przez wzgląd na mnie to czynię - bo 
jakże imię moje mogłoby być sprofanowane! - i nie oddam 
mojej czci innemu! (Izajasza 48:11).



110

Jedyny Bóg przemawia. Mówi nam o swojej chwale i honorze jako 
najwyższy władca. Kim jest ten władca? Jest nim Pan (w. 1-2). Jeśli 
wierzymy, że mówi prawdę, służmy Mu jako naszemu Bogu i nikomu 
innemu. Oddajmy mu całą cześć i chwałę, tak jak jesteśmy to winni Bogu 
Wszechmogącemu. On oddał cześć aniołom. Oddał cześć człowiekowi. 
Od początku planował, że Mesjasz otrzyma wielką cześć i chwałę po 
urodzeniu. Jednak nie dzieli z nikim zaszczytu bycia Bogiem 
wszechświata.

Nadużyliśmy koncepcji ducha Bożego, aby stworzyć w naszych umysłach 
dodatkową "osobę" w Bogu. Jednak taka osoba nie istnieje. Idea ta przez 
wieki pozbawiała ludzi jasnego zrozumienia jedynego, pełnego 
panowania Boga. Spowodowało to, że ludzie nieświadomie oddawali 
cześć i chwałę, którą jesteśmy winni naszemu Ojcu, wymyślonej osobie w 
Bóstwie.

Nie wolno nam okradać Boga. W powyższych wersetach Jedyny mówi do 
proroków: "Nie oddam mojej czci nikomu innemu". Jeśli jednak 
oddajemy cześć Bogu Wszechmogącemu komukolwiek lub czemukolwiek 
innemu niż Jedynemu, okradamy Go. Czyniąc to, oddaliśmy chwałę i 
cześć, które należą tylko do Niego, komuś lub czemuś innemu. Duch Boży 
nie jest odrębną osobą czy osobowością, którą należy czcić. Jest 
ekscytującym, niezwykłym aspektem Ojca. Duch Boży jest Bogiem. Tak, 
ten Bóg jest Ojcem. Ludzie w czasach postbiblijnych poprzez swoje 
nauczanie i wierzenia czynią z Ducha Bożego odrębną osobę w Bóstwie. 
To rozdziela honor, który należy się tylko naszemu Ojcu.

Ograniczamy Ojca, gdy 

myślimy, że jego duch

jest kolejną osobą bóstwa.



111

To samo - blisko i daleko

Jest to podział budzący respekt. Bóg zasiada w niebiosach. My żyjemy na 
ziemi. Jako ludziom brakuje nam siły i cnót, aby pokonać dystans między 
Nim a nami. Jak możemy Go poznać? On odpowiada na to pytanie za 
nas:

"Czy jestem Bogiem, który widzi tylko z bliska" - tak mówi Pan - 
"a nie Bogiem z daleka? Czy może ktoś ukryć się w kryjówkach, 
abym go nie widział?" - tak mówi Pan.
"Czyż to nie Ja wypełniam niebiosa i ziemię?" - tak mówi Pan. 
(Jer. 23:23-24).

To ten sam, który jest zarówno blisko, jak i daleko. Dystans między 
Bogiem a ludzkością jest naprawdę budzącym podziw podziałem. Jednak 
odległość ta została pokonana przez samego Boga. Poprzez swojego 
Ducha Ojciec dotarł do nas i działa bezpośrednio w imieniu swojego 
ludu. To jest dokładnie ten sam, który jest blisko i daleko, i wypełnia 
niebo i ziemię. On jest całkowicie wystarczający. Tylko On jest Bogiem.



112



113

Rozdział szósty - Uwagi

1 Hebrajskie słowo oznaczające "ducha" to ruach. Jest ono różnie używane w odniesieniu do 
"oddechu" lub "ducha" człowieka lub innych żywych istot (Rdz 6:17; 7:15-22). Jest również 
używany do opisania ducha Bożego (Rdz 6:3). W Księdze Rodzaju 1:2, zarówno New Revised 
Standard Version, jak i Tanakh (Jewish Publication Society) tłumaczą ruach jednym z jego 
najważniejszych znaczeń, "wiatrem".

2 Przekład New Living Translation przyjmuje znaczenie "chcę iść osobiście".

3 W niniejszej książce nie ma miejsca n a  obszerne studium słowa "duch". Szeroki wachlarz 
zastosowań słowa ruach oraz dalsze spostrzeżenia dotyczące doktryny Ducha Świętego w Biblii 
Hebrajskiej można znaleźć w The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon (Peabody, MA: 
Hendrickson Publishers, 2000), 924-6. Dobry przegląd dotyczący Ducha Bożego w Starym i Nowym 
Testamencie można znaleźć w a r t y k u l e  Seana Finnegana, "An Unitarian View of the Holy 
Spirit", 21st Century Reformation, http://www.21.stcr.org/mul- timedia-2012/1-articles/sf-
unitarian_view_holy_spirit.html.

4 Wj 33 daje nam przykład różnicy między obecnością samego Boga a obecnością Jego 
przedstawicieli. Bóg powiedział Mojżeszowi, że wyśle wysłannika (swojego anioła), aby s z e d ł  
przed nim (Wj 33:1-3). Mojżesz chciał jednak, aby Bóg poszedł z nim osobiście (Wj 33:14-15).

5 Doprowadziło to niektórych ludzi do pomylenia Bożego posłańca z samym Bogiem. Na przykład to, 
że Bóg przemawia przez anioły, doprowadziło niektórych do przekonania, że sam anioł jest 
Bogiem. Więcej na ten temat w rozdziale 8 tej książki.

6 James D. G. Dunn, Christology in the Making, wyd. 2 (London: SCM Press, 2003), 133, 
p o d k r e ś l e n i e  własne.

7 Albo Jezus w Nowym Testamencie (Dzieje Apostolskie 16:7).

8 Oczywiście uznaje się, że Boże sposoby i rodzaje działania są czasami personifikowane. Na przykład 
mądrość Boża j e s t  personifikowana jako kobieta w Księdze Przysłów 8:1 i nast. Ruach jest 
zwykle tłumaczone jako pneuma w Septuagincie.

9 Anthony Buzzard, Jezus nie był trynitarianinem (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 200), 152.

10 "Holy Spirit", Jacob Neusner, William Scott Green editors, Dictionary of Judaism in the Bibli- cal 
Period (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 1999), 298.

11 Oczywiście ludzie zostali stworzeni na "obraz Boga" (Rdz 5:1) i dlatego pod pewnymi względami 
są do Niego podobni. Pozostało tak nawet po nieposłuszeństwie Adama (1 Kor. 11:7). Po 
narodzinach Mesjasza jest on doskonałym ludzkim obrazem Boga (2Ko 4:4). Niemniej jednak, w 
szerszym znaczeniu, prawdziwy Bóg jest klasą samą w sobie. Pod tym względem nikt nie jest do 
Niego podobny.

12 Charakterystyczne dla naszych chrześcijańskich tłumaczeń jest to, że "Duch" jest pisany wielką 
literą, gdy odnosi się do Ducha Bożego, a tym samym wskazuje na odrębną osobę. Jednak w 
starożytnym biblijnym języku hebrajskim lub greckim nie czyniono rozróżnienia w pisowni wielką 
literą. Jest to całkowicie decyzja tłumacza, czy użyć wielkich liter, czy n i e . Tłumacze zwykle nie 
piszą wielką literą innych słów o d n o s z ą c y c h  s i ę  do Boga (ręka, ramię itp.). To, że 
zrobiono to ze słowem "Duch", odzwierciedla powszechne, wpływowe poparcie dla postbiblijnej 
tradycji trynitarnej Ducha Bożego jako odrębnej osoby, różnej od Ojca. Biblia Króla Jakuba 
zawierała fragmenty, w których słowo "Duch", odnoszące się do Ducha Ojca, nie b y ł o  pisane 
wielką literą (np. Rdz 6:3; Pwt 11:29; Iz 11:2; Mic 3:8). NRSV i niektóre inne mają tendencję do

http://www.21stcr.org/mul-


114

aby nie pisać słowa Duch wielką literą podczas tłumaczenia Biblii hebrajskiej. Najlepsze 
ż y d o w s k i e  wersje oczywiście nie używają wielkiej litery słowa Duch, gdy odnosi się ono do 
Ducha Bożego.

13 Odniesienie w Mat. 28:19 nie przedstawia "Ojca", "Syna" ani "Ducha Świętego" tak, jakby sami 
byli imionami własnymi/osobowymi. Moim argumentem jest to, że Ojciec i Syn mają imiona 
w ł a s n e ,  podczas gdy Duch Święty nie.

14 Podkreślenie dodane

15 Czytelnik znajdzie bardziej szczegółowe rozważania na temat kultu królów Bożych i Mesjasza w 
rozdziale 9 tej książki.

16 Podkreślenie dodane

17 Różne przykłady tego można znaleźć we współczesnej teologii pop. Benny Hinn, Good Morning 
Holy Spirit (Nashville: Thomas Nelson, 2004); Francis Chan, Forgotten God (Colorado Springs, CO: 
David C. Cook Publishing, 2009) i Robert Morris, The God I Never Knew (Colorado Springs, CO: 
WaterBrook Press, 2011).

18 Teolodzy od dawna starają się przekonać ludzi chodzących do kościoła, że powinni modlić się do 
ducha Bożego i czcić go tak, jakby był inną osobą. D z i ś  ich sprawa jest jeszcze bardziej 
zaawansowana i lepiej r o z p r o p a g o w a n a  n a  ś w i e c i e  dzięki chrześcijańskim 
kompozytorom piosenek i artystom muzycznym, którzy z pewnością mają dobre intencje. 
Widzimy więc, jak ci niczego niepodejrzewający ludzie wykorzystują swoje znaczące talenty, aby 
przekonać ogół społeczeństwa poprzez pieśni, że powinni traktować Ducha Bożego jako odrębną 
o s o b ę .  M o g l i b y  u c h r o n i ć  wspólnotę chrześcijańską przed wielkim błędem i 
zamieszaniem, gdyby wzorowali swoje pieśni o Duchu Świętym na pieśniach (psalmach) z Biblii. 
Pieśni te oddają chwałę Bogu, do którego należy Duch (Ps. 139:7-10; 104:30; 143:10).



115

G

Rozdział siódmy

Słowo Boże

Nie odstąpiłem od przykazania Jego ust, ukryłem w moim łonie 
pouczenia Jego ust.

- Job 23:12

Słowo Boże jest słowem naszego Stwórcy. To słowo jest miarą, 
według której należy mierzyć słowa wszystkich innych.
Jeśli nie możemy zaufać Temu, który nas stworzył, wszystko jest 

stracone! Dlaczego mielibyśmy w ogóle zakładać, że możemy ufać 
komukolwiek lub czemukolwiek innemu? Jego słowo jest powodem całej 
naszej ludzkiej egzystencji.

Dla ludzi Biblii słowo Boże jest uosobieniem prawdy. Król Dawid modlił 
się: "Teraz więc, o JHWH, mój Boże, Ty jesteś Bogiem, a Twoje słowa są 
prawdą!". (2 Sam. 7:28). Jezus mówi o tej samej prawdzie w Nowym 
Testamencie: "Ojcze ... uświęć ich w prawdzie swojej: słowo twoje jest 
prawdą" (Jana 17:17).

Jedyny prawdziwy Bóg rozszerza siebie, poprzez swojego ducha, na 
swoje stworzenie i przekazuje nam swoje myśli poprzez swoje słowo. 
Jako istoty ludzkie poznajemy się nawzajem poprzez nasze słowa. 
Podobnie możemy rozpoznać Boga poprzez Jego słowa. Są one światłem 
w naszym zrozumieniu. Psalmista pisze: "Otwarcie twoich słów oświeca, 
daje zrozumienie prostym". (Ps. 119:130).

Słowo i mowa osoby są czymś, co może być przekazywane innym bez 
utraty dla osoby, która się nim dzieli. Oznacza to, że słowo Boga jest "z" 
Nim, a jednocześnie może przyjść do nas, aby być "z" nami. Słowo to jest 
wypowiadane przez usta Boga (2 Krn 6:4) i przychodzi do Jego proroków 
(1 Sam 15:10). Prorocy z kolei



116

przekazywać je dalej lub zapisywać (1Ko 17:24); dzięki temu ludzie mogą 
je usłyszeć i przeczytać. Kiedy Bóg przekazuje nam swoje słowo, możemy 
poznać Jego sposób myślenia.

On jest swoim słowem

Tak jak Bóg jest swoim własnym duchem, gdy działa i jest obecny, tak 
samo jest z Jego słowem. Poprzez swoje słowo przekazuje swoją wiedzę, 
zrozumienie i mądrość. Dla ludzi Biblii Jego słowo jest wyrazem Jego 
myśli. Jego słowo zawiera Jego wolę wobec nas i Jego plany dotyczące 
wszystkiego, co robi. Tak jak słowo człowieka nie jest odrębną osobą, 
różną od człowieka, tak słowo Boga nie jest odrębną osobą, różną od 
Ojca. To, co czyni Słowo Boże, czyni sam Ojciec. On działa poprzez 
komunikację - rozkazywanie.

Nasze własne myśli należą do nas, ludzi. Czasami mówimy, że dana osoba 
"zachowuje swoje myśli dla siebie". Jednak nawet najskrytsze procesy 
myślowe można wyrazić za pomocą słów. Nasze słowa pochodzą od nas, 
oddalają się od nas i mają wpływ na ludzi wokół nas. Mogą przynosić 
korzyści innym i powodować zmiany na świecie. Tak też działa Słowo 
Boże. On wyjaśnia:

Tak samo jest z moim słowem, które wychodzi z moich ust: 
nie wraca do mnie puste, ale tylko wtedy, gdy dokonało tego, 
co chciałem, aby dokonało, i przyniosło to, co posłałem, aby 
uczyniło (Izajasza 55:11).

W Nowym Testamencie po raz kolejny widzimy, że Słowo Boże jest żywe 
i skuteczne:

Albowiem słowo Boże jest żywe i skuteczne, ostrzejsze niż 
wszelki miecz obosieczny: przenika aż do rozdzielenia duszy i 
ducha, stawów i szpiku, i jest ostrym mieczem, ostrzejszym niż 
wszelki miecz obosieczny.



117

Sędzia uczuć i myśli serca (Hebr. 4:12).

Słowo Boże jest czasami personifikowane w Biblii. W Księdze Przysłów, w 
rozdziale 8, Jego mądrość jest przedstawiona w piękny sposób, jakby była 
kobietą.1 Ta "kobieta" mieszka z "roztropnością" (w. 12). Mówi się, że 
Bóg posiadał ją od początku (w. 22-30). Są to jednak poetyckie 
stwierdzenia dotyczące cech charakteru Boga. Ani "mądrość", ani 
"roztropność" nie są tak naprawdę niezależnymi osobami. Głos Boży, 
Jego usta, Jego słowo i Jego mądrość nigdy nie są rozumiane jako 
prawdziwe osoby. Są one raczej wyrazem potężnej mocy Ojca.

Kiedy słyszymy głos lub słowa danej osoby, możemy słusznie powiedzieć, 
że słyszeliśmy ją samą. To, co jest przekazywane przez czyjś głos, jest 
wypowiadane przez tę osobę. Jest to, że tak powiem, przedłużenie tej 
osoby. Kiedy rozmawiamy z przyjacielem, nie mówimy później, że 
rozmawialiśmy z jego "głosem" lub "słowem", ale mówimy, że 
rozmawialiśmy bezpośrednio z przyjacielem - z całą osobą.

Tak samo jest ze słowem Bożym. W całej Biblii Hebrajskiej nie ma 
przykładu, by ktokolwiek powiedział, że rozmawiał ze "Słowem Bożym" 
lub że modlił się do "Słowa Bożego". Nikt nie prosi o nic "Słowa Bożego". 
Nikt nie dziękuje Słowu ani nie śpiewa mu pieśni. Wszystkie prośby, 
wszystkie podziękowania, a nawet pochwały Słowa są kierowane do Ojca 
na Jego tronie - Boga, którego jest to Słowo:

Twoje słowo jest lampą dla moich stóp i światłem na mojej 
ścieżce. Słowo Twoje jest dobrze oczyszczone, a sługa Twój 
miłuje je (Ps. 119:105+140).

Jak widzieliśmy w rozdziale 6, Duch Boży jest Ojcem obecnym w swoim 
dziele. Poprzez Ducha przekazuje nam swoje słowo. To, co jest 
wypowiadane przez Ducha Bożego, pochodzi dokładnie z ust Ojca (Ps 
89:34, por. 26). Kiedy prorocy przemawiają przez Jego Ducha, jest to Ten 
na tronie, którego ludzie mogą usłyszeć.



118

słuchać. Kiedy Duch Boży nakłania ich do pisania, to sam Ojciec ich 
inspiruje.2

Ojciec stwarza poprzez swoje słowo

Słowo Boga jest potężne, o wiele potężniejsze niż słowa jakiejkolwiek 
innej istoty. On mówi, a dzięki Jego słowu powstało stworzenie:

Słowo Pana stworzyło niebiosa i wszystkie ich zastępy 
tchnieniem ust Jego.

- Psalm 33:6

Było to słowo wypowiedziane przez Boga - Jego własne, osobiste słowo - 
poprzez które dokonał stworzenia. Było to dokładnie to "tchnienie ust 
Jego". To był czas, kiedy Ojciec przemówił na początku i światło 
powstało:

Bóg powiedział: "Niech stanie się światłość!" i stała się światłość (Rdz 
1:3).

Ojciec nie posłał osoby noszącej imię "Słowo", aby ożywiła światło, ale to 
z Jego rozkazu, Jego własnego planu lub decyzji światło pojawiło się na 
świecie. W Nowym Testamencie znajdujemy takie samo rozumienie 
wypowiadanego słowa Boga, poprzez które powołał On do istnienia 
stworzenie:

Twierdząc tak, ignorują fakt, że od czasów starożytnych 
istniały niebiosa i ziemia, które istniały z wody i za pomocą 
wody poprzez słowo Boże (2 Piotra 3:5).

Dzięki Jego "wypowiedzianemu rozkazowi" niebiosa zaczęły istnieć, a 
ziemia została uformowana. Ale to samo potężne słowo, za pomocą 
którego Bóg stworzył ziemię, może również zstąpić na ludzi. Słowo Boże 
pochodzi z Jego umysłu, jest przekazywane prorokom i przez nich nam 
objawiane. Kiedy duch Boży lub Jego słowo przychodzi do lub na osobę, 
nigdy nie oznacza to, że osoba ta otrzymała moc Boga.



119

jest wtedy Bogiem. Otrzymanie Ducha Bożego lub Jego słowa nie nadaje 
człowiekowi atrybutów bycia Bogiem.3

W końcu Bóg przemówił przez swojego Mesjasza po jego narodzinach. 
Został on cudownie poruszony przez Ducha Pańskiego i uczynił 
doskonałe Słowo Boże, które było znane ludzkości (Łk 4:18-19). W ten 
sposób Mesjasz w pełni ucieleśnia Słowo Boże i Jego przemawianie, 
dlatego jest nazywany "Słowem Bożym" (Ap 19:13).

Ojciec nie wysłał żadnej osoby,

zwanego "słowem", aby stworzyć światło,

ale stało się to z jego własnego rozkazu, tak że światło 
przyszło na świat.

Niebiblijne słowo?

Po napisaniu Biblii pogańscy chrześcijanie, którzy mieli duże 
doświadczenie życiowe z grecką filozofią z przeszłości, dostarczyli innego 
rodzaju "słowa" niż Biblia.4 Ci postbiblijni chrześcijanie myśleli o "Słowie 
Bożym" w kategoriach konceptualnych, które obejmowały rzekomo 
przedczasową lub wieczną osobę, która była z Bogiem na początku i 
pomogła mu stworzyć świat.5 Jednak koncepcje dotyczące Słowa Bożego 
jako osoby są beznadziejnie błędne. Doprowadziły one postbiblijnych 
pogańskich chrześcijan z dala od czystego, absolutnego monoteizmu 
Biblii. Pod koniec IV wieku wielu uznało, że nie tylko Słowo Boże jest 
osobą, ale także Jego Duch. Te dwie osoby wraz z Bogiem miały tworzyć 
trójosobowe bóstwo. To teologicznie przekształciło prawdziwego 
wiecznego Boga, który jest pojedynczą osobą z wieloma atrybutami - w 
tym Jego niesamowitym Słowem i Duchem - w wymyślonego 
trójosobowego Boga. Od tego czasu aż do dzisiaj



120

W przypadku pogańskiego chrześcijaństwa miłość i uwielbienie Boga były 
podzielone między Boga i dwie inne rzekome osoby boskie.

Jakakolwiek idea osoby zwanej "Słowem" nie miałaby żadnego sensu dla 
Bożych proroków i Jego ludu w tamtym czasie. Taka osoba nie istniała w 
Biblii hebrajskiej. Wszelkie odniesienia do osoby o imieniu "Słowo", czy 
to jako starożytnej istoty stworzonej, czy jako wiecznej osoby, 
uderzająco różnią się od Starego Testamentu. Gdyby taka istota istniała, 
prorocy Boga i Jego lud mówiliby lub pisali o niej dziesiątki - a może 
nawet setki - razy. Jednak w całym Starym Testamencie nie ma żadnej 
wzmianki o istnieniu prawdziwej istoty, którą nazywano "Słowem".6

Od Mojżesza do Malachiasza znajdujemy słowo mówione przez Boga - 
Jego osobiste przesłanie. W Starym Testamencie znajdujemy to około 
400 razy.7 Jest to słowo samego Ojca, o którym piszą. Tak jak Boża ręka, 
moc czy duch nie mają własnego imienia, tak Jego głos, mądrość czy 
słowo nie mają własnego imienia.

Nie istniało nic, co mogłaby uczynić wyimaginowana "osoba-słowo", a 
czego Ojciec nie mógłby uczynić poprzez swoje własne słowo. Jak 
widzieliśmy, może On "wysyłać" swoje słowo - ono "wychodzi z Jego ust" 
(Iz 55:11). Poprzez swoje słowo przemawia i nawet żywioły odpowiadają 
(Ps. 33:6-9). Sprawia, że to samo słowo przychodzi przez Jego proroków: 
ludzi z krwi i kości. Oni z kolei opowiadają o tym innym. Mówi się nawet, 
że przemawia przez swoich proroków (np. 2 Krl 21:10). To Ojciec posyła 
Słowo, przez które ostatecznie stworzył świat, aby przyszedł do swojego 
Mesjasza po jego narodzinach. Jezus doskonale nosi Słowo Boże w sobie. 
Ono jest w Mesjaszu. On je ucieleśnia, tak że o Słowie Bożym mówi się, 
że "stało się ciałem".

John 1 - John był Żydem

Postbiblijni pogańscy chrześcijanie słynnie narzucili swoją ideę 
starożytnej lub wiecznej istoty zwanej "Słowem" do swojej interpretacji 
prologu Jana (J 1: 1-3: 14). Jak widzieliśmy



121

Wreszcie, powstałe zamieszanie dało początek popularnej obecnie idei, 
że Jan chciał wskazać, że i s t n i e j ą  dwaj wieczni Bogowie: Sam Bóg 
(Ojciec) i rzekomo wieczny
"Słowo", które również jest doskonałym Bogiem.
8Ale dla starożytnego ludu Bożego łatwiej było powiedzieć: "Słońce 
wschodzi na zachodzie", niż pomyśleć, że jest ktoś inny, kto jest 
wiecznym Bogiem obok Ojca. Jan był Żydem. Nie był greckim filozofem. 
Język, którego Jan używa w swoim prologu, nie jest filozoficzny ani 
tajemniczy sam w sobie. Grecki termin logos (słowo) występuje ponad 
300 razy w Nowym Testamencie, a także w Ewangeliach synoptycznych. 
Regularnie oznacza wypowiadane lub osobiste słowo Boga, a także 
innych osób. Jest ono używane w ten sam sposób w Septuagincie.

Zrozumienie Boga i Jego słowa przez Jana było w całkowitej harmonii z 
jego przodkami i Starym Testamentem, a nie z hellenistycznymi greckimi 
filozofiami pogan. Nie cytował Heraklita, Platona z Aleksandrii ani innych 
zhellenizowanych filozofów żydowskich, którzy próbowali - z 
katastrofalnym skutkiem - zharmonizować religię żydowską z filozofią 
grecką.10

Jan cytował Stary Testament. Jeśli weźmiemy to za wzór dla tekstów 
Jana, zobaczymy, że zawsze odnoszą się one do Słowa Bożego - nigdy do 
osoby, którą nazywają "Słowem". Aby podkreślić to jeszcze raz, w Piśmie 
Świętym znajdujemy wypowiedziane i osobiste słowo Boże około 400 
razy. To kontrastuje z 0 razy, gdy chodzi o osobę, która jest nazywana 
"Słowem".

Jako uczeń żydowskiego Mesjasza, korzenie Jana sięgają głęboko do 
Starego Testamentu. Był on całkowicie oddany absolutnemu 
monoteizmowi swoich przodków. Każdy, kto czyta Jana, nie pamiętając 
w pełni o jego starotestamentowym pochodzeniu, nieuchronnie nie 
zrozumie znaczenia jego słów. Podobnie jak lud Boży przed Janem, jego 
wiara była zakotwiczona w istotnym fakcie, że tylko jedna osoba jest 
Bogiem wszechświata: sam JHWH. Jezus



122

nie jest JHWH. W rzeczywistości to Jan zapisał wspaniałe oświadczenie 
Jezusa, że jego Ojciec jest jedynym prawdziwym Bogiem i że on, Jezus, 
jest Chrystusem, Mesjaszem Boga:

Ojcze ... ale życie wieczne polega na tym, że uznają Ciebie, 
jedynego prawdziwego Boga, i Tego, którego posłałeś, Jezusa 
Chrystusa (J 17: 1 + 3).11

Kiedy Jan pisał swój prolog, znał Stary Testament i był zaznajomiony z 
setkami wersetów odnoszących się do Słowa Bożego. Jan wiedział, że 
Bóg stworzył wszystko poprzez swoje słowo wypowiedziane w Księdze 
Rodzaju; poprzez swoje własne słowo, przez które oświecał swój lud na 
przestrzeni wieków. Jan wiedział, że w całym Starym Testamencie nie ma 
odniesienia do osoby o imieniu "Słowo".

Biorąc to pod uwagę, możemy śmiało sformułować dwa stwierdzenia na 
temat Jana: 1) Kiedy mówi o jedynym prawdziwym Bogu wszechświata, 
tym Bogiem jest tylko Ojciec.12 2) Kiedy Jan pisze o Słowie Bożym, nie 
myśli o starożytnej lub wiecznej istocie, która jest częścią Ojca. Ma na 
myśli słowo wypowiedziane przez samego Ojca - Jego osobiste słowo.

Jeśli spojrzeć na początkowe słowa przesłania Jana o zbawieniu z tej 
perspektywy, jest ono nie tylko biblijne, ale także ma sens: biblijne, 
ponieważ cała Biblia hebrajska jest w harmonii z tym poglądem. I ma 
sens, ponieważ nie zaprzecza niezbędnej zasadzie, że istnieje tylko jeden 
wieczny Bóg i że jest tylko jedna osoba, która jest Bogiem. Chrześcijanie 
w czasach Jana nie byliby zaniepokojeni, gdy pisał on o Bogu 
stwarzającym świat poprzez swoje słowo. Byliby również całkowicie 
zrelaksowani, gdyby Jan napisał, że Ojciec jest jedynym, który naprawdę 
jest Bogiem. Z drugiej strony, ci sami chrześcijanie byliby zaniepokojeni 
późniejszymi ideami, że istnieje drugi stwórca i koncepcją rzekomej 
osoby, która wraz z Ojcem jest wiecznym Bogiem.



123

"Z Bogiem"

Jako Żyd, Jan rozumiał zasadę, która do dziś wymyka się wielu 
chrześcijanom pochodzenia pogańskiego: Biblia mówi, że aspekty danej 
osoby są "z" nią. Jan znał pisma święte, w których mądrość Boża 
uosabiana jest jako kobieta, która była "z" Nim w czasie stworzenia (Prz 
8). Znał również wersety, które nauczają, że słowo Boże jest z nim; że 
"wychodzi z jego ust" i wypełni swój cel (Iz 55:11).

Postbiblijni pogańscy chrześcijanie uważali, że Słowo, które jest "u Boga" 
(J 1:1-2) musi być osobą. Jest absolutnie odwrotnie, ponieważ takie 
wyrażenie było sposobem na wyrażenie relacji jednostki z samym sobą 
lub z jej własnymi atrybutami. Pismo Święte mówi nam, że ktoś może 
nawet komunikować się lub rozmawiać z własnym sercem (Ps. 77:6, Eccl. 
1:16). Niemniej jednak czyjeś serce nie jest osobą, która istnieje oprócz 
właściciela serca. Podobnie Słowo Boże nie jest osobą, która istnieje 
oprócz Ojca. Słowo Boże było "z" (pros) Bogiem (Jana 1:1) w tym samym 
sensie, w jakim Paweł chciał, aby Słowo - prawda ewangelii - pozostało 
"z" (pros) chrześcijanami w Galacji (Gal. 2:5). W żadnym z tych 
przypadków nie ma wzmianki o osobie.

Leksykon hebrajsko-angielski Brown-Driver-Briggs uznaje koncepcję, że 
osobiste cechy istoty są "z" (hebr. im, et) nim lub nią. Leksykon wyjaśnia, 
że jest to hebrajska osobliwość językowa, która wskazuje, że "myśl lub 
pogląd jest z kimś..." i działa i działa w jego umyśle.13 Tak samo jest z 
Bogiem:

U niego (tj. u Boga) mieszka mądrość i siła; jego jest rada i 
zrozumienie! (Job 12:13).

Mądrość i moc są "z" (lub z) Bogiem. Niemniej jednak nie są one 
osobami, które są z Ojcem, ale są atrybutami Ojca. On również "ma" 
radę i wnikliwość. Ale nawet one są tylko różnymi Jego aspektami. Ile 
takich osób można by znaleźć, gdyby atrybuty Boga były odrębnymi, 
oddzielonymi od Niego osobami? Jeśli Słowo Boże jest osobą, to czy jest 
to również Jego



124

głos, któremu należy być posłusznym (Pwt 13:4) i jego usta (1 Krl 13:21), 
przez które przemawia?

Słuszne jest stwierdzenie, że mądrość, moc, rada i wnikliwość są "z" 
Bogiem. Możemy również powiedzieć, że te rzeczy naprawdę "są" 
Bogiem.14 Stanowią Go w tym sensie, że są sposobami, w jakie Bóg jest 
wieczny. Tak samo jest, gdy Słowo Boże jest z Nim, ale w rzeczywistości 
jest Nim. Kiedy Pismo Święte mówi nam, że "Słowo Boże jest na wieki 
utwierdzone w niebie" (Ps 119:89), nie mówi o osobie Boskiej ani o 
stworzonej istocie. Jest to osobiste słowo Boga, które istnieje tam na 
zawsze. Słowo Boże nie jest oddzielną, odrębną osobą od Ojca, tak jak 
Słowo Jezusa było dodatkową osobą od Jezusa lub Słowo Piotra było 
kimś innym niż sam Piotr.

Jan byłby ostatnim, który sformułowałby ideę, że ktoś zwany "Słowem" 
był zaangażowany z Bogiem w stworzenie świata. 15Jako wierny, wierzący 
Żyd, Jan wiedział, że Ojciec wymienia siebie w Piśmie Świętym jako tego, 
który sam stworzył - przez siebie:

Tak mówi Pan, twój Odkupiciel, który ukształtował cię od 
twoich narodzin: "Ja jestem Panem, który wszystko czyni, 
który rozciągnął niebiosa, Ja sam, który rozpostarłem ziemię - 
któż był ze mną?". (Izajasza 44:24).

Ojciec uczynił te rzeczy osobiście - nie przez pośrednika:

Tak mówi Pan Zastępów, Bóg Izraela: Przekażcie to waszym 
władcom: "Moją wielką mocą i moim wyciągniętym 
ramieniem stworzyłem ziemię, ludzi i zwierzęta, które są na 
powierzchni całej ziemi, i daję je, komu mi się podoba". (Jer. 
27:4-5).16

Ojciec stworzył poprzez swoją własną "wielką moc", swoje własne 
"wyciągnięte ramię". Przemówił i dzięki Jego słowu powstało stworzenie. 
To jest powód, dla którego nazywamy Go "Ojcem".



125

Przypisywanie stworzenia komuś innemu niż Ojcu jest ponownym 
"okradaniem Boga". Zaszczyt jest oddawany rzekomej innej osobie 
zamiast Ojcu, do którego należy on wyłącznie jako do naszego Stwórcy. 
Jan byłby głęboko zasmucony, gdyby znalazł ludzi przypisujących 
teologicznie stworzonej istocie, zwanej "Słowem", to, co Ojciec 
faktycznie uczynił mocą swego własnego wypowiedzianego Słowa. Jan 
byłby zawstydzony, gdyby znalazł ludzi próbujących wykorzystać jego 
pisma do takiego argumentu.

W swoim prologu Jan powtarza to, co dawni prorocy od wieków mówili o 
Słowie Bożym. Jest to to samo przesłanie, które znajdujemy u innych w 
Nowym Testamencie. Oni również postrzegali wypowiedziane przez 
Boga słowo - Jego własne osobiste słowo - jako narzędzie, za pomocą 
którego stworzył:

Dzięki wierze uznajemy, że świat został powołany do istnienia 
przez słowo Boże; to, co teraz jest widzialne, nie powstało z 
tego, co postrzegalne zmysłowo (Hebr. 11:3).

"Stało się ciałem"

Nie była to starożytna lub wieczna istota zwana "Słowem", która stała się 
ciałem - było to Słowo samego Ojca.17 Jan nie przyszedł, aby przynieść 
inną definicję Słowa Bożego niż ta, która już istniała wśród prawdziwych 
wierzących w Boga w Starym Testamencie, ale przyszedł, aby podzielić 
się ze światem tym, co Bóg tak doskonale uczynił ze swoim Słowem. Jan 
chciał, aby wszyscy wiedzieli, że jedyny prawdziwy Bóg ostatecznie 
ucieleśnił swoje Słowo w konkretnym człowieku - Jezusie Chrystusie! On 
jest tym, który teraz przemawia w imieniu Boga. Zasadnicze przesłanie 
Jana dla świata brzmi: "Niech cała ludzkość słucha Jezusa!".

W swoim zamieszaniu pogańscy chrześcijanie zasadniczo odczytali i 
zrozumieli pisma Jana w niewłaściwy sposób. Kiedy Jan pisał o Słowie 
Bożym, powiedział, że było ono u Boga na początku i że było ono
"stał się ciałem" w osobie Jezusa Chrystusa. Z drugiej strony, pogańscy 
chrześcijanie



126

wziął osobę Jezusa i umieścił ją w Słowie Bożym na początku.18 Ale Jan 
nie mówi, że "Jezus" lub "Syn" lub "Chrystus" był z Bogiem na początku. 
Nie mówi, że "Chrystus" stworzył świat, ani że "Chrystus" stał się ciałem. 
Mógłby napisać te rzeczy dokładnie tak, gdyby tak było. Ale w prologu 
Jana nie ma istoty o imieniu "Chrystus", która stała się ciałem, ale jest to 
Słowo Boże, które stało się ciałem w Chrystusie: ludzkim Synu Bożym.19 
Wybitny profesor Colin Brown z Fuller Theology Academy pisze:

Jest to powszechny, a jednak ewidentnie fałszywy sposób 
odczytywania początku Ewangelii Jana, jakby mówił: "Na 
początku był Syn, a Syn był u Boga, a Syn był Bogiem". Tutaj 
termin Słowo został zamieniony na Syn (grecki Logos) i [przez 
tę wsteczną interpretację] Syn stał się częścią Bóstwa, które 
istniało od początku.20

To nie starożytna lub wieczna istota zwana Jezusem stała się ciałem.21 To 
Słowo Boże stało się ciałem w człowieku Jezusie. Jezus nie był słowem 
Bożym na początku. Jezus jest tym, czym się staje, gdy Słowo Boże staje 
się żywym człowiekiem.22

Wraz z wprowadzeniem rzekomo starożytnej lub wiecznej istoty zwanej
"Słowo", pogańscy chrześcijanie zasadniczo stworzyli nowego stwórcę. 
To, co w rzeczywistości było słowem wypowiedzianym przez Ojca, 
zostało przekształcone za pomocą gier umysłowych w drugą osobę, która 
dzieli zaszczyt z Bogiem jako naszym Stwórcą. W tamtym czasie było to 
nie do pomyślenia dla ludu Bożego. Ceną tej zmiany w teologii było 
ostatecznie pozbawione skrupułów oddzielenie postbiblijnego 
chrześcijaństwa od absolutnego monoteizmu proroków Bożych, samego 
Jezusa i jego pierwszych uczniów.

Pisma Jana o Bogu są cudowne. Są one w harmonii ze starożytnymi 
prorokami, którzy widzieli tylko jedną osobę - samego JHWH - jako Boga. 
Właściwie rozumiany Jan podtrzymuje i wspiera to, co jest najważniejsze 
dla Boga i Jego najwyższego przykazania.23 Jego pisma pozostawiają 
wielowiekową zagadkę otaczającą Słowo Boże - Jego moc działania i Jego 
moc.



127

moc - kulminuje w Jezusie, Jego wyjątkowym, ludzkim Synu. Prorocy 
Boży i Jego starożytny lud przeczytaliby wersety Jana i nigdy nie 
pomyśleliby, że ponownie wprowadza on starożytną lub wieczną istotę o 
imieniu "Słowo".24 Wymagało to od pogańskich chrześcijan, którzy po 
tym, jak Biblia została już napisana, odczytali tę ideę wstecz w wersetach 
Jana.25

Prawdziwy Jezus urodził się w czasach Heroda Wielkiego. Bóg ucieleśnił 
w nim swoje słowo w tak doskonały sposób, że mówi się, iż Słowo Boże 
"stało się ciałem" w Jezusie. W przeciwieństwie do tego, 
wyimaginowana, starożytna lub wieczna "Osoba-Słowo", która ma być 
odrębną istotą od Ojca, została stworzona dopiero wieki po napisaniu 
Biblii. "On" był teologicznym wymysłem pogańskich chrześcijan, którzy 
utracili kontakt i więź z prorokami Boga i Jego starożytnym ludem.

Mając Słowo Boże w postaci odrębnej osoby, 

chrześcijanie z pogan stworzyli w zasadzie

nowy twórca.

Tajemnica Słowa Bożego nie polega na tym, że jest ono starożytne lub 
wieczne.
jest "drugą osobą", która żyje w ojcu. Nie ma takiej osoby. Tajemnicą nie 
jest to, że taka osoba pomogła Bogu stworzyć świat. Tylko Ojciec jest 
naszym Stwórcą. Tajemnicą jest to, że podczas gdy Słowo Boże jest "z" 
Ojcem, On "jest" tym Słowem - nie ktoś inny! Sam Ojciec przemówił i tak 
się stało! Cud polega na tym, że poprzez swoje potężne Słowo Ojciec był 
w stanie doprowadzić do stworzenia, oświecić życie ludzi i ostatecznie 
zrealizować swój wielki plan dla ludzkości po narodzinach Mesjasza. 
Cudowne jest to, że Bóg wcielił swoje Słowo tak w pełni i całkowicie w 
tego człowieka, że możemy nazwać go "Słowem Bożym". Jeśli taka jest 
prawda



128

jest tym, czego szukamy, to nie musimy szukać dalej: Znaleźliśmy to w 
życiu i naukach Jezusa!

Niech Jezus zdecyduje

Wtedy Jezus odpowiedział im słowami: "Moja nauka nie jest 
moja, lecz Tego, który Mnie posłał" (J 7:16).

Bóg nie otrzymuje swojego słowa od nikogo. Jest ono wyrazem Jego 
własnego umysłu. Jezus jednak otrzymuje swoje słowa od Boga. Jeśli 
wierzyć Jezusowi, nie posiadał on tej wielkiej wiedzy i zrozumienia sam z 
siebie, ale jego mądrość była pochodną. Jako prawdziwa istota ludzka 
został nauczony słowa bezpośrednio przez Boga. Łukasz zwraca na to 
uwagę, gdy pisze o Jezusie, że wzrastał w mądrości jako młody człowiek:

Ale Jezus wzrastał w mądrości, we wzroście i w łasce u Boga i 
u ludzi (Łk 2:52).

Jezus nigdy nie mówi, że zanim się urodził, był osobą zwaną "Słowem". 
Ani Jezus, ani Jan nigdy nie mówią, że starożytna lub wieczna istota 
znana jako "Słowo" w jakiś sposób znalazła drogę do łona Marii i stała się 
człowiekiem. Jezus otrzymał Słowo po swoich narodzinach. Był nauczany 
przez Boga od młodości.26

Jezus jest nazywany "Słowem Bożym", ponieważ Słowo Boże zostało Mu 
objawione w najwyższym stopniu - a przez Niego całej ludzkości. On sam 
wyraźnie to podkreśla, gdy mówi o swojej relacji ze Słowem Bożym. Nawet 
Jego nauki nie były Jego własnymi. Pochodziły one od Ojca:

• ...że nie czynię nic sam od siebie, ale mówię tak, jak mnie 
nauczył Ojciec (Jana 8:28).



129

• Nie przemawiałem bowiem z własnego upoważnienia, ale 
Ojciec, który mnie posłał, dał mi polecenie, co mam mówić i 
co mam mówić (J 12:49).

• A przecież słowo, które słyszycie, nie pochodzi ode mnie, lecz 
od Ojca, który mnie posłał (J 14:24).

• Ojcze ... bo słowa, które Mi dałeś, Ja im dałem (Jana 17:8).

Jezus musiał być nauczany przez Boga. Jakiego rodzaju "osoba", która 
jest "Słowem" w sobie i z siebie, musi być nauczana,
"co ma do powiedzenia i jak ma to powiedzieć"? Pogańskim 
chrześcijanom umknęło, że ich starożytna lub wieczna "osoba", zwana 
"Słowem", jest całkowicie pozbawiona wyjątkowego zrozumienia lub 
mądrości. Gdyby Jezus był w pełni boski i jako taki wszechwiedzący, 
mówiłby od siebie. Byłoby bezcelowe, gdyby Ojciec próbował nauczyć 
czegoś istotę faktycznie wszechwiedzącą. Według jego własnego 
świadectwa, życie i doświadczenia Jezusa nie zgadzają się z opinią, że był 
on starożytną lub wieczną osobą, która posiadała niezwykłą wiedzę i była 
wystarczająco mądra, aby stworzyć świat. Według własnego świadectwa 
Jezusa, Słowo Boże i mądrość przyszły do Niego, gdy Bóg Go nauczał. On 
mówi:

Ja sam z siebie nic uczynić nie mogę; nie, jak słyszę od Ojca, 
tak sądzę, a sąd mój jest sprawiedliwy, bo nie szukam własnej 
woli, ale woli Tego, który Mnie posłał (Jana 5:30).

Jakiego rodzaju "osoba", która sama w sobie i z siebie 
jest "Słowem", musi być nauczana tego, "co ma mówić 

i jak ma mówić"? (Jana 12:49).



130

Jezus i nowe stworzenie

W żadnym momencie Jezus nie mówi, że stworzył świat na początku. Ani 
w Ewangelii Jana, ani w pozostałej części Nowego Testamentu nie 
przypisuje sobie stworzenia kosmosu. Kiedy Jezus mówi o stworzeniu, 
wyraźnie wskazuje, że stworzyła je tylko jedna osoba i przypisuje to 
bezpośrednio Bogu.

...Od początku, kiedy Bóg stworzył świat, aż dotąd nie było ... 
(Marka 13:19).

Odpowiedział im: "Czyż nie czytaliście, że Stwórca od 
początku stworzył człowieka mężczyzną i niewiastą" (Mt 19:4).

Ludzie, którzy przypisują stworzenie z Księgi Rodzaju Jezusowi, 
popełniają wielki błąd. To tak, jakby powiedzieć, że "Ojciec umarł na 
krzyżu". Takie stwierdzenie jest nieporozumieniem i oddaje Ojcu honor, 
który należy się Jezusowi jako jedynemu, który umarł za nas. Bóg jest 
hańbiony w podobny sposób, gdy mówimy, że "Jezus stworzył świat". 
Tak jak Bóg nie jest zadowolony, gdy mówimy "Ojciec umarł na krzyżu", 
tak Jezus nie może być zadowolony, gdy przypisujemy mu całość lub 
część honoru, na który zasługuje Ojciec jako nasz Stwórca.

Jezus nie był zaangażowany w stworzenie w pierwszej księdze 
Mojżeszowej. Jak widzieliśmy, Ojciec stworzył "sam" - "sam z siebie" 
(Izajasza 44:24). 27Nawet pobieżne przejrzenie Biblii ujawnia co najmniej 
50 wersetów, które przypisują stworzenie Bogu, a nie Jezusowi. To Jezus 
jest tym, przez którego Bóg powołuje do życia "nowe stworzenie". 
Powstanie "nowe" niebo i "nowa" ziemia, na której zapanuje 
sprawiedliwość (2 Piotra 3:13; Izajasza 65:17 i nast.). To nowe stworzenie 
będzie wypełnione ludźmi, którzy będą nieśmiertelni - nie będą już 
umierać. To stworzenie będzie miało miejsce "w Chrystusie" i "przez 
Chrystusa".

Jeśli więc ktoś jest w Chrystusie, jest nowym stworzeniem: 
stare przeminęło, oto nowe zaistniało! (2 Kor. 5:17).



131

Jezus jest pierwszym nieśmiertelnym człowiekiem nowego stworzenia 
Bożego. Jest "pierworodnym z umarłych" i "już nigdy nie umrze" (Kol. 
1:18; Rz. 6:10). Bóg stworzył świat w Księdze Rodzaju, a następnie 
posłużył się Adamem, aby zrodzić ludzkość. Teraz Bóg używa Jezusa, aby 
zrodzić ludzi wiary, którzy będą żyć wiecznie w Jego wiecznym 
królestwie. Mówi się, że Jezus jest drugim Adamem. Jest pierworodnym 
wielkiej nowej rodziny Bożej. Apostoł Paweł informuje chrześcijan w 
Rzymie o Bożej woli, że będą oni następującymi osobami:

Aby upodobnić się do obrazu Jego Syna: miał być 
pierworodnym pośród wielu braci (Rz 8:29).

Jest to nowe życie w nowym stworzeniu Boga, w którym Jezus jest 
pierwszy. W tym stworzeniu Jezus jest pierwszy pod względem czasu i 
rangi. Jako pierwszy został wzbudzony z martwych, by nigdy więcej nie 
umrzeć. Bóg postanowił również, że ten człowiek powinien być ponad 
wszystkimi w Jego królestwie. Bóg stworzy "wszystkie rzeczy" tego 
nowego stworzenia przez Jezusa.28

Jezus zasługuje na wielki zaszczyt. Zasługuje na zaszczyt bycia 
jednorodzonym Synem Bożym (J 1:14). Narodził się z dziewicy (Łk 1:35) i 
został napełniony Duchem Bożym (Łk 4:1). Słowo Boże było w Nim 
ucieleśnione jak w żadnym innym przed Nim ani po Nim. To Jezus umarł 
za nas (1Ko 15:3). Ale Bóg wzbudził Go z martwych (Dz 5:30). Po 
zmartwychwstaniu został zabrany do nieba, a Bóg posadził go po swojej 
prawicy. Jezus w pełni zasługuje na ten zaszczyt, ponieważ jest Tym, przez 
którego Bóg dokonuje nowego stworzenia. Każdy, kto jest w Chrystusie, 
będzie żył z Nim na zawsze w wiecznym królestwie Bożym. Przeczytajmy 
jeszcze raz, co Paweł pisze do chrześcijan w Rzymie:

Jeżeli zaś jesteśmy dziećmi, to jesteśmy również dziedzicami, 
dziedzicami Boga i współdziedzicami Chrystusa, jeżeli 
wspólnie z Nim cierpimy po to, by uczestniczyć w Jego chwale 
(Rz 8:17).



132

Żywy plan Boga

To są moje słowa, które mówiłem do was, gdy jeszcze byłem z 
wami: aby się wypełniło wszystko, co napisane jest o mnie w 
Prawie Mojżesza, u Proroków i w Psalmach (Łk 24:44-45).

Jezus nie tylko wypowiada słowa Boga, ale także wypełnia je w 
wyjątkowy sposób. Ten człowiek jest żywym ucieleśnieniem Bożego 
planu. Wielki Boży plan dla ludzkości i naszej planety został 
przepowiedziany słowami dawnych proroków, które otrzymali od Boga. 
Od samego początku w centrum wszystkich tych planów znajdował się 
człowiek, który miał się narodzić w odpowiednim czasie. Tym 
człowiekiem był Jezus - Boży Mesjasz - Jego prawdziwy ludzki syn.

Jezus objawia i ostatecznie wypełnia Boże plany wobec ludzkości. Od 
narodzin do śmierci wypełniał słowa, które Bóg wypowiedział do 
proroków dawno temu. Poprzez swoje zmartwychwstanie, wzięcie do 
nieba i zasiadanie po prawicy Boga, ten człowiek był i jest żywym Słowem 
Bożym. W Jezusie urzeczywistnił się Boży plan odkupienia ludzi i naszej 
planety.

Widzimy to w nowym przymierzu Boga. Poszczególne punkty przymierza, 
które Mojżesz dał ludowi, zostały wyryte w kamieniu. Nowe przymierze 
Boga jest jednak ucieleśnione w człowieku, Mesjaszu Jezusie (Iz 42:6; 1 
Tm 2:5; Hbr 8:6-7). Ufając Jezusowi, uczestniczymy w ostatecznym 
porozumieniu JHWH z ludzkością (J 3:16). Jezus i jego nauki są drogą, 
dzięki której ludzie mogą uczestniczyć w nowym stworzeniu Boga i być 
jego częścią (Ef 2:10). Mesjasz jest ostatecznym wypełnieniem Bożych 
obietnic (2 Kor. 1:19-20). Nadzieja niekończącego się życia - życia w 
przyszłym wieku - jest w Jezusie (Rz 5:17). Boże plany odkupienia i 
nowego stworzenia stały się rzeczywistością w tym człowieku. On był 
planem Boga - Słowem Bożym - w ciele.



133

Prawda jest zawsze lepsza

Prawda - czymkolwiek ona jest,

jest zawsze lepsze niż błąd, cokolwiek to jest.

- JDG

Prawda jest zawsze lepsza niż błąd - nawet jeśli błąd ma postać 
cenionych starożytnych tradycji. Jako pogańscy chrześcijanie łatwo i 
naturalnie czujemy się bardzo dobrze w naszych własnych postbiblijnych 
tradycjach kościelnych i wyznaniach wiary. Trzymamy się ich wytrwale, 
nawet jeśli musimy nazywać je "tajemnicami", ponieważ nie mają one 
prawdziwego sensu w świetle Biblii. Praktycznie rozwinęliśmy ciągły 
romans z naszym własnym stworzeniem: Wieloosobowym Bogiem. 
Musimy ponownie zakochać się w jedynym prawdziwym Bogu Biblii. 
Musimy pokochać jako naszego Boga tego samego Boga, którego Jezus 
pokochał jako swojego Boga (J 14:31; 17:3; 20:17). I musimy zacząć 
kochać Jezusa za to, kim naprawdę jest: nie Bogiem, ale jedynym w 
swoim rodzaju zrodzonym ludzkim Synem Bożym - naszym Zbawicielem i 
naszym Panem.

Z czasem postbiblijni pogańscy chrześcijanie zaczęli myśleć o Duchu 
Bożym i Jego Słowie jako o osobach istniejących obok Ojca. Był to 
katastrofalny obrót wydarzeń. Ten nowatorski sposób postrzegania 
Ducha Bożego i Jego Słowa jako osób stał się podstawą doktryny Trójcy 
Świętej. Pod koniec trzeciego wieku ludzie zaakceptowali trójosobowego 
Boga. Pogańskie chrześcijaństwo żyło z tym teologicznym chaosem, 
rzekomym trójosobowym Bogiem, od tamtego czasu aż do dnia 
dzisiejszego.

W Biblii hebrajskiej nie ma wiedzy o Bogu, który jednoczy w sobie kilka 
osób. Prorocy Boga i Jego lud w tamtych czasach nigdy nie mówili o 
dwóch lub trzech osobach reprezentujących jednego Boga. Jezus i jego 
uczniowie byli zakorzenieni w pismach świętych Starego Testamentu. 
Byli absolutnymi monoteistami. Jeśli dobrze go zrozumieć, Jan jest tak 
samo niezachwiany w swojej żydowskiej wierze.



134

Monoteizm. Musimy upewnić się, że robimy to samo, co John
mamy na myśli, gdy mówimy "Słowo stało się ciałem".

Pogańska koncepcja starożytnej lub wiecznej istoty zwanej "Słowem" jest 
nieskończenie myląca i sprzeczna z fundamentalną prawdą starożytnych 
proroków Bożych. Jest to zamieszanie stworzone przez postbiblijnych 
pogańskich chrześcijan. To zamieszanie, ta tajemnica, jest wynikiem 
wysiłków zmierzających do połączenia filozofii Platona z poglądami Biblii. 
Jest to absolutnie niedopuszczalne wydarzenie, ponieważ wymyśla 
nowego współtwórcę wszechświata. W umysłach pogańskich chrześcijan 
ten "Stwórca" ostatecznie stał się domniemaną drugą osobą, która wraz 
z Ojcem jest w pełni Bogiem. Ta niezgoda między tym a pierwotnym 
chrześcijaństwem nęka nas, pogańskich chrześcijan, od tamtego czasu aż 
do dziś.

Bez wpływu greckiej filozofii i zhellenizowanych żydowskich platoników, 
idea starożytnej lub wiecznej osoby, zwanej "Słowem", nigdy nie 
zaistniałaby w chrześcijaństwie. Jednak pogańscy chrześcijanie, stąpając 
po tak cienkim lodzie, stopniowo wprowadzali nas w sferę 
wieloosobowego Boga od II do V wieku. Pomysł, że Duch Boży i Jego 
Słowo są dodatkowymi osobami Ojca, idzie za daleko. Nigdy nie było 
wystarczających podstaw biblijnych, aby uzasadnić pogląd, że sami są 
osobami. Postrzeganie Ducha Bożego i Jego Słowa jako "osób" było 
gigantyczną, niebiblijną zmianą umysłu. Najważniejsze jest to, że nigdy 
nie miało logicznego ani biblijnego sensu, aby dwie lub trzy osoby 
stanowiły rzekomego "Boga". Nigdy nie mogło. I nigdy nie będzie.

Pomysł, że w Bóstwie istnieje osoba oprócz Ojca, jest całkowicie 
sprzeczny z pierwszym priorytetem Boga: On sam jest Bogiem i nie ma 
nikogo oprócz Niego (Iz 45:5-6). Jest to surowe pogwałcenie Jego 
najwyższego przykazania: nie wolno służyć nikomu innemu niż 
prawdziwemu Bogu (Wj 20:3). Sama idea drugiej i trzeciej osoby, które 
razem są rzekomo Bogiem, sprawiłaby, że wierni prorocy JHWH 
rozdarliby swoje szaty w proteście.



135

Wspaniałość prawdy o Bożym duchu i Jego słowie nie leży w jej 
złożoności, ale w jej prostocie. Prawda ta jest cudowna i prosta. Jest tak 
zrozumiała, że każdy człowiek może ją pojąć i odnieść z niej korzyść: Duch 
Boży i Jego Słowo są samym Ojcem - w działaniu. Prawda ta jest zgodna z 
odwieczną zasadą, że jest tylko jeden Bóg i tylko jedna osoba, która jest 
tym Bogiem. On jest Ojcem nas wszystkich (Mal. 2:10).

Być może my, dzisiejsi chrześcijanie, zaszliśmy już wystarczająco daleko, 
by uznać Ducha Bożego za to, czym naprawdę jest: Duchem samego 
Ojca. Być może możemy teraz położyć kres zamieszaniu wokół Jezusa 
jako rzekomego drugiego stwórcy i Boga-osoby w Ojcu. Być może 
będziemy mogli przejść do oddania Jezusowi należnej Mu chwały i czci 
jako Jednorodzonemu, ludzkiemu Synowi Bożemu i Temu, przez którego 
Bóg powołuje do życia nowe stworzenie.

Co więcej, być może uda nam się przywrócić w naszych sercach 
pierwotne zrozumienie, że Bóg jest tylko jedną osobą - najbardziej 
niezwykłą istotą we wszechświecie. Czy możemy ponownie chwalić 
jedynego prawdziwego Boga, którego Abraham, Sara, Mojżesz, Izajasz i 
cała rzesza innych wielkich ludzi w Biblii chwalili w swoim czasie? Czy nie 
możemy w końcu zacząć poważnie i z radością traktować wspaniałego 
oświadczenia Jezusa, gdy zwraca się do Ojca jako "jedynego 
prawdziwego Boga" (J 17:3)? Wyobraźmy sobie, jak wspaniale byłoby, 
gdybyśmy oddali całą chwałę i cześć, która jest obecnie podzielona 
między Boga i dwie inne rzekome osoby boskie, z powrotem temu, do 
kogo naprawdę należy: samemu Ojcu!



136



137

Rozdział siódmy - Uwagi

1 Mądrość Boża w Księdze Przysłów 8 jest rodzaju żeńskiego. Zwróć uwagę na zaimki rodzaju 
żeńskiego w Przysłów 8: 1-3 i nast. "Pani Mądrość" jest centralną postacią w Przysłów rozdziałach 
1-9.

2 Duch Boży rodzi Jego Słowo, a oba te elementy są ze sobą funkcjonalnie powiązane (2 Sam. 23:2). 
Jednak w Biblii te dwie cechy nie są p o s t r z e g a n e  jako identyczne cechy Boga.

3 O  Janie Chrzcicielu (Łk 1:15), Elżbiecie (Łk 1:41), Jezusie (Łk 4:1), Szczepanie (Dz 7:55) i innych 
mówi się, że byli napełnieni Duchem Bożym. Nie oznacza to, że s ą  o n i  Bogiem.

4 "Słowo" w filozofii greckiej nie było Bogiem Biblii. Była to niezależna siła lub istota, która rzekomo 
"zarządza światem" i mówi się, że "kieruje wszystkimi rzeczami poprzez wszystkie rzeczy". John 
Mansley Robinson, An Introduction to Early Greek Philosophy (Boston: Houghton Mifflin 
Company, 1968), 95. Na podstawie tych idei Filon, inni platonistyczni Żydzi, a ostatecznie 
postbiblijni pogańscy chrześcijanie stworzyli "Słowo", które rzekomo b y ł o  inną osobą, odrębną 
od Ojca, którą należy uhonorować jako współtwórcę.

5 Wszystko to jest obrazą dla Boga Biblii, który sam jest jedyną mocą, dzięki której świat został 
"stworzony" i "uporządkowany". Przekształcenie Słowa Bożego w coś lub kogoś, kto nie jest 
Ojcem, było nie do pomyślenia dla ludu Bożego w tamtych czasach. Dla nich Ojciec jest jedynym, 
który stworzył i jedynym, który "kieruje" wszechświatem. Słowo Boże nie jest ani dodatkową 
osobą obok Ojca, ani niezależną siłą. Jest to własne słowo wypowiedziane przez JHWH - Jego 
osobiste słowo.

6 W IV wieku istniały dwie główne strony konfliktu: (1) c i ,  którzy wierzyli w uprzednio stworzone 
Słowo-Osobę (arianizm) i (2) ci, którzy wierzyli w wieczne, niestworzone Słowo (przedtrynitaryzm). 
W tym samym czasie, co Sobór Nicejski (325 r. n.e.), obie strony straciły już całkowicie kontakt z 
biblijnym Jezusem, który według Biblii musiał być prawdziwym człowiekiem, aby stać się 
Zbawicielem ludzkości (Rzym. 5:17-19).

7 Przywódcami dwóch obozów byli Ariusz i Atanazy, obaj pochodzący z Aleksandrii. Ariusz 
opowiadał się za przedpotopowym "słowem", które, będąc stworzone przez Boga, samo 
uczestniczyło w  akcie stworzenia. Ten niebiblijny pogląd jest dziś wyznawany, zwłaszcza przez 
Świadków Jehowy. Atanazy utorował drogę dla równie niebiblijnej i jeszcze bardziej 
skomplikowanej teologii filozoficznej, w której "Słowo" było wieczną, niestworzoną istotą, będącą 
dodatkiem do Ojca. Pogląd ten rozwinął się następnie w ideę, że istnieją dwie osoby, które są w 
pełni Bogiem. Wraz z dodaniem Ducha Bożego jako trzeciej osoby narodziła się ortodoksja 
postbiblijnego pogańskiego chrześcijaństwa. Oba podejścia okradają Ojca z czci, na którą 
zasługuje, ponieważ jest naszym jedynym stwórcą.

8 Aby zapoznać się z pochodzeniem i rozwojem postbiblijnej chrystologii Logosu (Word Christology), 
zobacz Marian Hillar, From Logos to Trinity: The Evolution of Religious Beliefs from Pythagoras to 
Tertullian (Cambridge: Cambridge University Press, 2012).

9 Według moich prostych obliczeń w New American Standard Bible około 400 razy użyto tam słowa 
"słowo" (liczba pojedyncza). Hebrajski termin davar jest słowem, z którego najczęściej tłumaczy 
się termin "słowo". Jego znaczenie to "słowo", a nie "osoba" czy nawet "mówca". Żadne z nich nie 
oznacza "człowieka", "syna", "anioła", "boga" czy "Boga".

10 Jest to zwrot zapożyczony od George'a Martina. Pełny cytat brzmi: "Kiedy słońce wschodzi na 
zachodzie i zachodzi na wschodzie".



138

11 Należy zauważyć, że "Słowo" lub "Słowo Boże" jest często używane jako synonim Ewangelii.
lium królestwa Bożego (Mt 9:35; 13:19; Mk 4:14; Łk 8:11).

12 Filon wywarł szczególny wpływ na postbiblijnych pogańskich chrześcijan. Stracili z oczu Jezusa 
jako Żyda i żydowskość jego wczesnych uczniów i zostali zahipnotyzowani przez Filona, 
żydowskiego filozofa. Widzimy, jak reinterpretowali Jezusa i Jana w świetle Filona i Platona.

13 Lub: "Ty, Ojcze, jesteś jedynym, który naprawdę jest Bogiem". Zwróć również uwagę na Jana 5:44, 
gdzie Jezus mówi o Ojcu jako o "tym, który sam jest Bogiem" (NLT, NRSV) lub "tym, który sam jest 
Bogiem" (Amplified).

14 Jan naturalnie używa theos w odniesieniu do bogów narodów. W rzadkich przypadkach (2 lub 3 
razy) używa słowa "Bóg" w jego honorowym znaczeniu dla istot ludzkich. Dzieje się tak zwłaszcza 
w przypadku Mesjasza (Jana 1:18(?); 10:33-36 i być może 20:28). Więcej informacji na temat 
użycia słowa "Bóg" (od el / elohim i theos) można z n a l e ź ć  w  rozdziale 9 tej książki.

15 Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 2000), 
768. Zwróć też uwagę na Hioba 10:13: "Wiem, że tak było z tobą". NIV, "w twoich myślach"

15 Prz. 23:7: "Jak człowiek myśli w duszy swojej, takim jest" (Amplified, NASB).

17 Byli Żydzi pod wpływem greckim, tacy jak Filon, którzy przypuszczali, że Bóg był jedynie 
pośrednio zaangażowany w stworzenie poprzez "siły" działające między Bogiem a ziemią. Wydaje 
się jednak, że Filon nie ma jasnego i spójnego poglądu na ten temat. U Filona są to
"moce", czasami jako pośrednik lub przedstawiciel Boga, a innym razem jako osobista moc Boga.

18 Zauważ także Hioba 9:8: "który sam rozciąga niebiosa" (NRSV).

19 "Słowo było Bogiem". Stwierdzenie, że Słowo było Ojcem, nie oznacza, że sam Ojciec dosłownie 
stał się ciałem. Przypominamy, że atrybuty Boga mogą pojawić się "nad" lub "w" ludziach. Nie 
nadaje to tym ludziom przymiotu "bycia Bogiem". Jezus posunął się nawet do stwierdzenia, że 
Ojciec mieszka "we mnie" (J 14:10). Niemniej jednak nigdy nie twierdzi, że sam jest Ojcem 
(Bogiem).

20 Przykład takiej "wstecznej interpretacji" słowa "Chrystus" w Prologu Ewangelii Jana można 
znaleźć w The Living Bible Interpretation, która mówi: "Na początku był Chrystus u Boga". 
Amplified Bible dodaje "Chrystus" jako komentarz: "Na początku było Słowo (Chrystus)". Nie jest 
wykroczeniem stwierdzenie, że poprzez eisegezę (czytanie czegoś w tekście, w przeciwieństwie do 
egzegezy, czytanie tego, co faktycznie znajduje się w tekście) nastąpiła kompleksowa modyfikacja 
słów Jana na początku j e g o  ewangelii. Gdyby Jan miał na myśli "Chrystusa", mógłby to 
powiedzieć. Nie zrobił tego.

21 Bóg nie mówił jasno i wyraźnie o minionych wiekach przez swojego Syna. Autor Listu do 
Hebrajczyków mówi nam, że Bóg "na wiele sposobów przemawiał do ojców przez proroków, ale u 
kresu tych dni przemówił do nas przez Syna" (Hbr 1:1-2).

22 Colin Brown, D.D., Ex Auditu, 7, 1991, 88, 89.

23 Być może był to jeden z najgłupszych błędów teologicznych, gdy pogańscy chrześcijanie w 
czasach postbiblijnych postanowili znaleźć w Starym Testamencie zaginioną osobę, zwaną 
"Słowem". Nie mając wyraźnego przykładu osoby zwanej "Słowem", zaczęli narzucać swoją 
k o n c e p c j ę  "Słowa" poszczególnym aniołom i ludziom, którzy żyli w czasach Starego 
Testamentu. Być może najniebezpieczniejsze ze wszystkiego było to, że pomylili nawet ideę 
odrębnej "Osoby-Słowa" z samym JHWH. Doprowadziło ich to do stwierdzenia niemożliwego: że 
istnieją dwaj JHWH! Ponieważ sami uznali słabość



139

tych idei, skłaniają się ku wygodniejszemu wyjaśnieniu, że wszystko jest
był po prostu "tajemnicą".

24 Prawidłowy żydowski pogląd można bardzo łatwo znaleźć, patrząc na fragmenty takie jak 
Przysłów 8, Izajasza 55:11 itp. Istnieją nawet powody i dowody na ten sam rodzaj zrozumienia w 
Apokryfach. Na szczególną uwagę zasługuje Jezus Syrach 24, gdzie Mądrość/Tora zostaje wysłana, 
by rozbić obóz w Izraelu, oraz Księga Mądrości 9, gdzie Bóg stwarza świat poprzez swój Logos. 
Pani Mądrość również pojawia się ponownie w tych dwóch księgach.

25 Nie wydaje się konieczne wspominanie tutaj o przecinku Johanneum (trzej niebiańscy 
świadkowie z 1 Jana 5:7). Istnieje szeroka literatura na temat tego tekstu, a także powszechna 
z g o d a , nawet wśród uczonych trynitarnych, że pisma w Textus Receptus nie są tym, co Jan 
faktycznie napisał w tym miejscu. Nawet rzymskokatolicka American Standard Bible (1970) i Nowa 
Wulgata (1979) pomijają "przecinek". Mówiąc wprost, J a n  n i e  n a p i s a ł  w tym tekście nic 
o logosie.

26 Aby zapoznać się z kwestią preegzystencji u Jana, zobacz dr Dustin Smith, "John and Jewish 
Preexistence: An Attempt to Responsibly Set the Christology of the Fourth Gospel in its proper 
Historical and Theological Matrix of Thought". http://www.21stcr.org/multime- 
dia2015/1_pdf/ds_john_ and_jewish_preexistence.pdf.

27 Odczytywanie osoby Jezusa na początku prologu Jana i interpretowanie go wstecz było 
wspierane przez jednostronność tłumaczy. Na przykład dzisiejsi wierni często nie zdają sobie 
sprawy z tego, że tłumacze pozwolili sobie na użycie wielkich liter w słowie "słowo" w Jana 1:1 itd. 
Wielkie litery sprawiają, że czytelnik ma wrażenie, że podany jest prawdziwy rzeczownik. 
Oczywiście w czasach Jana w języku greckim nie istniały żadne różnice w pisowni wielką literą. 
Tłumacze ignorują swoją własną niekonsekwencję,  p i s z ą c  "słowo" u Jana wielką literą, 
podczas gdy zdecydowaną większość jego wystąpień w Nowym i Starym Testamencie piszą małą 
literą. W odniesieniu do zaimków osobowych w Ewangelii Jana 1 można powiedzieć, co następuje: 
jeśli słowo Boże w prologu Jana jest rozumiane jako p e r s o n i f i k a c j a , to męskie zaimki 
osobowe są jednak poprawne, chociaż nie ma tu na myśli d o s ł o w n e j  osoby (por. Prz 8:1-3; 
"ty", "oni").

28 W każdym razie jednostronność użycia męskich zaimków osobowych w Jana 1:2-5 przez 
trynitarnych tłumaczy pokazuje ich stronniczość. Greckie autos można w tych przypadkach 
przetłumaczyć jako "ono", a nie "on". Tłumacze stworzyli n i e s p ó j n o ś ć ,  oddając autos jako 
"to", gdy używają "słowa" w innych miejscach Nowego T e s t a m e n t u  (np. Łk 8:15-21; Hbr 
4:12 itp.). Ale dla dobra ich nauczania tłumaczą je tutaj za pomocą męskich zaimków osobowych. 
Jeśli Jan ma być traktowany jako swój najlepszy komentator, należy zauważyć, że używa on 
nijakich, bezpłciowych zaimków pięć razy na początku swojego listu w 1 Jana 1: 1-3 (np. "co było 
od początku").

29 Można również zauważyć, że nie wszystkie tłumaczenia używają wielkich liter dla "wort" w Jana 
1, ani nie wszystkie używają "ihm" do tłumaczenia autos. Wśród nich j e s t  czcigodne 
tłumaczenie "Tyndale", które oddaje "wort" i "es".

30 Młody Jezus jest również opisywany jako odzyskujący wiedzę i mądrość, które rzekomo posiadał 
w wieczności przed wcieleniem. (Jest to dziwaczny pomysł niektórych trynitarzy, którzy 
opowiadają się za teorią alienacji). Czytelnik Łukasza p o p r a w n i e  w y w n i o s k u j e ,  że 
Jezus uczy się tych wszystkich rzeczy po raz pierwszy.

31 Anthony Buzzard, Jezus nie był trynitarianinem (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 2007), 75, 
n.27.

32 Jezus jest współtwórcą - nie stworzenia z Księgi Rodzaju - ale nowego stworzenia Bożego. 1 List 
do Koryntian 8:6 można najlepiej zrozumieć w świetle nowego stworzenia. Paweł pisze

http://www.21stcr.org/multime-


140

Paweł zwraca się tutaj do chrześcijan, a jego stwierdzenie w wersetach nie odnosi się tylko do ich 
śmiertelnej egzystencji. Paweł wskazuje im na znacznie lepszy cel, jakim jest Królestwo Boże i życie 
wieczne przez Jezusa. Dlatego to "z" (ek) Boga wszystkie te rzeczy istnieją i dla Niego teraz żyjemy 
(Rz 6:13). Ale to "przez" (dia) Niego (z powodu, "w Chrystusie", Rz 6:10-12). Sam Jezus mówi: 
"Albowiem jak Ojciec ma żywot sam w sobie, tak d a ł  i Synowi, aby miał żywot sam w sobie" (J 
5:26). Jezus jest zatem drogą, prawdą i życiem.
"Życie" dla tych, którzy przychodzą do Ojca przez Niego (dia) (Jana 14:6).



141

F

Rozdział ósmy

Przez proroków przemawia 
- przez posłańców zbawia

Wznoszę moje oczy ku górom: skąd nadejdzie dla mnie 
pomoc? Moja pomoc pochodzi od Pana, który stworzył niebo 
i ziemię.

- Psalm 121:1-2

dla ludzi Biblii, JHWH jest ich pomocą. Ze swego tronu widzi ich 
trudną sytuację. Zbliża się w swoim blasku i swoim dziele. Ale jego 
praca z ludzkością opiera się na

na zasadzie partnerstwa. On chce pomagać ludziom, a ludzie pomagają 
mu w niesieniu tej pomocy. To są jego prorocy i posłańcy.

Rozpoznawanie Boga poprzez Jego proroków

1"Oby cały lud Pański stał się prorokami, aby Pan zesłał na nich 
swego Ducha!" - mówi Mojżesz do Jozuego (Liczb 11:29).

Kto nie chciałby porozmawiać z prawdziwym prorokiem Boga? 
Gdybyśmy mogli, jak by to wyglądało? 2Być może od razu 
pomyślelibyśmy o zapytaniu go o przyszłość. Jednak główną troską 
prawdziwego proroka byłaby prawdopodobnie rozmowa z nami o Bogu. 
Przesłanie proroka do nas mogłoby brzmieć: "Poznajcie Pana" (Ozeasza 
6:3).



142

W swej istocie Biblia nie jest historyczną księgą o ważnych ludziach. To 
historia zwykłych mężczyzn i kobiet, którzy służą Temu, który sam jest 
Bogiem. W Biblii ludzie nie są prawdziwymi prorokami z własnego 
wyboru lub zdolności. Nie przepowiadają niczego, patrząc przez kryształ 
lub rzekomo "komunikując się z kosmosem". Są wybierani i upoważniani 
przez Boga dla dobra Jego ludu. Z powodu swojej miłości posyła im 
proroków. Są oni Jego pośrednikami. Poprzez swoją obecność przychodzi 
bezpośrednio przez proroków, aby mogli być użyteczni dla innych. 
Wyposażeni w Jego Ducha, mogą realizować Jego plany.

Ale jak moglibyśmy rozpoznać prawdziwego proroka, gdybyśmy go 
spotkali? Być może wyczulibyśmy z jego charakteru lub usposobienia, że 
jest on niezwykłą osobą. Moglibyśmy być pod wrażeniem tego, że prorok 
przewiduje przyszłe wydarzenia i że rzeczywiście się one wydarzą. Dla 
ludzi Biblii nie są to jednak najbardziej podstawowe wymagania 
dotyczące prawdziwego proroka Bożego. Dla nich decydującym pytaniem 
jest: czy prorok wiernie głosi Ojca jako jedynego prawdziwego Boga?

Jeśli pośród was pojawi się prorok lub człowiek, który ma 
wizje senne, i powie wam o znaku lub cudzie, który 
rzeczywiście się spełni zgodnie z jego zapowiedzią, a następnie 
wezwie was: "Czcijmy innych bogów - którzy wcześniej byli 
wam nieznani - i służmy im!", nie powinniście słuchać słów 
takiego proroka ani takiego widzącego sny, gdyż Pan, Bóg 
wasz, chce was tylko wystawić na próbę, aby się przekonać, 
czy naprawdę miłujecie Pana, Boga waszego, całym swoim 
sercem i całą swoją duszą. Pójdź za Panem, Bogiem twoim, i 
bój się go, przestrzegaj jego przykazań i słuchaj jego poleceń, 
służ mu i naśladuj go! (Pwt 13:2-5).

O jakim Bogu mówi prorok? Kiedy słyszymy prawdziwego proroka, głosi 
on JHWH - samego Ojca. Boży prorocy



143

to ludzie żyjący w różnych czasach i miejscach. Jednak wszyscy oni mają 
coś wspólnego: On! Jest to jedyny prawdziwy Bóg, którego głoszą. 
Ludzie, którzy głoszą słowo Boże dzisiaj, muszą być mierzeni według 
jasnego standardu: Czy głoszą tego samego Boga, którego głosili dawni 
prorocy? Niemożliwe jest wierne trzymanie się słów, które oni 
wypowiadali, jeśli nie trzymamy się tego samego Boga, o którym oni 
mówili.

On przemawia przez ciebie - dosłownie

W niektórych momentach Bóg kieruje swoje słowo do proroków za 
pośrednictwem aniołów (Zach. 4:4-6). Przy innych okazjach wysyła je do 
nich znacznie bardziej bezpośrednio - poprzez sen (1 Krl 3:5), wizje 
(Daniel 7:1) lub głos (1 Krl 19:12-13). Czasami Bóg przemawia przez 
swoich proroków. Dawid powiedział:

Duch Pański mówi we mnie, a Jego słowo jest na moim języku 
(2 Sam. 23:2).

Niektóre z najwspanialszych Bożych przesłań do ludzkości przychodzą za 
pośrednictwem samych ludzi. Ten, który nas stworzył, może również 
przemawiać przez nas. W takich przypadkach prorok działa jako 
narzędzie Boga. Tak było szczególnie w przypadku wypełnienia się 
proroctwa Joela dotyczącego wylania Ducha Bożego w Nowym 
Testamencie (Joel 2:28-29 por. Dzieje Apostolskie 2:4; 16-18, itd.)

Czasami Bóg przemawia do ludzi bezpośrednio przez proroka, a innym 
razem prorok powtarza to, co zostało mu objawione przez Boga (1 Sam. 
15:16). W obu przypadkach słowa wypowiedziane przez proroka mogą być 
szokujące. Wyobraź sobie, że wędrujesz przez starożytne miasto, aż 
dochodzisz do mężczyzny przemawiającego do tłumu. Gdy podchodzimy 
bliżej, słyszymy słowa takie jak te:

I wezmę was za mój lud, i będę waszym Bogiem, i poznacie, że 
Ja jestem Pan, wasz Bóg,



144

który uwalnia cię od ucisku niewoli Egipcjan (Wj 6:7).3

Czy jest to osoba, która twierdzi, że jest wszechmogącym Bogiem? 
Absolutnie nie. Jest to przykład tego, jak prorocy Boga czasami 
przemawiali w Jego imieniu. Jeśli mamy do czynienia z prawdziwym 
prorokiem, to są to słowa samego Boga, który zwraca się do ludzi w 
pierwszej osobie. Po wysłuchaniu takiego proroka ktoś może słusznie 
powiedzieć: "Słyszałem, jak Bóg mówił" lub "Bóg powiedział do mnie...". 
W rzeczywistości Bóg używa proroka do interakcji z ludźmi poprzez ich 
zmysły.

Przemawia przez swoich aniołów

Bóg robi również niesamowite rzeczy za pośrednictwem swoich 
aniołów.4 Czasami przez nich przemawia. W Biblii znajdują się niezwykłe 
przykłady, w których Bóg rozmawia z ludźmi za pośrednictwem aniołów. 
W rzadkich przypadkach ma również fizyczny kontakt z ludźmi za 
pośrednictwem swoich aniołów.

Nic z tego nie oznacza, że anioł jest dosłownie Bogiem w takim 
momencie. To myliłoby Stwórcę z jego stworzeniem. Niemniej jednak 
ludzie mogą słusznie powiedzieć po takich spotkaniach, że rozmawiali "z 
Bogiem" lub że słyszeli, jak Bóg mówi; mieli z Nim fizyczny kontakt; lub 
że "Bóg im się ukazał". Jednak w takich wydarzeniach Bóg był obecny 
poprzez swojego ducha i działał przez osobę anioła.6

Szczególny tego przykład można znaleźć w historii Mojżesza przy 
płonącym krzaku (Wj 3:4 i nast.). Bóg przemawia do Mojżesza w 
pierwszej osobie: "Jam jest Pan, Bóg twój". Mojżesz wchodzi z Nim w 
interakcję, zadając pytania, na które otrzymuje odpowiedzi. Uznaje się 
nawet, że Bóg "ukazał się" Mojżeszowi w krzaku (Wj 3:16). Ale od 
początku historii jest ogłoszone, że to anioł Boży jest w płonącym krzaku 
(Wj 3:2).

Wieki później Stephen potwierdził, że naprawdę był to "anioł",
który ukazał się Mojżeszowi podczas tego wydarzenia:



145

Kiedy minęło kolejne pełne czterdzieści lat, anioł ukazał mu 
się na pustyni góry Synaj w ognistym płomieniu ciernistego 
krzewu. Ten Mojżesz ... został posłany przez Boga jako 
przywódca i zbawiciel za pośrednictwem anioła, który ukazał 
mu się w krzaku. (Dzieje Apostolskie 7:30+35).6

7Zauważ, że Szczepan nie mówi, że Bóg był tam aniołem, ale że uczynił to 
"za pośrednictwem" anioła. Fundamentalnym błędem jest myślenie, że 
anioł był dosłownie Bogiem, ponieważ Bóg miał kontakt z kimś za 
pośrednictwem anioła. To byłoby tak, jakby Bóg powiedział przez 
proroka: "Ja jestem Pan, twój Bóg", a my doszlibyśmy do wniosku, że 
prorok jest Bogiem. Ta powszechna, wymyślona idea, że aniołowie byli 
Mesjaszem w stanie preegzystencji w takich przypadkach, jest równie 
bezpodstawna. Biblia nigdy nie mówi, że Mesjasz kiedykolwiek pojawił 
się jako anioł.

Pokazał swoim prorokom przyszłość

Bóg dał swoim prorokom w tamtych czasach zrozumienie rzeczy, które 
były w przeszłości, w teraźniejszości, a nawet w przyszłości. Dzięki swojej 
przedwiedzy pokazał im rzeczy, które były odległe o lata, a nawet wieki. 
Wiele z tego, co im pokazał, było Jego własnymi planami na nadchodzące 
czasy:

Albowiem Ja znam myśli, które mam względem ciebie, mówi 
Pan, myśli o zbawieniu, a nie o krzywdzie, aby dać ci przyszłość 
i nadzieję (Jer. 29:11).

Kiedy Bóg mówił do swoich proroków o przyszłości, często było to bardzo 
obrazowe, a czasami w czasie teraźniejszym.8 Można to porównać do 
rozmowy, jaką odbyłem z przyjacielem, który chciał zbudować dom. 
Wyjaśnił mi swoje plany i z poczuciem oczekiwania i niepokoju zaczął 
opisywać mi swój przyszły dom. Wciąż pamiętam, jak mówił w czasie 
teraźniejszym, wskazując: "Oto moja kuchnia" i "Oto moja kuchnia".



146

to moja jadalnia". Ale oczywiście oboje rozumieliśmy, że nikt nie będzie 
przygotowywał jedzenia w tej kuchni ani jadł w jadalni, dopóki plan nie 
zostanie zrealizowany.

Tak właśnie było z Bogiem i Jego prorokami. To było tak, jakby zwołał ich 
wszystkich razem i wyjaśnił im swój plan. Kiedy mówił im o przyszłych 
ludziach i wydarzeniach, często opisywał je w czasie teraźniejszym. 
Czasami jest to znane jako "prorocza prolepsis". Jest to sposób wyrażania 
rzeczy, których jeszcze nie ma, tak jakby już tu były. Bóg powiedział do 
Abrahama:

Dlatego nie będziesz się już nazywał Abram (tj. wywyższony 
ojciec), lecz imię twoje będzie teraz Abraham (tj. ojciec 
mnóstwa), gdyż uczyniłem cię przodkiem mnóstwa narodów 
(Rdz 17:5).

W tym czasie Abraham nie był jeszcze ojcem żadnego narodu. Miał tylko 
jednego syna i zaledwie 13 lat (Rdz 17:25). A jednak Bóg powiedział do 
Abrahama: "Uczyniłem cię ojcem mnóstwa narodów".9 A jeszcze 
wcześniej, w Rdz 15:18, Bóg powiedział do Abrahama: "Twojemu 
potomstwu daję tę ziemię". W rzeczywistości Abraham nie miał wówczas 
żadnego potomka. Ale dla Boga takie rzeczy są tak, jakby już się 
wydarzyły. Całe narody istniały tylko w Bożym umyśle. Kiedy 
potomkowie Abrahama istnieli, można powiedzieć, że już istnieli w 
Bożym planie i przedwiedzy.

W związku z tym dzieła Boga istnieją na dwa sposoby: Po pierwsze, 
istnieją w Jego planach i przedwiedzy. Po drugie, powstają, gdy Jego plany 
są realizowane. On mówi:

Od początku poznałem koniec i od najdawniejszych czasów 
to, co się jeszcze nie stało; rozkazuję: "Moja rada się spełni" i 
wszystko, co mi się podoba, spełnię (Iz. 46:10).



147

Wielu chrześcijan nie zrozumiało czysto intelektualnej preegzystencji 
Biblii.10 Doprowadziło to ludzi do stwierdzenia, że część tego, co zostało 
ukazane w Bożych planach i przedwiedzy, istniało już dosłownie. Jest to 
błąd, którego Żydzi często nie popełniają, ponieważ mają tendencję do 
lepszego rozumienia tej konceptualnej preegzystencji niż chrześcijanie. 
Profesor E. G. Selwyn mówi:

Kiedy Żyd opisuje coś jako predestynowane, mówi o tym tak, 
jakby to już istniało w niebie.11

Rzeczy w umyśle Boga nie istnieją jeszcze dosłownie, dopóki Jego plany 
w tym względzie nie zostaną zrealizowane. Ale jak widzieliśmy, taka 
mentalna preegzystencja była tak konkretna - tak pewna - że czasami 
mówił o przyszłych ludziach i wydarzeniach tak, jakby już istniały. Zasadę 
tę dobrze rozumiał apostoł Paweł i dobrze opisał ją w Nowym 
Testamencie:

Zgodnie z Pismem Świętym: "Uczyniłem cię ojcem wielu 
narodów" - przed Bogiem, któremu on (Abraham) uwierzył 
jako temu, który daje życie umarłym i nazywa to, co jeszcze 
nie istnieje, tak jakby już istniało (Rz 4:17).

Widzieli dzień Mesjasza

Bóg przewidział Mesjasza i wydarzenia w jego życiu. Stało się tak, mimo 
że Mesjasz nie pojawił się aż do czasów Heroda Wielkiego. Bóg pozwolił 
swoim ówczesnym prorokom ujrzeć ten dzień z wyprzedzeniem, a 
rzeczy, których miał dokonać, były znane i oczekiwane na wieki przed 
tym, zanim stały się rzeczywistością. Oni widzieli ten dzień, ale widzieli 
go z daleka w czasie. Z niecierpliwością czekali na czas, kiedy zostanie on 
objawiony.

W czasach postbiblijnych idea dosłownie preegzystującego Mesjasza 
weszła do chrześcijaństwa. Uważano, że Mesjasz najpierw istniał w 
formie nie-ludzkiej, a następnie stał się człowiekiem. Chociaż idea ta nie 
została zaakceptowana w czasach postbiblijnych



148

Chociaż preegzystencja była bardzo promowana i podkreślana w teologii 
chrześcijańskiej, idea ta była obca ludowi Bożemu w tamtym czasie.12 
Prorocy prawidłowo rozumieli preegzystencję, ponieważ dla nich ma ona 
miejsce w Bożych myślach i planach, a nie dosłownie lub w 
rzeczywistości. Spójrzmy na przykład, w którym Bóg przemawia do 
proroka Jeremiasza:

"Zanim ukształtowałem cię w łonie matki, wybrałem cię i 
zanim ujrzałeś światło dzienne, ustanowiłem cię prorokiem dla 
narodów" (Jer. 1.5).

Bóg "znał" swojego sługę Jeremiasza, zanim ten w ogóle zaistniał. Zanim 
się urodził, Bóg go "uświęcił". W swoich planach Bóg "wyznaczył" go na 
proroka dla narodów i "dał" go im. Bóg nie mówi tutaj dosłownie o 
przedludzkim Jeremiaszu. Są to słowa Boga, który mówi prawdziwemu 
Jeremiaszowi, jakie miał wobec niego plany, zanim jeszcze powstał.

Dokładnie tak prorocy patrzyli na Boże plany i widzieli Mesjasza. Widzieli, 
że był on centrum Bożych planów dla ludzkości i całego stworzenia. 
Mówili to od samego początku. Bóg miał cel dla niego i dla narodów 
poprzez niego. To, co Adam stracił w ogrodzie, Mesjasz odzyskał po 
swoich narodzinach. Gdy prorocy Boga rozważali plany, widzieli jego 
narodziny i rozumieli, że Bóg da mu swojego ducha i włoży jego słowa w 
jego usta. Widzieli jego śmierć, zmartwychwstanie i wielką chwałę, jaką 
Bóg dla niego przygotował: On jest ludzkim dziedzicem Bożego 
stworzenia. On zajmie swoje miejsce jako głowa całego ludu Bożego na 
całą wieczność. Z pewnością każdy powinien uznać konceptualną 
preegzystencję Mesjasza. Jednak zbyt wielu chrześcijańskich nauczycieli 
Biblii było skłonnych bezkrytycznie przyjmować pogańskie chrześcijańskie 
teorie rzekomej preegzystencji, zamiast uzyskać jasne zrozumienie 
żydowskiego sposobu jej wyrażania.14



149

Nieistniejący - preegzystujący Syn Boży

Pogląd o dosłownej preegzystencji Mesjasza zawodzi w konfrontacji z 
faktami. Teoria ta upada z oczywistych powodów: Mesjasz nie był 
obecny w Starym Testamencie. Zanim narodził się Mesjasz, żaden z 
prawdziwych proroków Bożych nie powiedział, że spotkał lub rozmawiał 
z Mesjaszem. Nigdy nie powiedzieli, że Mesjasz zrobił cokolwiek w ich 
czasach. To właśnie słowo,
"Mesjasz" (Chrystus) oznacza "namaszczony". Jednak dopiero w Nowym 
Testamencie Jezus zaczyna istnieć i zostaje namaszczony przez Boga (Dz 
10:38). Apostoł Piotr dokładnie wyjaśnia, że Bóg uczynił Jezusa z 
Nazaretu Chrystusem (Dz 2:36).

Ówcześni prorocy znali Boga po imieniu. Jak widzieliśmy, Ojciec jest 
nazywany YHWH ponad 6800 razy w Starym Testamencie. Nie ma jednak 
żadnych zapisów świadczących o tym, że prorocy wiedzieli nawet, jakie 
będzie właściwe imię Mesjasza.15 W Nowym Testamencie jest on 
nazywany po imieniu ponad 900 razy. Gdyby prorocy Starego 
Testamentu go znali, powiedzieliby o tym. Chwaliliby fakt, że Go znają i 
wzywaliby Go po imieniu - setki, a może tysiące razy. Nie zrobili tego.16

Prorocy Boży i Jego lud w tamtym czasie nie znali Mesjasza, ponieważ nie 
było Go tam, aby mógł być poznany. Poprzez proroctwa i cudowne wizje 
widzieli dzień Mesjasza z dużej odległości w czasie. Ale bez wątpienia 
pragnęli zobaczyć Go i Jego wielkie czyny osobiście. Jezus powiedział 
ludziom swoich czasów:

"Zaprawdę bowiem powiadam wam: Wielu proroków i 
sprawiedliwych pragnęło ujrzeć to, na co wy patrzycie, a nie 
ujrzeli; i usłyszeć to, co wy słyszycie, a nie usłyszeli". (Mt 
13:17).

Apostoł Piotr, który żył w czasach Mesjasza, powiedział do ludu:



150

Ale wszyscy inni prorocy, którzy pojawiali się począwszy od 
Samuela i w następnych czasach, również zapowiadali te dni 
(Dz. Ap. 3:24).

W mistrzowskim planie Boga, Mesjasz nie był refleksją - był w pierwszych 
myślach Boga. W swoim dziele powołania go do istnienia, Bóg 
błogosławił innych po drodze. W pewnym sensie Mesjasz nie powstał z 
powodu pewnych ludzi w jego rodzie, ale Bóg pozwolił tym ludziom 
istnieć, aby mógł się narodzić. W wielkim Bożym planie Mesjasz został 
umieszczony przed swoimi przodkami. W tym sensie jest nawet przed 
Abrahamem - swoim własnym przodkiem.17

Chociaż Mesjasz nie istniał dosłownie aż do czasów króla Heroda 
Wielkiego, Bóg pokazał go swojemu ludowi bardzo obrazowo w wielu 
proroctwach. W obietnicach Bożych Abraham przewidział pokolenia 
swoich potomków, zanim one zaistniały (Rdz 17:4-6 itd.). Widział 
również dzień Mesjasza - największego ze swoich potomków (Mt 1:1; J 
8:56). Abraham i prorocy widzieli nadchodzący dzień Mesjasza i bardzo 
się radowali. Oni sami wierzyli w Niego z wielkiego dystansu - wielkiego 
dystansu czasowego.18

Uratowany przez Zbawiciela

Ty bowiem jesteś naszym Ojcem. Abraham nic o nas nie wie i 
Izrael nas nie zna: Ty, Panie, jesteś naszym Ojcem; naszym 
Zbawicielem jest Twoje imię od dawien dawna (Izajasza 
63:16).

Ojciec na tronie jest ich Zbawicielem. Ostatecznie nie ma zbawiciela poza 
Nim (Izajasza 43:11). Często jednak dokonuje tego zbawienia za 
pośrednictwem ludzkich zbawicieli.19 Wysyła ich, aby prowadzili jego lud 
w trudnych czasach i z nich wychodzili:

Dlatego oddałeś ich w moc ich wrogów, aby mogli ich trapić. 
Lecz gdy wołali do Ciebie w swoim utrapieniu, wysłuchałeś ich 
z nieba i obdarzyłeś ich swoją łaską.



151

wielkie miłosierdzie, który wybawił ich z mocy ich 
ciemiężycieli. (Neh. 9:27).

Gdy lud znajduje się w niewoli faraona, Mojżesz wyprowadza go stamtąd 
(Wj 3:10). Jednak to Bóg planuje to wszystko i umożliwia Mojżeszowi 
dokonanie tego. Sam JHWH jest ostatecznie ich wybawcą:

Tak powiedział Pan, Bóg Izraela: "To Ja wyprowadziłem 
Izraela z Egiptu i wybawiłem cię z ręki Egipcjan i z mocy 
wszystkich królestw, które cię uciskały" (1 Sam. 10:18).

Nawet w czasach sędziów jest czas, kiedy lud Boży odwraca się od Niego 
i oddaje cześć innym bogom; popadają pod władzę obcego króla. Kiedy 
ponownie zwracają się do Pana, aby zostać zbawionym, On lituje się nad 
nimi i posyła im zbawiciela:

Ale kiedy Izraelici głośno wołali do Pana o pomoc, Pan 
wzbudził wybawiciela, który ich wybawił, a mianowicie 
Othniela, syna Kenaza, młodszego brata Kaleba (Jdg 3:9).

Gedeon jest również zbawicielem w tych dniach. Bóg zlecił mu ocalenie 
swojego ludu:

Wtedy Gedeon powiedział do Boga: "Jeśli naprawdę chcesz 
ocalić Izraela z mojej ręki, jak obiecałeś, to rozłożę owczą skórę 
na klepisku; jeśli rosa leży tylko na skórze, a reszta ziemi 
pozostaje sucha, wtedy będę wiedział, że chcesz ocalić Izraela 
z mojej ręki, jak obiecałeś" (Jdg 6:36-37).

Bóg zsyła wybawicieli także w czasach królów Izraela. Mówi prorokowi 
Samuelowi o Saulu:

Jutro o tej godzinie poślę do ciebie człowieka z plemienia 
Beniamina: namaść go na władcę nad moim ludem Izraelem; 
on wybawi mój lud z mocy



152

Widziałem utrapienie mego ludu, ponieważ ich wołanie o 
pomoc przyszło do mnie (1 Sam. 9:16).

Również tutaj Bóg zbawia swój lud przez Dawida:

Pan obiecał bowiem w odniesieniu do Dawida: "Przez rękę 
mojego sługi Dawida w y b a w i ę  mój lud izraelski z ręki 
Filistynów i wszystkich ich wrogów" (2 Sam. 3:18).

Z powodu swojej miłości Bóg posyła odkupicieli - zbawicieli. Są oni Jego 
sługami, aby przynieść zbawienie Jego ludowi. Kiedy ich praca jest 
wykonywana, są bardzo honorowani przez ludzi. Jednak zawsze będą 
wiedzieć, że Bóg, który posyła tych zbawicieli, jest ostatecznie źródłem 
ich wyzwolenia.

Najlepszy zbawiciel Boga

W Bożych planach Mesjasz jest najlepszym, największym i ostatecznym 
zbawicielem. Kiedy się rodzi, Bóg wyposaża go i wysyła, aby zbawił Jego 
lud. Bóg przygotowuje Mesjasza i upoważnia go do odkupienia ludzi od 
ich największych wrogów - grzechu i śmierci. Bóg mówi o nim:

Dzięki swojej wiedzy, jako sprawiedliwy, mój sługa pomoże 
wielu w osiągnięciu sprawiedliwości, biorąc ich długi na siebie 
(Izajasza 53:11).

Bóg wywyższył go swoją prawicą jako przywódcę i zbawiciela, 
aby dać Izraelowi pokutę i przebaczenie grzechów (Dz 5:31).

Bóg posłał zbawicieli i odkupicieli. Co więcej, teraz posłał również 
swojego Mesjasza. Ale tylko Ojciec jest i zawsze pozostanie ostatecznym 
Zbawicielem świata:

Nawróćcie się do mnie i bądźcie zbawieni, wszystkie krańce 
ziemi! Bo Ja jestem Bogiem i nikt inny! (Iz. 45:22).



153

Robią "rzeczy YHWH"

Gdy Mojżesz wyciągnął rękę nad morze, Pan odepchnął 
morze silnym wschodnim wiatrem przez całą noc i osuszył 
dno morskie, a wody się rozdzieliły (Wj 14:21).

Kto widział tak niesamowite rzeczy? Jego prorocy i zbawiciele dokonują 
niesamowitych dzieł. Nadprzyrodzone rzeczy, cuda i znaki 
uwiarygodniają to, co mówią i pozwalają na powodzenie ich misji. Ale 
żadnego z tych czynów nie dokonują z własnych zdolności. Mojżesz 
wyciągnął rękę nad wodami, ale to "tchnienie" Pana powiało nad 
morzem i sprawiło, że się rozstąpiło (Wj 15:10).20

Morze rozstępuje się, gdy Mojżesz podnosi swoją laskę (Wj 14:16). 
Naaman siedem razy zanurza się w Jordanie z prorokiem Elizeuszem i 
zostaje uzdrowiony z trądu (2 Krl 5:10-14). Za sprawą Eliasza ogień 
zstępuje z nieba na ofiarę dla Pana (1 Krl 18:36-38). Innym razem prorok 
odmawia ziemi deszczu (1 Krl 17:1). Jeszcze innym razem syn kobiety 
zostaje przywrócony do życia (1 Krl 17:17-24).

Ci mężczyźni i kobiety Boga robią "rzeczy JHWH": rzeczy, których 
moglibyśmy oczekiwać tylko od Boga. Te dzieła, które wykonują, można 
powiedzieć, że zostały wykonane przez Boga. A jednak nie są oni JHWH.

Boży prorocy i zbawiciele dokonują niesamowitych rzeczy. Nie działają 
oni jednak z własnej inicjatywy. Bóg, który posyła ich do swojego ludu, 
doskonale wyposaża ich do wypełnienia ich misji. Daje im to, czego 
potrzebują do wyzwolenia:

Przekazał mi następujące informacje: "To jest słowo Pana do 
Zerubbabela: 'Nie mocą ani siłą, lecz moim Duchem' - tak 
mówi Pan Zastępów (Zach. 4:6).

Serubbabel nie odniesie sukcesu dzięki ludzkiej mocy czy sile, ale dzięki 
aktywnej obecności Boga. To dzięki Jego duchowi dokonają się te 
cudowne dzieła.



154

Kiedy nadejdzie dzień Mesjasza, Bóg wyposaży go nadzwyczajnie. On 
również będzie czynił rzeczy JHWH. Podobnie jak Zerubbabel, dokona 
wszystkich swoich cudownych dzieł przez Ducha Pańskiego (Iz 61:1-2; 
por. Łk 4:1; 18-21). Podobnie jak Mojżesz i inni, czyni cuda i znaki (J 3:2; 
11:47). Jego uczniowie również czynią wielkie rzeczy (Dz 5:12).

Fakt, że Boży prorocy i zbawiciele dokonują tych niesamowitych dzieł, 
nie oznacza, że sami są JHWH. Nie są też Bogami-mężczyznami, aniołami-
mężczyznami, ani żadną inną istotą. Są ludźmi, którzy są upoważnieni 
przez Ducha. To pokazuje, że są prawdziwymi ludźmi. W przeciwnym 
razie mogliby mieć wrodzone zdolności i nie potrzebowaliby działania 
Ducha Bożego, aby robić te rzeczy.

Są jej ludzkimi przedstawicielami

Prorocy i zbawiciele Boga są Jego przedstawicielami.21 Wypowiadają Jego 
słowa, ale nie pochodzą one od nich. On daje im moc, a oni przychodzą 
w Jego imieniu. Działają dla Niego, zgodnie z zakresem władzy, jaką im 
daje. Odrzucenie przedstawiciela Boga oznacza odrzucenie samego Boga. 
Ale przyjęcie tych, których posyła, oznacza przyjęcie Go.

Kiedy przedstawiciel Boga coś robi, można powiedzieć, że zostało to 
zrobione przez Boga. Encyklopedia religii żydowskiej zwraca na to uwagę:

Przedstawiciel (hebr. Szaliah): Główna idea 
przedstawicielstwa w prawie żydowskim jest wyrażona w 
następującym powiedzeniu: "Przedstawiciel osoby jest 
uważany za samą osobę" (Ned. 72b; Kidd, 41b). Dlatego każdy 
czyn właściwego agenta jest traktowany tak, jakby został 
wykonany przez zleceniodawcę.22

Zwróćmy ponownie uwagę na język dotyczący Dawida w naszym 
wcześniejszym przykładzie:



155

Przez rękę mojego sługi Dawida wybawię mój lud izraelski z 
mocy Filistynów i wszystkich ich wrogów (2 Sam. 3:18).

Ludzie słusznie mówili, że Dawid był ich zbawicielem lub że Bóg zbawił 
Izraela przez Dawida. Oba te stwierdzenia są prawdziwe. Tak właśnie 
wygląda niezwykła relacja między Bogiem a Jego przedstawicielami.

Jednak przedstawiciela nigdy nie należy mylić z jego mocodawcą. Z 
definicji przedstawiciel Boga nie jest Bogiem. Koncepcja pośrednictwa w 
Biblii nigdy nie została dobrze zrozumiana przez wielu chrześcijan. 
Aniołowie, prorocy i wybawiciele - w tym Mesjasz - są specjalnymi 
przedstawicielami Boga Wszechmogącego. Z powodu niezrozumienia ról 
tych przedstawicieli, ludzie czasami błędnie sugerowali, że Bóg był 
aniołem; że Mesjasz był aniołem lub "Bogiem-człowiekiem" i wiele innych 
idei. Żaden z tych poglądów nie jest prawdziwy i zgodny z Biblią.

Największy przedstawiciel Boga

Mojżesz, Jozue, Debora, Dawid, Daniel: imiona znane i czczone wśród 
ludzi od tysięcy lat. Ci i wielu innych są Bożymi prorokami i 
wybawicielami. Ale kto będzie nazwany największym spośród nich? Sami 
prorocy już odpowiedzieli na to pytanie: to Mesjasz Boży! Dzięki ich 
świadectwu ten człowiek jest centrum wszystkich Bożych planów dla 
ludzkości i dla naszej planety.

Przewidują jego życie, a także Ducha Bożego, który jest nad nim (Izajasza 
11:2). Mówią ludziom, że sam Mesjasz będzie prorokiem Boga (Pwt 
18:15); że Bóg włoży jego słowa w jego usta (Pwt 18:18-19). Mówią im, 
że dzięki swojej wiedzy uczyni wielu sprawiedliwymi i poniesie ich 
grzechy (Iz 53:11). Będzie ostatecznym prorokiem i odkupicielem Boga. 
Ale jego czas jeszcze nie nadszedł. Ówcześni prorocy mogli jedynie 
wyczekiwać jego dnia i odkupienia, które miał przynieść. Ale jego dzień 
nadszedł! Na szczęście żyjemy w tamtych czasach. Rozpoznajemy



156

Mesjasza dzisiaj wyraźniej niż mogli to uczynić prorocy w tamtych 
czasach. To daje nam wielki przywilej - i jesteśmy z tego powodu bardzo 
szczęśliwi!

Dla nas Jezus jest apostołem Boga (Hebr. 3:1), Jego specjalnym 
posłańcem i upoważnionym przedstawicielem. Dziś widzimy znacznie 
wyraźniej niż prorocy, że Mesjasz został powołany przez Boga do 
dokonania jeszcze większych rzeczy niż Mojżesz. Bóg powierzył Jezusowi 
wyjątkową misję przyniesienia nadziei i zbawienia nie tylko Żydom, ale 
całej ludzkości. Aby dokonać odkupienia ludzi, musiał stać się jednym z 
nas - prawdziwym człowiekiem (Rz 5:19). Ponieważ naprawdę był jednym 
z nas, nie mógł "nic uczynić" sam z siebie, wsparty własnym 
świadectwem (Jana 5:30). W ten sposób Bóg w cudowny sposób 
wyposażył tego człowieka do dokonania tych rzeczy, które były 
jednocześnie bardziej niezwykłe niż cokolwiek dokonanego wcześniej lub 
później przez kogokolwiek innego.

Mocą Bożą Jezus uzdrawiał chorych, wskrzeszał umarłych i czynił inne 
niesamowite rzeczy (Dz 2:22; Mt 12:28). Bóg dał mu wyjątkową władzę 
przebaczania grzechów swoim bliźnim (Mt 9:6-8; Mt 2:10; Łk 5:24). 
Dzięki mocy Ducha Bożego Jezus prowadził bezgrzeszne życie, a 
następnie złożył siebie w ofierze za grzechy nas wszystkich. Autor Listu 
do Hebrajczyków pokazuje, że Chrystus, dzięki mocy wiecznego Ducha, 
"złożył samego siebie jako bezbłędną ofiarę Bogu" (Hbr 9:14).

Ponieważ Jezus bardzo podobał się Bogu (2 Piotra 1:17), Bóg wzbudził Go 
z martwych (Dz 5:30), zabrał do nieba (Łk 24:51) i posadził po swojej 
prawicy (Dz 5:31). Widzimy więc, że to nie anioł ani Bóg-człowiek siedzi 
po prawicy Boga: to jeden z nas - prawdziwy człowiek (Hbr 10:12; Dz 
7:56). Bóg, mocą swojego Ducha, wyznaczył tego człowieka na głowę 
kościoła wtedy i nadal. (Efez. 1:20-22). Jest on przywódcą ludu, który 
odkupił dla Boga (Obj. 5:9). Bóg postanowił, że Jezus powróci i ustanowi 
swoje królestwo na ziemi (Mt 5:5; 2 Tm 4:1). Dzięki niewyobrażalnej 
łasce i mocy swojego Ojca, ten człowiek będzie czynił niesamowite 
"rzeczy JHWH" przez całą wieczność.



157



158

Rozdział ósmy - Uwagi

1 Hebrajskie słowo "nabiy" jest zwykle tłumaczone jako prorok. W słowie tym nie ma 
r o z r ó ż n i e n i a  m i ę d z y  prawdziwym a fałszywym prorokiem. W LXX nabiy jest 
tłumaczone jako prorok i jest to również słowo w y s t ę p u j ą c e  w  greckim Nowym 
Testamencie. Jest to transliteracja tego słowa, która prowadzi do angielskiego słowa "prorok".

2 Należy zauważyć, że zarówno mężczyźni, jak i kobiety zostali wybrani przez Boga, aby służyć 
ludziom jako prorocy (Wj 15:20; Jdg 4:4 itd.).

3 Przykładem tego są słowa, które Bóg nakazał Mojżeszowi wypowiedzieć do ludu (Wj 6:2-7).

4 Hebrajskie słowo, które jest zwykle tłumaczone jako "anioł" w naszych objaśnieniach to "malak" i 
zwykle odnosi się do kogoś, komu zlecono bycie posłańcem lub przedstawicielem - a dokładniej 
posłańcem Boga. W LXX i greckim Nowym Testamencie słowo to brzmi "aggelos". Doprowadziło to 
do angielskiej transliteracji tego słowa, która następnie stała się
został "anglicyzowany" na "anioł".

5 Bycie aniołem "Bożym" ("Pańskim") oznacza z definicji, że dana osoba nie jest Bogiem. Istnieją 
przypadki, w których niektórzy interpretatorzy twierdzą, że aniołowie są w rzeczywistości samym 
Bogiem, a nie Bogiem działającym przez tych posłańców (np. Rdz 18:1-3; 31:11-13; 32:24-30). 
Takie interpretacje są niepotrzebne i wykraczają poza podstawowe zrozumienie Boga, że chociaż 
Bóg może w zadziwiający sposób pojawiać się w swoim stworzeniu lub poprzez nie, to jest On 
stwórcą, a nigdy samym s t w o r z e n i e m .  Wiele zostało przeczytane na temat "zjawisk Boga". 
Jedna z teorii mówi, że w niektórych przypadkach "anioł" jest dosłownie Bogiem. Prostsze i lepsze 
zrozumienie j e s t  t a k i e , że Bóg pojawił się "w" lub "przez" swojego anioła (aniołów). 
Rzekome "objawienia Chrystusa" są również całkowicie nie do utrzymania. Idea ta oznacza, że 
anioł jest w rzeczywistości preegzystującym Chrystusem. Nie jest to biblijne i jest pomysłem 
postbiblijnym. Żaden fragment Starego ani Nowego Testamentu nie mówi czegoś takiego. Idei tej 
z a p r z e c z a  nawet List do Hebrajczyków 1:1-2. Stwierdza on, że w dawnych czasach Bóg nie 
przemawiał do ludzi za pośrednictwem syna.

6 Nie jest pewne, czy istniał konkretny anioł, który zawsze był "aniołem Pańskim". Często 
formułowany pogląd, że "aniołem Pańskim" był dosłownie sam "Pan", nie ma większego sensu, 
ponieważ Bóg musiałby wysłać siebie jako własnego posłańca. Podobnie pomysł, że anioł był 
preegzystującym Mesjaszem, jest bezpodstawny. Ani autor Księgi Rodzaju, ani Szczepan w 
Dziejach Apostolskich nie uznają anioła w płonącym krzaku za Mesjasza.

7 Dosłownie "ręką" anioła. Moje tłumaczenie zgadza się z NIV, NLT i
NRSV zgadza się, że prostszym znaczeniem jest to, że Bóg posłał Mojżesza przez anioła.

8 Język proroków, którzy widzą rzeczy w przyszłości tak, jakby działy się teraz, jest często pisany w 
czasie teraźniejszym, a nawet sformułowany tak, jakby te rzeczy już się wydarzyły. Jest to znane 
jako proroczy lub przyszły czas teraźniejszy. Jest to również znane jako prorocze "prolepsis", które 
jest "przedstawieniem lub przypuszczeniem przyszłego w y d a r z e n i a  lub rozwoju, "tak jakby 
już istniało lub było realizowane w teraźniejszości". Merriam-Webster's Collegiate Dictionary, 11th 
Edition (Springfield, MA: Merriam-Webster, Inc., 2014).

9 Ciekawe, że NASB, która zwykle preferuje bardziej dosłowne tłumaczenie, waha się w tym 
przypadku, co czyni ją jednym z niewielu tłumaczeń, które używają czasu przyszłego dla tych słów. 
Nawet NIV trzyma się bardziej dosłownego "uczyniły cię". NASB poprawnie oddaje prolepsis 
cytowanego przez Pawła fragmentu z Listu do Rzymian 4:17.

10 Wolę termin "mentalna p r e e g z y s t e n c j a ", chociaż "wyobrażona" lub "idealna" 
p r e e g z y s t e n c j a  jest czasami używana do powiedzenia tego samego.



159

11 E. G. Selwyn, First Epistle of St Peter, 2nd edition (Grand Rapids: Baker Book House, 1983), 124. 
Selwyn był dziekanem w Winchester przez 29 lat. Był założycielem Christian Academic Journal 
Theology.

12 Idea dosłownej preegzystencji Mesjasza ugruntowała się wśród postbiblijnych pogańskich 
chrześcijan, którzy odrzucili żydowsko-nowotestamentowe rozumienie "konceptualnego" lub 
"duchowego" Mesjasza.
"wyobrażonej" preegzystencji (Rzym. 4:17). Koncepcja dosłownego preegzystującego Mesjasza do 
dziś pozostaje obca ortodoksyjnym Żydom. W momencie, gdy chrześcijanie zaakceptowali ideę, że 
Mesjasz dosłownie istniał wcześniej, uwikłali się w niekończące się spekulacje na temat tego, 
kiedy, gdzie i jako kto istniał. Fakt, że sama Biblia nie daje dokładnej odpowiedzi na takie pytania, 
powinien o s t r z e g a ć  ludzi, że są na złej drodze w tej kwestii.

13 To właśnie o ten zaszczyt Jezus prosi swego Ojca w Ewangelii Jana 17:5. W swojej modlitwie 
wypełnia werset z Psalmu 2:8, w którym Bóg mówi do przyszłego Mesjasza: "Proś Mnie", a "dam 
ci narody w dziedzictwo i krańce ziemi w posiadanie". Niewyobrażalnym zaszczytem dla Mesjasza 
było to, że miał panować nad wszystkimi narodami. Co więcej, Jego lud miał dziedziczyć razem z 
Nim (Rzym. 8:17) i w ten sposób mieć udział w tym samym zaszczycie (Jana 17:22; Rzym. 8:17-21).

Aby właściwie zrozumieć Jana 17:5, fragment ten musi być zawsze postrzegany w kontekście 
Psalmu 2:8-9, Rzymian 8:17-21 itd. Chwała, jaką Jezus miał u Ojca "zanim świat powstał", b y ł a  
zaszczytem i chwałą w wielkim planie Boga: zaplanowanym oczekiwaniem chwały. Jest to 
podobne do tego, co Bóg powiedział Abrahamowi: "Dam tobie i potomstwu twemu po tobie 
ziemię przybrania twego", zanim jeszcze potomkowie ci istnieli (Rdz 17:8). Dlatego Jezus mógł 
powiedzieć, że miał tę chwałę u Boga, zanim jeszcze Jezus istniał w rzeczywistości.

14 Bardziej szczegółowe rozważania na temat Mesjasza w proroctwach można znaleźć w rozdziale 
11 tej książki.

15 Wyrażenie z Księgi Przysłów 30:4: "Jakie jest jego imię i jakie jest imię jego syna, jeśli je 
z n a s z ?" nie odnosi się do YHWH ani syna YHWH. Nowy Komentarz Biblijny słusznie stwierdza, 
że stwierdzenie to odnosi się do "hipotetycznej osoby, która zmierzyła wysokość i wielkość, aby 
zobaczyć Boga i która dokładnie zmierzyła jego stworzenie". Kim on jest - lub (jeśli żył jakiś czas 
temu) gdzie są potomkowie takiej osoby?". The New Bible Commentary, Proverbs (Grand Rapids: 
Eerdmans Publishing Co. 1991), 569.

16 Opierając się na brzmieniu Księgi Przysłów, postbiblijni pogańscy chrześcijanie zostali wciągnięci 
w daremne poszukiwania preegzystującego Mesjasza w Starym Testamencie. Doprowadziło ich to 
do określania mianem "Mesjasza" ludzi, aniołów, a nawet samego JHWH. Nieuchronnie te 
rzekome odkrycia Chrystusa w Starym Testamencie nie są p r z y w o ł y w a n e  przez Jezusa ani 
jego apostołów tak, jakby rzeczywiście był. Aby jeszcze raz to podkreślić, kiedy Szczepan powraca 
do incydentu z płonącym krzakiem, nigdy nie mówi nic o tym, że anioł w krzaku był 
preegzystującym Jezusem (Wj 3:2; por. Dz 7:30-35).

17 Kiedy Chrystus mówi o byciu "przed" Abrahamem, łatwiej i lepiej jest zrozumieć, że o d n o s i  
s i ę  d o  swojej zaplanowanej preegzystencji w wielkim planie Boga, a nie do dosłownej 
preegzystencji (J 8:58).

18 Aby zapoznać się z przeglądem żydowskiego biblijnego poglądu na preegzystencję, zobacz Dale 
Tuggy's inter- view of Dustin Smith, "Dr Dustin Smith on preexistence in ancient Jewish thought", 
Trinities 10 listopada 2014 r., http://www.trinities.org/blog/podcast-61-dr-dustin-smith-on-
preexistence-in- ancient-jewish-thought/.

http://www.trinities.org/blog/podcast-61-dr-dustin-smith-on-preexistence-in-
http://www.trinities.org/blog/podcast-61-dr-dustin-smith-on-preexistence-in-


160

19 Hebrajskie słowo, które jest zwykle tłumaczone jako "Zbawiciel" to yasha. Odnosi się ono 
zarówno do Boga, jak i do człowieka. To samo słowo jest czasami tłumaczone jako "Zbawiciel".

20 Słowo oznaczające "oddech" lub "tchnienie" w Wj 15:10 to ruach i jest to to samo słowo, które zostało 
użyte w

1. Rdz 1:2 jest używany w odniesieniu do ducha. W obu fragmentach, Rdz 1 i Rdz 2, jest to ten na
Tron unoszący się "w obecności" nad wodami.

21 Powszechnym hebrajskim słowem oznaczającym "przedstawiciela" jest shaliah, które jest 
porównywalne z apostolos w języku greckim. Oznacza ono upoważnionego wysłannika lub 
upoważnionego przedstawiciela.

22 The Encyclopedia of Jewish Religion, R. J. Z. Werblowsky, G. Wigoder, eds. (New York: Adama 
Books, 1996), 15.



161

S

Rozdział dziewiąty

Panowie, on dał -
"Bogowie", których stworzył

Następnie wziął ze sobą kapitanów, szlachtę i ludzi, którzy 
zajmowali czołowe stanowiska wśród ludu, a także zwykłych 
mieszkańców ziemi, i sprowadził króla ze świątyni Pańskiej, a 
kiedy przeszli przez górną bramę do pałacu królewskiego, 
posadzili króla na tronie królewskim.

- 2 Kronik 23:20

emocje! Pompa i ceremonia! Tak to wygląda, gdy Salomon zostaje 
wprowadzony do swojego pałacu. Jest królem Izraela. Ze względu na 
miłość JHWH do swojego ludu, dał im władców. Dał im panów.1 Mają 

czcić Jego miłość, wierność, sprawiedliwość, miłosierdzie i
Pokaż prawdę i podnieś na duchu.

Służ JHWH i służ jego władcom

Ja, Pan, jestem twoim Świętym, Ja, Stwórca Izraela, twoim 
Królem (Izajasza 43:15).

Pan Bóg jest ich królem. Ale On daje swojemu ludowi ludzi, którzy mają 
rządzić w Jego imieniu, w Jego imieniu. Królowa Saby mówi do 
Salomona:

Błogosławiony niech będzie Pan, Bóg twój, który ma w tobie 
upodobanie i osadził cię na swoim tronie jako króla nad 
ziemią.



162

Pan, Bóg twój, ustanowił cię królem! Ponieważ Bóg twój miłuje 
Izraela, ustanowił cię królem nad nimi, abyś ich utwierdził na 
wieki, abyś wymierzał sprawiedliwość i prawość (2 Krn 9:8).

Tron należy do Pana. Sam Bóg posadził Salomona na tronie. Wyznaczeni 
przez Boga przywódcy zawdzięczają swoją pozycję Jemu. Mają podążać 
za Nim, być Mu posłuszni i rządzić w Jego imieniu. Jak wyjaśnia ludowi 
prorok Samuel:

Czy zatem będziesz się bał Pana i służył mu, będziesz 
posłuszny jego rozkazom i nie będziesz się buntował 
przeciwko rozkazom Pana, ale zarówno ty, jak i król, który nad 
tobą panuje, będziecie posłuszni Panu, Bogu twemu? (1 Sam. 
12:14).

Mojżesz powiedział ludowi: "Będziesz się bał Pana, Boga swego, będziesz 
mu służył i przysięgał na Jego imię" (Pwt 6:13). Ostatecznie oznacza to, że 
mają służyć tylko Panu. Ale prawdziwe służenie Mu oznacza również, że 
muszą służyć tym, których On wyznaczy. Służenie im nie dzieli lojalności. 
Ludzie nie służą wyznaczonym przez Boga przywódcom w tym sensie, że 
są oni bogami lub osobami, które są następnie uważane za uczestników 
Bóstwa. Byłby to poważny błąd. Przywódcy ci są szanowani przez ludzi, 
ponieważ taka jest wola Boża. Oddawanie im czci ostatecznie przynosi 
chwałę temu, który ich wyznaczył.

Ci, których Bóg czyni władcami nad ludem, nazywani są "panami". Nie są 
oni Panem Bogiem; są panami przez Boga. Przyjrzyjmy się rozmowie 
między Dawidem i Saulem, gdy Saul był królem Izraela. Dawid zwraca się 
do Saula jako do swojego "pana". Mówi też o sobie jako o "słudze" Saula.

Saul rozpoznaje głos Dawida i mówi: "Czy to twój głos, mój 
synu Dawidzie?". Dawid odpowiada: "Tak, to mój pan, król". I 
Dawid dodaje: "Dlaczego mój pan prześladuje swego sługę? 
Co takiego uczyniłem? Czym zawiniłem?" (1 Sam. 26:17-18).



163

Słowa Dawida skierowane do Saula uznają go za przełożonego, za 
zwierzchnika. Powyższe słowo oznaczające "mój pan" w języku 
hebrajskim to słowo adoni. Szacuje się, że słowo to występuje około 195 
razy w Biblii hebrajskiej. Kiedy jest używane w powyższy sposób, zwykle 
odnosi się do króla lub innego ludzkiego zwierzchnika, nigdy nie jest 
używane w odniesieniu do Boga.2

Odnoszenie się do króla wyznaczonego przez Boga jako "Pana" było 
powszechne w Izraelu. Nie było to w żaden sposób sprzeczne z Bogiem. 
Władcy ci nie są konkurentami prawdziwego Boga. Są Jego szczególnymi 
przedstawicielami, Jego sługami dla dobra ludu. Dawid nazywa Saula 
adoni - "mój pan" - ponieważ Bóg uczynił go przełożonym Dawida.

Oni są jego pomazańcami

Wtedy Samuel wziął flakonik z olejem i wylał go na jego 
głowę, pocałował go i powiedział: "Tym Pan namaścił cię na 
władcę nad swoim ludem izraelskim" (1 Sam. 10:1).

Saul jest pierwszym człowiekiem, który został królem Izraela. Pod Bożym 
przewodnictwem on i wielu innych po nim przyjmuje rolę króla. Oliwa 
jest wylewana na ich głowy podczas ceremonii poświęcenia, co jest 
budującym znakiem Bożego błogosławieństwa dla nich. Poprzez to 
namaszczenie są oni błogosławieni na swój urząd. Taką osobę można 
nazwać "pomazańcem Pańskim". Dawid mówi o Saulu:

Niech Pan chroni mnie przed robieniem takich rzeczy i przed 
obrażaniem mojego Pana, Bożego pomazańca! W końcu jest 
on pomazańcem Bożym (1 Sam. 24:7).

Bóg namaszcza, kogo chce. Ludzie czczą JHWH, gdy czczą tych, których 
On wybrał. Jego wolą jest, aby ludzie im służyli.



164

Poleganie na królu wyznaczonym przez Boga na "Pana"
był powszechny w Izraelu.

Honorują je w wysokim stopniu

Świętuj! Śpiew i taniec! Kobiety z całej ziemi przybyły ze swoich miast z 
tamburynami i pieśniami radości, aby powitać Saula i Dawida! Śpiewały 
im pieśni entuzjazmu z powodu ich bohaterskich czynów (1 Sam. 18:6-7).

Bóg nie oddaje czci nikomu innemu (Izajasza 42:8). Dlaczego więc Saul i 
Dawid otrzymują taką chwałę i uwielbienie? Bóg jest "królem całej 
ziemi!" (Ps. 47:7). Dlaczego Salomon zasiada na tronie z takim 
przepychem i majestatem? (2 Krn 23:20).

Chwała tych królów została im dana zgodnie z wolą Bożą. Czytamy, jak 
Bóg uwielbił Dawida jako króla:

O Panie, król raduje się Twoją siłą i Twoją pomocą, jakże 
głośno krzyczy! Gdyż spotkałeś go łaską i błogosławieństwem; 
włożyłeś na jego głowę koronę ze szlachetnego złota. Wielka 
jest jego chwała dzięki Twojej pomocy; przyozdobiłeś go 
blaskiem i majestatem (Ps. 21:2,4,5).

To Bóg dał Dawidowi "splendor i majestat"; Bóg, który dał mu
"korona z czystego złota na jego głowie". JHWH nie dzieli się z nikim 
swoją pozycją Boga. Nie daje zaszczytu bycia władcą wszechświata 
nikomu innemu. Ale jest to wielki zaszczyt, który daje swoim 
pomazańcom: czyni ich panami.

Ludzie kłaniają się przed nimi

Chodźcie, uwielbiajmy i upadnijmy, zegnijmy kolana przed 
Panem, naszym Stwórcą! (Ps. 95:6).

Kłanianie się lub klękanie przed kimś jest niezwykłą demonstracją czci 
lub poddania. Dosłownie rzecz biorąc, poddanie się może oznaczać, że 
ktoś okazuje swoją



165

Ciało położone na podłodze przed kimś. Jest to coś, co znamy od ludzi, 
którzy uniżają się przed Bogiem. A jednak kłaniają się również przed 
pomazańcem Pańskim. Rozważmy inny przykład Dawida i Saula:

Gdy Saul opuścił jaskinię i udał się w drogę, Dawid również 
natychmiast wyruszył, wyszedł z jaskini i zawołał za Saulem: 
"Panie mój i królu!". Gdy Saul się odwrócił, Dawid pokłonił się 
twarzą do ziemi i oddał hołd królowi (1 Sam. 24:9).

Oddawanie pokłonu bożkowi - fałszywemu bogu - byłoby poważnym 
błędem. Oznaczałoby to, że ci, którzy się kłaniają, są zależni od tego 
boga.3 Jednak kłanianie się komuś, kogo Bóg uczynił Panem, podoba się 
JHWH.

Prostowanie się przed Panem lub przed Jego namaszczonymi królami nie 
jest jedyną okazją do oddawania takiej czci. Niezwykły przykład pokłonu 
przed ludzkim zwierzchnikiem można znaleźć w snach, które Bóg dał 
Józefowi, gdy był młodym mężczyzną. W snach tych bracia Józefa klęczą 
przed nim (Rdz 37:5-11). Wiele lat później sny te stają się rzeczywistością 
w Egipcie, gdy jego bracia kłaniają się przed Józefem, który stał się tam 
wielkim władcą. Gdy Juda przemawia w imieniu swoim i swoich braci, 
nazywa Józefa adoni, "moim panem" (Rdz 44:18-22). Józef instruuje ich, 
aby powiedzieli ojcu, że "Bóg uczynił go panem całego Egiptu" (Rdz 45:9).

Pismo Święte jest pełne dowodów na to, że ludzie w Biblii kłaniają się 
osobom o wyższej randze.4 Król Salomon okazuje taki szacunek swojej 
matce:

Kiedy więc Batszeba udała się do króla Salomona, aby 
porozmawiać z nim o Adoniaszu, król wstał, wyszedł jej na 
spotkanie, pokłonił się jej, a następnie ponownie usiadł na 
swoim krześle; następnie kazał postawić krzesło również dla 
królowej matki, a ona usiadła po jego prawicy (1 Krl 2:19).



166

Salomon okazuje wielką miłość i szacunek swojej matce. Kłania się przed 
nią i okazuje swoją życzliwość, umieszczając ją po swojej prawej ręce. 
Zasiadanie po prawicy majestatu jest niezwykłym zaszczytem. Nie jest to 
miejsce równoważne z miejscem władcy. Pokazuje jednak niezwykły 
zaszczyt nadany tej osobie.5

Czcij Pana i czcij jego królów

Czcić oznacza honorować kogoś, podchodzić do niego z szacunkiem lub 
oddawać mu hołd.6 Ludzie czczą JHWH jako jedynego władcę 
wszechświata. Ale jak widzieliśmy, czczą także przywódców, których On 
wyznacza. Oddawanie czci tym przywódcom w ten sposób nie jest 
"bałwochwalstwem". Byłoby to niewłaściwe tylko wtedy, gdyby czcili 
tych przywódców jako bogów. Lud Boży nigdy nie powinien czcić nikogo 
innego niż samego Ojca jako Boga.

Hebrajskie słowo shachah występuje bardzo często w Starym 
Testamencie i jest często tłumaczone jako "upadek", "cześć" lub 
"uwielbienie". Słowo to jest używane w odniesieniu do oddawania czci 
Bogu:

• Czcij [shachah] Pana w świętym blasku (1 Krn 16:29).
• Cała ziemia czcić cię będzie [shachah] (Ps. 66:4).
• Wszystkie rodziny narodów upadną [shachah] przed tobą (Ps. 

22:27).

Jednak to samo słowo jest również często używane, gdy chodzi o 
oddawanie czci wyznaczonym przez Boga królom.7 Spójrzmy na te 
przykłady ludzi, którzy przyszli przed Dawidem:

• Ornan pokłonił się [shachah] przed Dawidem (1 Krn 21:21).
• Abigail zsiadła z osła i upadła [shachah] przed Dawidem (1 

Sam. 25:23).

Tłumacze mają tendencję do tłumaczenia shachah jako "czcić", gdy odnosi 
się do Boga i używać innych terminów (kłaniać się itp.), gdy odnosi się do 
jego królów. Jest to jednak błędne znaczenie tego słowa. W 
rzeczywistości jest to to samo hebrajskie słowo w obu przypadkach.



167

Zwróćmy uwagę na ten przykład, w którym zarówno Bóg, jak i król są 
honorowani przez lud:

Kiedy Dawid wezwał całe zgromadzenie do wychwalania 
Pana, ich Boga, wszyscy zebrani wychwalali Pana, Boga ich 
ojców, pokłonili się i padli na twarz przed Panem i przed 
królem (1 Krn 29:20).

Shachah jest tutaj przetłumaczone przez American Standard Version jako 
"czcił Pana i Króla". Również w King James Version, a także w Douay 
Version i kilku innych.8 (tłumacz: są to angielskie Biblie, do których 
odnosi się autor. Jako przykład w języku niemieckim: w niezrewidowanej 
Biblii Lutra z 1545 r. fragment "uwielbienia" w 1 Krn 29:20 jest 
traktowany dokładnie w ten sam sposób).

Byłoby poważnym błędem, gdyby ludzie padali przed nimi jak przed 
bóstwem i okazywali taką cześć pomazańcowi Pańskiemu. Władcy ci są 
honorowani jako pomazańcy Boga
- nigdy za bycie Bogiem.9 Jeśli ktoś jest pomazańcem Bożym, oznacza to z 
definicji, że nie jest Bogiem.

Sam Bóg zdecydował, że Jego królowie powinni otrzymać taki zaszczyt. 
Ten honor, który im daje, jest już obecny w Bożych planach, zanim zajmą 
swoje miejsce jako władcy. Kiedy ludzie ich honorują, wypełniają Boży 
plan: Jego wolę. Kiedy honorują tych, których namaszcza, pośrednio 
chwalą samego Boga.

Pan panów / Król królów

Ty, o królu, królu królów, któremu Bóg niebios dał królewskie 
panowanie i moc, władzę i cześć... (Dan. 2:37).

Jest to naprawdę niezwykły władca, którego można opisać jako "Pana 
panów" lub "Króla królów". Ale w powyższych wersetach prorok Daniel 
ogłasza Nabuchodonozorowi z Babilonu, że jest "królem królów". 
Nabuchodonozor zatriumfował nad innymi ówczesnymi władcami. Stali 
się mu poddani. Daniel ujawnia przez Ducha Bożego, że to sam Bóg dał 
Nabuchodonozorowi jego



168

miejsce i jego panowanie. Później Pan dał Cyrusowi z Persji władzę nad 
wielkim królestwem. Biblia nazywa nawet Cyrusa "pomazańcem 
Pańskim" (Izajasza 45:1). Cyrus oświadcza poprawnie:

"Pan, Bóg niebios, dał mi wszystkie królestwa ziemi.
dane ziemi" (Ezdrasza 1:2).

Tacy królowie byli koronowani wieloma koronami. Nosili nie tylko korony 
swojej ojczyzny, ale także korony innych krajów, które również im 
podlegały. Jednak królowie tacy jak Nabuchodonozor i Cyrus nie 
wypełniali decydującej woli Boga. Nie ustanowili Jego sprawiedliwości na 
ziemi.

Najwyższy namaszczony przez Boga król

Największym Bożym pomazańcem jest Mesjasz. Ściśle mówiąc, słowo 
"Mesjasz" pochodzi od hebrajskiego mashiach, co dosłownie oznacza 
"pomazaniec". W obu wersjach, Septuagincie i greckim Nowym 
Testamencie, mashiach jest tłumaczone jako Christos, co spotykamy w 
słowach Chrystus lub Chrystus.10

Mesjasz narodził się wieki po królach takich jak Dawid, Salomon, 
Nabuchodonozor i Cyrus. Jeśli lud Boży składał hołd takim królom (1 Krn 
29:20), byłoby niezrozumiałe, gdyby nie składał hołdu największemu 
królowi Boga - Jego Mesjaszowi. W rzeczywistości, kiedy się rodzi, jest 
bardzo czczony przez swoich naśladowców. Są posłuszni jego słowom i 
klękają u jego stóp (Mt 28:9). W odpowiednim czasie pokłonią się przed 
nim wszyscy królowie ziemi. Ci, którzy czczą Mesjasza, czczą, w 
najszerszym tego słowa znaczeniu, Boga, który namaszcza Go i czyni 
Panem i Królem (Dz 2:36; Łk 1:32-33; Flp 2:9-11).

On jest centrum Bożych planów dla ludzkości. Największym planem Boga 
dla nas i naszej planety jest to, aby Jego sprawiedliwość wypełniła całą 
ziemię. Dzięki Jego największemu pomazańcowi, Mesjaszowi, plan ten 
zostanie ostatecznie zrealizowany.



169

Mesjasz Pana jest "adoni" całego ludu Bożego. Po wsze czasy słowa z ust 
sług i królów będą takie same: "Panie mój".11 Niech cała ziemia czci 
pomazańca JHWH - Jego Mesjasza - Jego Chrystusa.12

Od samego początku Bóg zaplanował dla niego chwałę i splendor, które 
przewyższają wszystko, czym obdarza innych władców. Zgodnie z Bożym 
postanowieniem, Mesjasz będzie panował wiecznie. Będzie Panem 
panów i Królem królów przez całą wieczność.

"Bogowie", których stworzył

Ja sam powiedziałem, że jesteście bogami i synami 
Najwyższego (Ps. 82:6).

Bóg przemawia! W powyższych wersetach przemawia do przywódców 
swojego ludu i gani ich (Ps. 82:1-5). Co ciekawe, nazywa ich "bogami". W 
ten sposób nadaje tym ludziom szczególny zaszczyt. Jak dotąd 
widzieliśmy dwa możliwe zastosowania słowa "Bóg" w Biblii: 1) fałszywi 
bogowie, tacy jak bogowie narodów, oraz 2) Bóg, prawdziwy Bóg 
wszechświata. Istnieje nawet trzecia możliwość w Piśmie Świętym. Tutaj 
słowo "Bóg" jest nadawane pewnym ludziom jako specjalny tytuł 
honorowy. Aby wyjaśnić, autor tej książki używa słowa "Bóg" (w 
cudzysłowie), gdy słowo to odnosi się do istoty ludzkiej jako zaszczytu.13

Taki tytuł wskazuje na znaczenie. Ci "bogowie" to ludzie o określonym 
statusie i władzy nadanej im przez samego Boga. Są jego panami, królami, 
wyzwolicielami i sędziami. W Psalmie 82 są przywódcami Jego ludu.

Nie jest to stwierdzenie dotyczące ich stanu jako istot, gdy ludzie ci są 
tutaj określani jako "bogowie". Nigdy nie są oni bogami w sensie bożków 
- bożków pogan. Podobnie nie są Bogiem w sensie Boga Najwyższego. Są 
tylko istotami ludzkimi. Żyją i umierają jak inni ludzie (Ps. 82:7). Tutaj 
słowo "Bóg" jest po prostu użyte jako



170

Używane są tytuły honorowe. Są oni nazywani "bogami" ze względu na 
szczególną rangę, władzę i przywileje, jakie otrzymali. Hebrajskie słowo 
oznaczające "bogów" w Ps. 82:6 to elohim.14

Tak samo jest z Mojżeszem. Bóg wybiera Mojżesza, aby wyprowadził 
jego lud z Egiptu i ocalił go. Upoważnia go do tego zadania i daje mu 
przerażające zadanie zażądania od faraona uwolnienia ludu. Bóg mówi 
do Mojżesza:

"Oto czynię cię bogiem dla faraona i twoim bogiem".
Brat Aaron będzie twoim prorokiem" (Wj 7:1).

Podobnie, ludzcy sędziowie są również określani jako "bogowie" w 21 i 
22 rozdziale drugiej Księgi Mojżeszowej. Mówi się tam ludziom, by 
zgłaszali swoje problemy władzom. Często jako
Przetłumaczony jako "sędziowie", ten nadany im tytuł to dosłownie 
elohim - "bogowie" w języku hebrajskim (Wj 21:6; 22:8-9).15  Brown-
Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon cytuje
Wj 21:6 i pokazuje nam, że słowo "Bóg" oznacza tutaj następujące osoby
jest używany:

Władcy, sędziowie, albo jako boscy przedstawiciele w świętych 
miejscach, albo aby pokazać boski, święty majestat i moc.16

Ci "bogowie" nigdy nie są jedynym prawdziwym Bogiem JHWH. Nie są 
też półbogami ani bogami pogan. Możemy to sprawdzić za pomocą 
trzech testów, które powiedzą nam dokładnie, czym oni są:

1. Są oni synami Boga (Ps. 82:6) - z drugiej strony bogowie 
pogan są jego wrogami. Wiemy również, że z tego powodu 
nie są oni nazywani bogami. Synowie Boży nie są Bogiem.

2. Zostali uczynieni "bogami" (Wj 7:1) - otrzymują od Niego 
swoją pozycję, autorytet i moc. On nie otrzymuje swojego 
autorytetu i mocy od nikogo. Są "bogami", ponieważ On ich 
tak nazywa (Ps. 82:6). Mojżesz był faraonem
"Bóg", ponieważ YHWH go takim uczynił.



171

3. Ci "bogowie" mają Boga (Ps. 82:1) - Wszechmocny Bóg 
wszechświata nie ma Boga. Ci "bogowie" wykonują Jego 
wolę. Są mu poddani. On sam jednak nie podlega nikomu.

Nie jest błędem nazywanie ludzi, których Bóg wywyższył, "panami". 
Podobnie nie jest błędem nazywanie ich "bogami". Gdyby to było złe, 
sam by tego nie robił. Błędem byłoby czczenie tych "bogów" tak, jakby 
byli Bogiem, lub czczenie ich tak, jakby byli boskimi osobami równymi 
Ojcu - nie ma takich osób. Dopóki ludzie czczą ich we właściwy sposób, 
sam Bóg otrzymuje chwałę i uwielbienie. To On daje im te specjalne 
pozycje.

Nawet jeśli ten trzeci sposób użycia słowa "Bóg" nie występuje zbyt 
często w Biblii, to i tak jest wspaniały! Dziś takie użycie języka może 
wydawać się nam dziwne. Jednak dla ludzi Biblii było to o wiele bardziej 
znajome. Zwróćmy na to uwagę: Kiedy ludzie śpiewali 82 Psalm na 
przestrzeni wieków, odnosili się do ludzkich przywódców za pomocą 
słowa "bogowie" zawartego w Psalmie.

Ci "bogowie" są ludźmi: Nie bogami-ludzmi czy 
aniołami-ludzmi. Są prawdziwymi, ludzkimi istotami 

na specjalnych honorowych pozycjach.

Mesjasz jest nazywany "Bogiem"

Twój tron, o "Boże", stoi na wieki wieków; sprawiedliwe berło 
jest laską twojego władcy. Miłujesz sprawiedliwość i 
nienawidzisz nieprawości; dlatego Bóg, twój Bóg, namaścił cię 
olejkiem radości, jak żaden z twoich równych (Ps. 45: 7-8).



172

Po jego narodzinach Mesjasz również otrzymał ten zaszczyt,
być nazywanym "Bogiem". Cytowany powyżej Psalm 45 jest powszechnie 
uważany za proroczy - odnosi się do czasów proroka i Mesjasza.17 Jeśli 
przywódcy tacy jak Mojżesz i władcy Izraela są nazywani "bogami", 
byłoby zaskakujące, gdyby Mesjasz nie był honorowany w ten sam 
sposób.

Kiedy nadejdzie dzień Mesjasza, ludzie będą nazywać go "Panem" i
"Chrystus". Jezus jest nazywany "Panem" (kurios) około 400 razy w 
Nowym Testamencie. Jeszcze częściej jest określany jako "pomazaniec" 
(christos). Słowo to jest używane w odniesieniu do Niego około 550 razy. 
Są to mesjańskie słowa kluczowe dla kogoś, kogo Bóg mianuje królem. 
To, że takie było znaczenie, jakie ludzie Nowego Testamentu zamierzali 
nadać Jezusowi, staje się jasne w przemówieniu Piotra do tłumu w dniu 
Pięćdziesiątnicy: "Bóg ustanowił go Panem i Chrystusem" (Dz 2:36).

Co więcej, użycie słowa "Bóg" (theos) jest bardzo rzadkie w Nowym 
Testamencie w odniesieniu do Jezusa. Używa się go tylko w dwóch 
wyraźnych miejscach.18 Fakt, że to użycie w honorowym znaczeniu słowa
19"Bóg" ma miejsce, jest jasne przez to, jak rzadko się to zdarza i przez 
fakt, że słowo Bóg (jako ho theos, dosłownie "Bóg", przetłumaczone jako 
Bóg) zawsze odnosi się do Ojca. Jest ono używane w odniesieniu do Ojca 
ponad 1300 razy w Nowym Testamencie.

Te rzadkie, wyjątkowe przypadki, w których "Bóg" jest używany w 
odniesieniu do Mesjasza, nie sugerują ani nie stwierdzają, że jest on 
Bogiem wszechświata. Bóg wszechświata jest jego Bogiem. W 45 Psalmie 
jest powiedziane o królu, że "Bóg błogosławił mu na wieki" (w. 2). Bóg 
Mesjasza, który namaszcza go olejkiem radości, bardziej niż jego 
towarzysze (w. 7).

Expositors Bible mówi o użyciu słowa "Bóg" (elo-
go) dla Mesjasza w Psalmie 45 w następujący sposób:

Dlatego określenie króla jako Elohim nie jest sprzeczne z 
hebrajską zasadą myślenia. Nie wyraża boskości, ale boskie 
przygotowanie, przygotowanie



173

i instalację w biurze.  Tak wspaniały i majestatyczny jak
tytuł, nie mówi to nic o boskości osoby, o której mowa.20

Izajasza 9:5

Kolejny interesujący fragment odnoszący się do faktu, że Mesjasz
"Bóg", znajdujemy w Księdze Izajasza 9:5:

Albowiem dziecię narodzi się nam, syn będzie nam dany, na 
którego barkach spocznie władza, a imię jego będzie 
nazwane: Cudowny Doradca, Bohater Boży, Bóg wieczny, 
Książę Pokoju (Izaj. 9:5).

Chociaż werset ten nie jest cytowany przez nikogo w Nowym 
Testamencie, jest powszechnie uważany za proroczy i odnoszący się do 
Mesjasza. Obecnie werset ten jest często celebrowany przez chrześcijan 
jako stwierdzenie, że Mesjasz jest Bogiem Wszechmogącym, chociaż 
istnieje kilka powodów, dla których tak nie jest:

El, nie Elohim - W tym fragmencie użyto nieco mniej znaczącego słowa 
na określenie Boga niż w Ps. 45. W Iz 9:6 słowo określające Boga 
pochodzi od el. Elohim ma wyższe i bardziej znaczące znaczenie.21

Potężny, nie Wszechmocny - Mesjaszowi w tym przypadku nie 
towarzyszy przymiotnik "wszechmocny" (szaddaj), ale mniej mocne 
określenie "potężny" (gibbor). Gibbor występuje około 150 razy w Biblii 
Hebrajskiej i bardzo rzadko odnosi się do Boga, Pana. 22Słowo to jest 
preferowane w odniesieniu do bohaterów, wielkich wojowników itp. i 
wyrażenie to jest stosowane do Dawida ("potężny") w Psalmie 89:19 i 
następnych. Znaczące jest, że shaddai (wszechmocny) nie występuje w 
Izajasza 9:6. Shaddai, we wszystkich 48 przypadkach, w których 
występuje, zawsze odnosi się do Pana Boga. Tytuł "Bóg Wszechmogący" 
(El Shaddai) nie jest stosowany do Mesjasza w Piśmie Świętym.

Uczyniony "ojcem" ludu Bożego - Odniesienie do Mesjasza jako "ojca" 
jest kolejnym zaszczytnym stwierdzeniem. Nie należy tego rozumieć w 
genetycznym lub dziedzicznym sensie ojca, jak w przypadku



174

Tak jest w przypadku Abrahama, ale to on został ojcem, przywódcą i 
namiestnikiem ludu. Sam Izajasz odzwierciedla takie rozumienie 
Mesjasza jako Ojca. Rozdział wcześniej Izajasz wyjaśnia przez Ducha, 
kiedy słyszy, jak Mesjasz mówi i mówi w przyszłości:

Wiedz o tym: ja i dzieci, które dał mi Pan, zostaliśmy 
ustanowieni symbolami i figurami Izraela przez Pana 
Zastępów, który mieszka na górze Syjon (Izajasza 8:18).

Autor Listu do Hebrajczyków w Nowym Testamencie potwierdza, że 
Izajasz 8:18 jest proroctwem o Mesjaszu i jego ludzie (Hbr 2:13). Jako 
ojciec, Mesjasz jest przywódcą i gubernatorem pełniącym funkcję 
nadzorczą. Bóg dał mu dzieci, dla których stał się ojcem.

Jest to ten sam sposób i znaczenie, w jaki Józef został "uczyniony" ojcem 
w Egipcie. Józef mówi, co następuje:

Tak więc to nie ty mnie tu sprowadziłeś, lecz Bóg, który 
uczynił mnie ojcem faraona, panem całego jego domu i 
władcą całej ziemi egipskiej (Rdz 45:8).

Ojciec "na wieki" - ten termin w Izajasza 9:6, czasami tłumaczony jako 
"wieczność", pochodzi od hebrajskiego słowa ad i wskazuje, że Mesjasz 
będzie "Ojcem" ludu Bożego na zawsze. Nigdy nie zostanie zastąpiony 
przez innego przywódcę. Izajasz 9:7 stwierdza, że jego
"Jego panowaniu i jego pokojowi nie będzie końca". Ponieważ Bóg tak 
postanowił, królestwo i panowanie Mesjasza będą trwać wiecznie (Łk 
1:32-33). Bycie ojcem "wieczności" oznacza, że będzie on ojcem "na 
wieki".23

Książę nie król - Widzieliśmy już, że nieco mniej znaczący tytuł "książę" 
(sar) pokoju jest używany w odniesieniu do Jezusa zamiast "króla" 
(melech). Sar odnosi się do "wodza, najwyższego przywódcy, oficjalnego 
tytułu, kapitana lub księcia".24 Słowo sar nie jest używane w Biblii w 
odniesieniu do Boga.25



175

Podsumowując, Izajasza 9:6 można zrozumieć, trzymając się jego 
kontekstu. W tym fragmencie mowa jest o panowaniu Mesjasza w 
królestwie Bożym (Izajasza 9:7). Poprzez swoją rolę władcy tego 
królestwa, dokona on wszystkich tych rzeczy, które Bóg dla niego 
ustanowił: "Cudowny Doradca", potężny "Bóg", "Wieczny Ojciec" i 
"Książę Pokoju".26

W Księdze Izajasza 9:7 czytamy również, że władca ten zasiądzie na 
"tronie Dawida". W tym samym wersecie widzimy, że żadna z tych rzeczy 
nie zostanie dokonana przez samego władcę. Tylko "gorliwość Pana" 
dokona tych rzeczy.27

Jeden Bóg ponad wszystko

Bo Pan Najwyższy jest niesamowity, potężny Król nad całą 
ziemią (Psalm 47: 3)

Władcy, których dał - "bogowie", których stworzył! Jego lud ma służyć 
JHWH i tym, których On im wyznacza. Mają czcić wybranych przez Niego 
przywódców w szczególny sposób. Mają czcić Mesjasza jako najwyższego 
przywódcę na całą wieczność. Taka jest wola Boża. Jego przywódcy 
otrzymają chwałę zgodnie z Jego szczególnymi planami wobec nich. Ale 
wszyscy ci panowie i "bogowie" mają jednego Boga! JHWH! On jest po 
wszystkie czasy, na wieki wieków, jeden ponad wszystkimi.



176

Rozdział dziewiąty - Uwagi

1 Słowo najczęściej tłumaczone z hebrajskiego jako "pan" to adon, w różnych formach. Podstawowe 
znaczenie to "pan, władca, właściciel". W LXX jest ono zwykle tłumaczone jako kurios, które jest 
również słowem zwykle występującym w g r e c k i m  Nowym Testamencie. Aby uzyskać więcej 
informacji na temat adon, zobacz Brown-Driver-Briggs (l u b  inny) Hebrew and English Lexicon 
(Peabody, MA: Hendrickson, 2000), 10.

2 Hebrajskie słowo zarezerwowane dla Pana Boga to adonai (ah-doh-nigh), podczas gdy adoni (ah-
doh-nee) jest używane w odniesieniu do nie-boskich mistrzów i przełożonych. W Biblii hebrajskiej 
adoni odnosi się do ludzkich przełożonych, z pewnymi wyjątkami, w których adresowani są 
aniołowie (np. Joz. 5:14; Ri. 6:13; Dan. 10:16). Należy zauważyć, że wyrażenie w Ps. 110:1 "JHWH 
powiedział do adoni" oznacza, że Mesjasz jest w ten sposób określany jako nieboski "Pan". Na 
pierwszy rzut oka adonai pojawia się 449 razy w Biblii Hebrajskiej i regularnie odnosi się do JHWH, 
podczas gdy adoni w y s t ę p u j e  195 razy (w tym Ps. 110:1) i nigdy nie odnosi się do Pana Boga. 
Aby uzyskać bardziej szczegółowe r o z w a ż a n i a  n a  t e m a t  Mesjasza jako adoni, a nie 
adonai, zobacz Anthony Buzzard, Jezus nie był trynitarianinem (Morrow, GA: Restoration 
Fellowship, 2007), 85ff.

3 Jest to oczywiście to, o co chodzi w dobrze znanej historii trojga hebrajskich dzieci, które 
odmawiają upadku przed złotym posągiem Nabuchodonozora, nawet ryzykując śmiercią (Dan. 
3:28).

4 Abraham oddaje cześć mieszkańcom ziemi, w której przebywa, kłaniając się przed nimi. Kiedy jego 
żona Sara umiera, uporczywie prosi ich o miejsce, w którym mógłby ją pochować. Jest to piękna 
historia, w której Abraham dwukrotnie kłania s i ę  do ziemi przed tymi ludźmi (Rdz 23:1-12). 
Ezaw również dostąpił takiego zaszczytu od swojego brata Jakuba, gdy byli s k ł ó c e n i  i Jakub 
postanowił się z nim pogodzić. Kiedy Jakub podchodzi d o  brata, sam kłania się przed Ezawem 
siedem razy. Następnie żona i dzieci J a k u b a  robią to samo, aby uhonorować jego brata, 
kłaniając mu się (Rdz 33: 1-8).

5 Dawid przewidział dzień, w którym Bóg posadzi Mesjasza po swojej prawicy (Ps 110:1). Chociaż 
jest to niewyobrażalny zaszczyt, ważne jest, aby uznać, że zaszczyt Mesjasza, wraz z towarzyszącą 
mu mocą, został mu dany przez Boga (Mt 28:18). Fakt, że Mesjasz zasiada po prawicy Boga, nie 
oznacza, że sam jest Bogiem. Będzie On wiecznie niepodporządkowany Bogu (1 Kor. 15:27-28).

6 Chociaż użycie słowa "cześć" w dzisiejszych czasach często ogranicza się do opisywania czci 
oddawanej Bogu, w Biblii tak nie jest. ISBE wskazuje, że kult to: "cześć, szacunek, hołd, w myślach, 
uczuciach lub d z i a ł a n i u , oddawany ludziom, aniołom lub innym istotom 'duchowym'... ale w 
szczególności i jako najwyższa forma dla bóstwa". "Worship", International Standard Bible 
Encyclopedia (Grand Rapids. Eerdmans, 1955), 5:3110.

7 To słowo shachah opisuje, kiedy ludzie upadają przed Bogiem, a także przed honorowymi 
osobami.

8 Badanie różnych tłumaczeń 1 Kronik 29:20 u j a w n i a  szereg fragmentów, które poprawnie 
odzwierciedlają, że "kult" jest tam ofiarowany zarówno Bogu, jak i królowi. NASB traktuje słowo 
shachah inaczej i ma tendencję do interpretowania go jako
"czcić", gdy odnosi się do prawdziwego Boga lub (negatywnie) do bogów narodów. Następnie 
jednak stara się unikać słowa "czcić", gdy shachah jest używane w odniesieniu do ludzi. Wadliwa 
natura tego podejścia jest szczególnie wyraźna w 1 Krn 29:20, gdzie tłumacze NASB uznają, że 
słowo shachah



177

odnosi się zarówno do Boga, jak i króla. Jednak w tłumaczeniu użyto wówczas
słabsze słowo "hołd", unikając w ten sposób słowa "kult" w tym przypadku.

9 W Piśmie Świętym znajdują się przykłady, w których zarówno czcigodni ludzie, jak i aniołowie 
przyjmują cześć i inne formy kultu od ludzi. Królowie Izraela, w  t y m  Mesjasz, przyjmują takie 
uwielbienie. Istnieją również przykłady w Biblii, w których ludzie i aniołowie odrzucają taką cześć. 
Nie odrzucają go dlatego, że jest zarezerwowany tylko dla Boga, ale dlatego, że nie mają do tego 
autorytetu i pozycji.

10 Zwróć uwagę na parafrazę Mesjasza w Jana 1:41; 4:25 w greckim Nowym Testamencie.

11 Dodatkowe uwagi dotyczące słów LORD i Lord: Jak o m ó w i o n o  w rozdziale 3 tej książki, 
słowo LORD (wszystkie wielkie litery) jest używane jako zamiennik imienia YHWH w większości 
angielskich tłumaczeń Starego Testamentu. W tej książce autor używa LORD synonimicznie z 
YHWH i rezerwuje je w odniesieniu do samego Boga.

W obu księgach, Nowego i Starego Testamentu, występuje również "normalne" u ż y c i e  słowa 
"Pan", które zwykle odnosi się do panów, właścicieli, królów, władców itp. Słowo o tym znaczeniu 
odnosi się do ludzkich zwierzchników, w tym Mesjasza. Słowo o tym znaczeniu odnosi się do 
ludzkich zwierzchników, w tym Mesjasza, a czasami jest również używane w odniesieniu do samego 
Boga (jest On również "Panem" w tym względzie, np. Cl 3: 58).

W Nowym Testamencie termin "Pan" (grecki kurios) jest używany do określenia bardzo różnych 
osób, np. kogoś, kto najwyraźniej jest ogrodnikiem (J 20:15) lub przedstawicielem władzy 
państwowej (Mt 27:63), Mesjasza (Dz 2:36), a także czasami Boga Wszechmogącego (Dz 17:24; 
27-31 itd.).

Kapitalizacja słów używanych w odniesieniu do Jezusa: Tłumaczenia zwykle piszą wielką literą "Pan", 
"Król", "Chrystus", "Mesjasz" i kilka innych słów, gdy odnoszą się do Mesjasza. Jeśli tłumacze chcą 
użyć tych wielkich liter, aby wskazać, że jest on bóstwem, to pokazuje to religijne uprzedzenie i 
jest niewłaściwe. Użycie wielkich liter w tej książce przez autora może być rozumiane jako 
odniesienie do szczególnej czci naszego Zbawiciela, ale nie powinno sugerować, że Jezus jest 
Bogiem (jeśli chodzi o sam tekst Pisma Świętego, czytelnik Biblii powinien zawsze pamiętać, że w 
czasach biblijnego hebrajskiego lub biblijnej greki nie było rozróżnienia m i ę d z y  dużymi i 
małymi literami).

12 Mesjasz został powołany przez Boga jako nasz ostateczny Zbawiciel na całą wieczność. On jest
"Pan wszystkich" (Dz 10:36). Kiedy mówi się, że jest Panem nad wszystkimi, jest jednak jasne, że 
istnieje wyjątek - Bóg, który uczynił go Panem, nie jest mu poddany (1Ko 15:27).

13 W książce, którą trzymasz w rękach, słowo Bóg jest zwykle pisane wielką literą, gdy odnosi się do 
Boga Biblii. Wariant z małymi literami jest zwykle używany w odniesieniu do innych bogów. 
Tłumacze Biblii nie byli pewni, jak używać rzadziej używanego, ale ważnego trzeciego słowa - jako 
honorowego tytułu odnoszącego się do tych, którzy zostali wywyższeni przez Boga (sędziowie, 
władcy, Mesjasz itp.). W Ps. 82:6, wśród różnych tłumaczeń, można znaleźć użycie małej litery 
(bogowie) w NRSV, AV (KJV) itp., dużej litery na początku (Bóg) w Young Literal Translation, 
Rotherham i małej litery w c u d z y s ł o w i e  ("bogowie"): NIV, New Century itp. Ta książka nie 
u ż y w a  "bogów" ani "bogów", gdy odnosi się do takich wywyższonych osób.

14 Hebrajskie słowo użyte w Psalmie 82 i Księdze Rodzaju 7:1 w odniesieniu do ludzi nazywanych 
"Bogiem" lub "bogami" to elohim. Elohim często odnosi się do jedynego prawdziwego Boga nieba 
i ziemi, a w rzadkich przypadkach (jak tutaj) do ludzi,



178

którzy mają wielki honor i wysoką pozycję. Jest również używany w odniesieniu do fałszywych 
bogów narodów. ISBE mówi: "[elohim] jest zatem terminem powszechnie używanym do 
wyrażania majestatu i autorytetu". Encyklopedia widzi również wersety z Sędziów 5:8; 1 Samuela 
2:25 i Psalmu 58:11 jako przykłady użycia elohim w odniesieniu do honorowych ludzi. "God, 3 The 
Names of God", The International Standard Bible Encyclopedia (Grand Rapids: Eerdmans, 1955), 
2:1254. Zwróć także uwagę na Ps. 58:1, który jest podobnym przypadkiem. W tym przykładzie 
zamiast elohim użyto el.

15 Zdania tłumaczy są podzielone co do tłumaczenia słowa elohim w tych sekcjach na "bogowie", 
"bogowie", "sędziowie" i "Bóg". Należy zauważyć, że chociaż niektóre przekłady tłumaczą elohim 
jako "sędzia" w Wj 21:6 i 22:8-9, elohim nie jest z w y k l e  używane w znaczeniu "sędzia", a 
typowe hebrajskie słowo oznaczające "sędzia" nie występuje we fragmencie tych wersetów. 
Słowa te to paliyl (np. Job 31:11) i shaphat (np. Liczb 25:5).

16 The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson, 2000), 43.

17 Autor Listu do Hebrajczyków cytuje Psalm 45: 6-7 w Liście do Hebrajczyków 1: 8-9 i postrzega ten 
psalm jako mesjański.

18 Raymond Brown, słynny rzymskokatolicki uczony, stwierdza w odniesieniu do Mesjasza 
nazywanego Bogiem, że istnieją "trzy rozsądne, jasne fragmenty" w Nowym Testamencie. 
I s t n i e j e  pięć innych, które jego zdaniem mają bardzo "prawdopodobne" podobne znaczenie. 
Raymond E. Brown. Wprowadzenie do chrystologii Nowego Testamentu (Nowy Jork: Paulist Press, 
1994), 189.

Uczony trynitarianin Alister E. McGrath zauważa, co następuje na temat "trzech wyraźnych 
fragmentów" Browna i argumentuje (chyba wbrew sobie), że powodem, dla którego j e s t  tak 
niewiele miejsc, w których ktokolwiek poza Bogiem jest nazywany Bogiem, jest "ścisły monoteizm 
Izraela" i że pomysł, że "ktokolwiek mógłby być nazwany 'Bogiem' w tym odniesieniu, zostałby 
uznany za bluźnierczy". Wydaje mi się, że nie moglibyśmy przedstawić lepszej argumentacji za 
naszą sprawą, niż robi to dr McGrath. Alister E. McGrath, Christian Theology - An Introduction, 4th 
Edition (Malden, MA: Blackwell Publishing, 2007), 280,
281 Należy zauważyć, że niektóre fragmenty, które rzekomo odnoszą się do Jezusa jako Boga, w 
ogóle nie poddają się analizie. W Liście do Rzymian 9:5 stwierdzenie Pawła w ostatniej części nie 
powinno być traktowane jako sugerujące, że Jezus jest Bogiem w jakimkolwiek sensie. Byłoby to 
bardzo niewygodne dla Pawła i całkowicie ignoruje kontekst. Ostatnią część należy raczej 
rozumieć jako kolejną krótką pochwałę skierowaną bezpośrednio do samego Boga (Rz 1:25; 11:36 
i 2 Kor 11:31). Nie ma trudności ze stwierdzeniem Pawła, o ile weźmie się pod uwagę kontekst. W 
kontekście Listu do Rzymian (i w innych pismach Pawła) Chrystus i Bóg są postrzegani jako dwie 
odrębne osoby - nie jako jedna (np. Rz 1:7-8; 5:1). NIV, Holman (HCSB) i niektóre inne uznają, że 
istnieją co najmniej trzy różne możliwe tłumaczenia tego wersetu - z których dwa nie czynią 
Chrystusa Bogiem (patrz przypisy tłumaczenia HCSB). Aby dowiedzieć się więcej na temat Listu do 
Rzymian 9:5, zobacz Anthony Buzzard i Charles Hunting. The Doctrine of the Trinity of God - The 
Self-Inflicted Wound of Christianity (Nowy Jork: International Scholars Publications, 1998), 281-
283. http://www.21stcr. org/multime- dia-2015/1_article/ab-romans_9_5.html.

19 Kontekst jest również kluczowy w odniesieniu do tak zwanej "reguły Granville'a Sharpa". Reguła 
Sharpa

gramatyczne działa tylko wtedy, gdy ktoś od początku zakłada, że słowa
"Bóg" i "Chrystus" w niektórych wersetach opisują tylko jedną istotę. Jednak t e k s t  zabrania 
takiej możliwości w każdym z przypadków, w których reguła ma mieć zastosowanie (np. Ef 5:5 
p o r .  Ef 1:3; Tt 2:13 por. Tt 1:1; 2 P 1:1 por. 2 P 1:2). Ponadto, aby reguła Sharpa zadziałała, 
trzeba odwołać się do wielu wyjątków. Należy więc powiedzieć, że reguła z tak znacznymi 
wyjątkami nie jest prawdziwą regułą. David Maas słusznie zauważa, że "odkrycie" tej rzekomej 
reguły przez pana S h a r p a  jest "samowystarczalną i potwierdzającą się" regułą.



179

jest. Aby zapoznać się z regułą Graville'a Sharpa, zobacz pełny komentarz Davida Maasa na stronie
"Czy Piotr nazywa Jezusa Bogiem w 2  Piotra 1:1?" (Czy Piotr nazywa Jezusa Bogiem w 2 Piotra 
1:1?) http://www.21stcr.org/multimedia2015/1_article/dm_does_peter_call_jesus_god_in_2pe- 
ter_1_1.html. Zob. także Anthony Buzzard i Charles Hunting, The Doctrine of the Trinity of God
- Die selbst zugefügte Wunde Der Christenheit (Nowy Jork: International Scholars Publications, 
1998), 279-281. Zob. także http://21stcr.org/multimedia-2015/1_article/ab-does_nt_call_je- 
sus_god.html.

Wreszcie, do takich wątpliwych problemów gramatycznych znalezionych w Rz 9:5 i innych pismach 
świętych, w których ma obowiązywać zasada Granville'a Sharpa, należy dodać,  ż e  n i e  m a  
nic jednoznacznego, co mówi, że Jezus jest Bogiem.

20 A. Maclaren, Expositor's Bible: The Psalms, Vol. 2, W. R. Nicoll, ed. (London: Hodder and 
Stoughton, 1891-1894).

21 El jest używane w odniesieniu do YHWH, ale podobnie jak elohim, jest również używane w 
odniesieniu do bogów narodów (np. Sdz 9:46; Ps 44:20), a także do honorowych ludzi (np. Ps 29:1; 
Job 41:25).

22 Marcin Luter z Niemiec uchwycił i użył znaczenia "wojownik" lub "mistrz" i przetłumaczył gibbor 
jako "potężny bohater".

23 Basic English Bible rozumie znaczenie słowa ad w Księdze Izajasza 9:6 jako "ojciec na wieki". Nie 
ma tu stwierdzenia dotyczącego dosłownego, preegzystującego Mesjasza. Pismo Święte wskazuje 
na przyszłość. Będzie On Ojcem ludu Bożego "na zawsze" i "bez końca".

24 The Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon (Peabody, MA: Hendrickson, 2000), 978.

25 Słowo sar pojawia się ponad 360 razy w Biblii Hebrajskiej i odnosi się do kogoś, kto różni się od 
króla i ma niższą rangę (Jer. 25:18; Neh. 9:32; 2 Krn 30:2). W przypadku Izajasza 9:6, Mesjasz jest 
przedstawiony jako sar (książę), podporządkowany Bogu, który jest nazywany melech (król - Izaj. 
6:5).

26 Użycie przedimków określonych we fragmentach Iz 9:6 w AV (i niektórych innych) jest 
nieuzasadnione.

27 Słowa w Księdze Izajasza 9:6 (Pele-Yo'etz El Gibbor Avi-'Ad Sar-Shalom) są podobne do 
rozszerzonego hebrajskiego "imienia zdaniowego". Imię to zawiera charakterystykę Mesjasza. 
Niektórzy interpretują to tak, jakby opisywany był tutaj sam YHWH. Moim zdaniem jest to bardzo 
mało prawdopodobne ze względu na zdrobnienia (pomniejszenia, minimalizacje) występujące w 
tym imieniu (el nie elohim; gib- bor nie shaddai i sar zamiast malech). Język ten odnosi się bardziej 
do Mesjasza niż do YHWH. Jeśli werset 9:6 jest opisem imienia YHWH, to Mesjasz ma tutaj tytuł 
honorowy, który opisuje jego Boga. Istnieje wiele takich imion w  Biblii, w tym w Księdze Izajasza. 
Spójrzmy szczególnie na przypadek w Księdze Izajasza 8:3, Maher-Shalal-hash-baz, i oczywiście 
Immanuel w Księdze Izajasza 7:14. Mateusz potwierdza, że Immanuel jest tytułem, który Mesjasz 
nosi, aby uhonorować Boga (Mt 1:23). Ten honorowy tytuł wskazuje, że Bóg zrodził Mesjasza i 
posłał Go, aby był Odkupicielem. Poprzez ten tytuł jest On żywym, oddychającym świadectwem 
dla Izraela, że "Bóg jest z nami". (Czasownik w tłumaczeniu Mateusza jest poprawnie opisany i 
wyrażony przez następujące Biblie: Holman's Christian Standard Bible, New Revised Standard 
Version, New Living Translation, New Jerusalem Bible i kilka innych).

http://www.21stcr.org/multimedia2015/1_article/dm_does_peter_call_jesus_god_in_2pe-
http://21stcr.org/multimedia-2015/1_article/ab-does_nt_call_je-


180



181

W

Rozdział dziesiąty

Bóg na stanowisku 
testowym

Bóg nie jest człowiekiem, aby kłamał, ani synem człowieczym, 
aby pokutował.

- Liczb 23:19

Czy sprowadził nas na manowce?

Widzieliśmy proklamacje Ojca. Poprzez swoje słowo, poprzez 
swoje oświadczenia, wyklucza wszystkich innych z bycia 
Bogiem. Jego prorocy i Jego lud w tamtym czasie

Nieugięcie trzymają się przekonania, że jest On jedyną osobą, która jest 
Bogiem i która kiedykolwiek będzie. W to, że Ojciec jest jedynym 
prawdziwym Bogiem, wierzył również Mesjasz, gdy się narodził (J 17:3). 
Jest to również wiara pierwszych chrześcijan (Ef 4:6).

Jednak w czasach postbiblijnych chrześcijanie zaczęli odchodzić od 
absolutnej wyjątkowości Boga. Wątpili, że Bóg zasiada na tronie jako 
pojedyncza osoba. Niezależnie od jego własnych wyjaśnień, myśleli, że 
znaleźli inne "osoby boskie", które są razem w Bogu Ojcu. Binitarianizm 
to przekonanie, że dwie boskie osoby razem są jednym Bogiem. 
Trynitaryzm ma trzy takie osoby. W tych podejściach Duch Boży i / lub 
jego Mesjasz są czczeni jako osoby boskie razem z Ojcem.



182

Czy sprowadził nas na manowce? Czy Ojciec wziął chwałę tylko dla siebie, 
mimo że część tego zaszczytu należy również do jednego lub dwóch 
innych? Jeśli nie jest jedynym, który jest Bogiem, to nie jest uczciwy. 
Musimy zweryfikować tę sprawę.

W tym rozdziale naszej książki przyjrzyjmy się Bogu w roli świadka. Co 
nasz Ojciec powie o sobie? Czy jest wiarygodnym świadkiem? I co powie 
na zastrzeżenia wysuwane przez niektórych ludzi, którzy upierają się, że 
istnieje jedna lub dwie inne osoby, które również są Bogiem?

On daje świadectwo

"Do kogo więc mnie przyrównacie, abym był do niego 
podobny?" - pyta święty (Izajasz 40:25).

Ojciec i inni razem nie są jednym Bogiem. Jest nim tylko On sam. Nie ma 
nikogo podobnego do Niego i nie ma nikogo, z kim można by Go 
porównać. Tylko On jest wszechmocny. JHWH jest Świętym - jedynym! 
Mówi ponownie:

Abyście wiedzieli od wschodu słońca i od jego zachodu, że 
poza Mną nie ma Boga. Ja jestem Pan i nie ma innego! Ja, 
który tworzę światło i stwarzam ciemność, który daję 
zbawienie i stwarzam nieszczęście: to Ja, Pan, czynię to 
wszystko! (Iz. 45:5-6).

W tych potężnych słowach ogłasza, że jest jeden Bóg, a jednocześnie 
dokładnie określa, ile osób składa się na tego Boga. Mówi nam, że od 
wschodu słońca do jego zachodu:

1. Ja jestem Pan

2. Nie ma żadnego innego

3. Nikt oprócz mnie nie jest Bogiem

4. Wzmacniam cię



183

5. Nawet jeśli mnie nie znasz

6. Nie ma nikogo poza mną

7. Ja jestem Pan

8. Nie ma żadnego innego

Jego najwyższym przykazaniem jest następujące: "Ja sam jestem 
Bogiem". Jego najwyższym przykazaniem nie jest to, że ludzie nie 
powinni czcić nikogo poza Bogiem, poza "wami" (bogami), ale to, że nie 
powinni czcić nikogo poza Bogiem, poza Nim. Jest o tym całkowicie 
przekonany:

Bo tak powiedział Pan, Stwórca nieba, On, (prawdziwy) Bóg, 
który ukształtował ziemię i uczynił ją - przygotował ją; nie 
stworzył jej jako pustkowia, nie, stworzył ją, aby była 
zamieszkana - "Ja jestem Pan i nikt inny" (Izajasza 45:18).

Zaraz po stwierdzeniu: "Ja jestem Pan i nikt inny", mówi im: "Mówię 
prawdę" i "ustanawiam to, co s ł u s z n e " (w. 19). Prawda, którą głosi, 
jest prawdą o nim samym.

Jeśli wierzymy mu we wszystko, musimy wierzyć, że tylko on jest 
wszystkim, co można odkryć o Bogu! Ojciec wyklucza każdą inną istotę 
we wszechświecie z bycia najwyższym Bogiem. Wyklucza bogów 
narodów. Zabrania koncepcji, że istnieją jakiekolwiek inne osoby, które 
podzielają Jego bóstwo. Ta jedna osoba upiera się, że tylko ona jest 
Bogiem.



184

Badanie krzyżowe / Cztery pytania

Pierwsze pytanie

Księga Rodzaju 1:26

Powiedziałeś przy stworzeniu: "Stwórzmy ludzi". Czyż Ty i jedna lub dwie 
inne osoby nie stworzyliście wszystkiego? Czy nie istnieją inni ludzie, 
którzy podzielają Twoją boskość i również są w pełni Bogiem?

Bóg odpowiada...

Tak mówi Pan, twój Odkupiciel, który ukształtował cię 
od twoich narodzin: "Ja jestem Panem, który wszystko 

czyni, który rozciągnął niebiosa, Ja sam, który 
rozpostarłem ziemię - kto był ze mną?

- Izajasza 44:24

Sam Ojciec daje nam odpowiedź na to pytanie: On sam stworzył. On 
osobiście stworzył świat i wszystko, co się na nim znajduje. Dlatego 
nazywamy Go naszym Ojcem. Swoją potężną mocą powołał wszystkie 
rzeczy do istnienia, w niebiosach i na ziemi. Jego chwałą jest być naszym 
Stwórcą - tylko Jego chwałą. Nie dzieli tego zaszczytu z nikim innym.

W Księdze Rodzaju 1:26 tylko jeden jest nazywany Bogiem. Jest jeden, 
który mówi: I rzekł Bóg: "Uczyńmy człowieka". Następny werset 
potwierdza, że stworzenie człowieka jest faktycznie dokonywane przez 
tego, który mówi. To "On" stwarza człowieka. I czyni to na "swój" obraz:



185

Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boży go 
stworzył; stworzył mężczyznę i niewiastę (Rdz 1:27).

Prawdą jest, że Ojciec przemawia w Rdz 1:26. Jest to również Ojciec, 
który stwarza w całym pierwszym rozdziale. Ten sam, który mówi, 
stwarza. Wyrażenie "Bóg przemówił" występuje tutaj 10 razy.1 W żadnym 
z tych przypadków nie ma wskazania, że ktoś inny przemówił lub 
stworzył.

Poprzez wypowiedzenie Jego słowa, pojawia się światło: "I rzekł Bóg: 
'Niechaj się stanie światłość'". (V.3). To przez Niego została stworzona 
ludzkość (w. 27). Narracje o stworzeniu nie mówią nam, że Bóg składa się 
z kilku osób. Nikt w całej Biblii nie wypowiada takiego stwierdzenia w 
odniesieniu do słów: "Uczyńmy człowieka".2

Do kogo zatem przemawia Bóg? Odpowiedź znajdziemy, gdy 
zrozumiemy, że w czasie, gdy wypowiadał te słowa, stworzył już 
cudowne niebiańskie istoty. One "radowały się i krzyczały z radości", gdy 
położył fundamenty ziemi (Job 38:4-7). Spójrzmy na scenę z tego 
stworzenia, kiedy wypowiada słowa: "Uczyńmy człowieka". W tej scenie 
Bóg rozmawia ze swoim niebiańskim dworem. Bóg sam stwarza, podczas 
gdy oni radują się na widok dzieł Jego rąk!

Większość współczesnych chrześcijan nie zdaje sobie sprawy, że nawet 
najlepsi uczeni trynitarni nie używają liczby mnogiej w Rdz 1:26, aby 
udowodnić istnienie trynitarnego Boga. Na przykład, NIV Study Bible nie 
stwierdza, że werset ten jest dialogiem między częściami trójjedynego 
Boga, ale mówi:

Bóg przemawia jako Stwórca-Król i ogłasza członkom swojego 
dworu swoje ukoronowanie.3

Ewangelizacyjny Komentarz Biblijny do Słowa zawiera następujące 
spostrzeżenie:

Powszechnie uznaje się, że (sugestia Trójcy) nie była tym, co 
autor tych słów miał na myśli przez liczbę mnogą



186

oznaczało ... "Uczyńmy człowieka" powinno być zatem 
postrzegane jako boskie obwieszczenie dla niebiańskiego 
dworu, aby skierować uwagę anielskich zastępów na arcydzieło 
stworzenia, istotę ludzką.4

Bóg mówi również Izajaszowi, że zdumiewające dzieło stworzenia zostało 
dokonane przez Niego osobiście:

To Ja uczyniłem ziemię i stworzyłem na niej ludzi; to Ja, 
którego ręce rozpostarły niebiosa, umieściłem wszystkie ich 
gwiaździste zastępy". (Iz. 45:12).

Kto odpoczywał?

To, jak wielu było zaangażowanych w dzieło stworzenia, staje się jasne, 
gdy spojrzymy na to, ilu odpoczywało po tym dziele:

I spojrzał Bóg na wszystko, co uczynił, a oto było bardzo 
dobre. I nastał wieczór i nastał poranek: dzień szósty. A dnia 
siódmego dokończył Bóg dzieła swego, które uczynił, i 
odpoczął dnia siódmego od wszelkiego dzieła swego, które 
uczynił (Rdz 1:31; 2:1-2).

"On", a nie oni, którzy widzą, że wszystko, co uczynił, było dobre; "on", 
który kończy to dzieło. To "on" następnie odpoczywa od swojej pracy.

Ilu z nich znał Adam?

Stwarzając człowieka, Bóg tworzy istotę, z którą może wchodzić w 
interakcje i z którą może mieć prawdziwą społeczność. Kiedy Adam i Ewa 
rozmawiają ze swoim Stwórcą w ogrodzie, mówią tylko do jednej osoby. 
Znają Go, jedną osobę - nie kilka.

Ale gdy usłyszeli głos Pana Boga, który przechadzał się po 
ogrodzie w chłodzie wieczoru, ukryli się.



187

mężczyznę i jego żonę przed Panem Bogiem pod drzewami 
ogrodu (Rdz 3:8).

Ten, którego Adam znał jako swojego Stwórcę, jest tym samym, którego 
Ma- leachiasz ogłasza Izraelowi:

Czyż wszyscy nie mamy ojca? Czyż nie stworzył nas jeden Bóg? (Mal. 
2:10).

"Uczyńmy człowieka" to wspaniałe słowa wypowiedziane przez Boga 
podczas naszego stworzenia. Nie są to jednak słowa, w których Bóg 
przemawia do innych boskich osób. Takie osoby nie istnieją. Jak 
widzieliśmy w rozdziale 6 tej książki, Duch Boży nie jest dodatkową 
osobą w Ojcu. Jest to sam Ojciec, aktywnie obecny i w mocy swoich 
dzieł. Ponownie, aż do narodzin Mesjasza Bożego, po tych wydarzeniach 
miną tysiąclecia. Po jego narodzinach Bóg za jego pośrednictwem 
dokona nowego stworzenia.5 Stworzenie w Księdze Rodzaju zostało 
jednak dokonane wyłącznie przez naszego Ojca. Świętujmy na zawsze, że 
jesteśmy wynikiem Jego rąk i radujmy się tak, jak niebiańskie istoty w 
Księdze Rodzaju.

Drugie pytanie

Elohim

Hebrajskie słowo elohim jest czasami używane w odniesieniu do 
prawdziwego Boga. Występuje ono w liczbie mnogiej. Czy nie oznacza to, 
że słowo "Bóg" oznacza więcej niż jedną osobę?

Bóg odpowiada...

Pamiętaj na rzeczy dawne od początku, żem Ja Bóg 
[Elohim] i nikt inny, Bóg [Elohim], z którym nic 
porównać nie można. - Izajasza 46:9



188

Jego oświadczenie jest jasne. Mówi: "Ja jestem Elohim i nie ma innego". 
On jest Elohim i nie ma nikogo innego, kto byłby choć trochę do Niego 
podobny. Kiedy słowo elohim odnosi się do jedynego prawdziwego Boga, 
oznacza "on" - nigdy "ona".

Słowo elohim występuje w Biblii w liczbie mnogiej w dwóch formach: 
Może oznaczać wielość istot i zazwyczaj odnosi się do bogów narodów. 
Może jednak również odnosić się do różnorodności cech, mocy lub 
wielkości pojedynczej osoby. W tym samym znaczeniu Mojżesz, który 
jest tylko jedną osobą, jest używany w
Księga Rodzaju 7:1 nosi tytuł elohim. Kiedy słowo to odnosi się do 
pojedynczej osoby, zwykle towarzyszą mu czasowniki w liczbie 
pojedynczej. Dzieje się tak również wtedy, gdy elohim odnosi się do 
prawdziwego Boga nieba i ziemi.6 NIV Study Bible mówi, co następuje na 
temat użycia elohim w Księdze Rodzaju 1:1:

Elohim jest w liczbie mnogiej, ale czasownik jest w liczbie 
pojedynczej. Jest to normalne użycie w Starym Testamencie w 
odniesieniu do jedynego prawdziwego Boga. Użycie liczby 
mnogiej wyraża intensyfikację, a nie liczbę lub numerację i 
stało się liczbą mnogą majestatu lub liczbą mnogą mocy.7

W książce A Dictionary of the Bible (Słownik Biblii) dr William Smith pisze:

Liczba mnoga słowa Elohim wywołała wiele dyskusji. 
Fantazyjny pogląd, że odnosi się do Trójcy kilku osób w Bogu, 
ma niewielu zwolenników wśród uczonych. [Kiedy Elohim jest 
używane w odniesieniu do prawdziwego Boga, jest to albo to, 
co gramatycy nazywają liczbą mnogą majestatu, albo oznacza 
pełnię boskiej siły, sumę mocy okazywanych przez Boga.8

Słowo Elohim nigdy nie odnosi się do wielu osób w odniesieniu do Boga. 
Można to łatwo zrozumieć dzięki następującym faktom:



189

1. Sam Ojciec poświadcza, że jest Elohim i że nie ma innego, 
który byłby do Niego podobny (Iz 46:9).

2. Nikt w Biblii nigdy nie mówi, że słowo elohim odnosi się do 
więcej niż jednej osoby, gdy odnosi się do Boga 
Wszechmogącego.

3. Uznane wersje Biblii nie tłumaczą słowa elohim jako "osoby" 
lub "bogowie", gdy odnosi się ono do prawdziwego Boga 
nieba i ziemi. Słowo elohim jest regularnie i poprawnie 
tłumaczone jako "Bóg".

Ezechiasz potwierdza to świadectwo Boga. Ponownie mówi nam 
dokładnie, ile osób składa się na tego Elohima:

Wtedy Ezechiasz modlił się przed Panem, mówiąc: "Panie, 
Boże Izraela, Ty, który siedzisz na tronie nad cherubami! Tylko 
Ty jesteś Bogiem [Elohim] nad wszystkimi królestwami ziemi; 
to Ty stworzyłeś niebo i ziemię!". (2 Krl 19:15).

Ty jesteś Elohim, tylko Ty! Słowo "ty" w wypowiedzi Ezechiasza 
występuje w liczbie pojedynczej. Ezechiasz zwraca się tylko do jednej 
osoby. W ten sposób Ezechiasz po raz kolejny potwierdza, że jedna i ta 
sama osoba "stworzyła niebiosa i ziemię". Tylko jeden jest Elohim. Tylko 
jeden stworzył. On jest naszym Ojcem!

Trzecie pytanie

Jedność w jedności?

Kiedy Biblia mówi, że Bóg jest "jeden", czy nie oznacza to, że dwie lub 
trzy osoby zjednoczone tworzą Boga?

Bóg odpowiada...

Ja, Pan, jestem twoim Świętym, Ja, Stwórca Izraela, 
twoim Królem. -Izajasza 43:15



189



190

Ilu potrzeba, aby być jednym? Sam Ojciec przekracza granicę czasu i 
przestrzeni i zaświadcza: "Ja" jestem waszym Świętym! Bóg nie składa się 
z kilku istot w jedności. Bóg składa się tylko z jednej osoby, więc kwestia 
jedności nawet nie wchodzi w rachubę. Jeszcze raz zapamiętajmy Jego 
słowa:

"Więc z kim mnie zrównasz, abym był mu równy?
będzie?" - pyta święty (Iz 40:25).

Wspomniane powyżej słowo "święty" pochodzi od hebrajskiego słowa 
qadosh. Jest ono tutaj używane w liczbie pojedynczej i odnosi się do 
pojedynczej osoby. Bóg jest określany jako "Święty" około 30 razy w 
Księdze Izajasza. Nigdy nie jest napisane "my jesteśmy Twoimi świętymi" 
lub "my razem jesteśmy Twoimi świętymi". Jest nim tylko On sam! Nie 
ma nikogo, do kogo można by Go porównać; nikt nie jest Mu równy! 
Dlatego przesłanie Boga do Mojżesza z płonącego krzewu jest takie, że 
tylko On jest prawdziwie Bogiem. To nie wielkie "Jesteśmy" przemawia 
do Mojżesza; to wielkie "JESTEM" (Wj 3:14).

Hebrajskie słowo echad również oznacza "jeden". Niemniej jednak słowo 
to jest nadużywane przez niektórych entuzjastów wieloosobowości. 
Utrzymują oni niebiblijny pogląd, że echad odnosi się do jednej osoby.
"złożona jedność".9 Chcą, aby ich słuchacze uwierzyli, że Bóg składa się z 
kilku osób, podczas gdy Biblia mówi o Bogu jako "jednym" (echad). Idea 
ta nie ma podstaw ani w pochodzeniu tego słowa, ani w Piśmie Świętym.

Cały ten tok myślenia jest desperacką próbą znalezienia sposobu na 
obejście wielkiego korpusu Pisma Świętego, który głosi, że jest tylko 
jeden Bóg. W swoich wysiłkach teoretycy próbują przedefiniować słowo 
"jeden". Chociaż cała ta koncepcja jest oczywiście nierozsądna, stała się 
modą we współczesnej teologii "pop".10

Anthony Buzzard poprawnie wyjaśnia niewłaściwe użycie słowa echad:



191

Echad występuje 970 razy w Biblii hebrajskiej i za każdym 
razem oznacza numerycznie "jeden". Oznacza "jeden"... 
Nonsensem jest zakładać, że słowo "jeden" zmieniło swoje 
znaczenie, gdy towarzyszy mu rzeczownik złożony... Z powodu 
tego zdumiewającego rodzaju językowej sztuczki, niektórzy 
chrześcijanie zostali przekonani, że słowo "jeden" w 
wyrażeniu "jeden Bóg" nadaje słowu Bóg rodzaj liczby 
mnogiej. Jest to nie tylko całkowicie bezpodstawne, ale po 
prostu błędne.11

Słowo echad nie jest ani skomplikowane, ani tajemnicze. Oznacza ono.
"jeden".12 Oznacza "jeden" i stoi w kontraście do dwóch lub więcej. Jako 
przymiotnik może modyfikować rzeczowniki, które występują w liczbie 
pojedynczej lub zbiorowej. Na przykład: kobieta (liczba pojedyncza) lub 
grupa kobiet (zbiorowość). Samo słowo jest jednak zawsze w liczbie 
pojedynczej.

JHWH jest osobą, a nie grupą, nie kolektywem ludzi. Jest
"On", Święty. (Iz 55:5; 60:9). Przyjrzyjmy się normalnemu użyciu echad w 
Biblii, gdy odnosi się do osoby:

Jak będziesz walczył w bitwie z jednym [echad] dowódcą...? (2 
Królów 18:24)

Zostaw jednego [echad] z kapłanów, których stamtąd 
wyprowadziłeś... (2 Królów 17:27)

Przez siedemdziesiąt lat, jakby to było panowanie jednego 
[echad] króla ... (Iz. 23:15)

Abraham był tylko jednym [echad] człowiekiem ... (Ezech. 33:24)

Tutaj jest oficer, kapłan, król, Abraham. Nie był on grupą mężczyzn w 
jednostce. Nawet zwykły czytelnik Biblii może zobaczyć, że słowo echad 
oznacza po prostu "jeden", patrząc na równoległe fragmenty tego słowa 
i jego użycie w Malachiasza 2:10:

Czyż nie wszyscy mamy ojca [echad]?

Czyż nie jeden [echad] Bóg stworzył nas wszystkich?



192

Sprzeczne jest twierdzenie, że echad oznaczałoby kilka osób, gdy odnosi 
się do "Boga", ale nie wtedy, gdy odnosi się do "Boga".
odnosi się do "ojca". Bezsensowna natura pomysłu, że "jeden" to więcej niż
może oznaczać dla danej osoby jest oczywiste.

Podsumowując, możemy rozpoznać poprzez 5 faktów, że tylko jedna osoba 
jest Bogiem:

1. Nikt w całej Biblii nie stwierdza, że słowo "jeden" oznacza 
kilka osób, gdy odnosi się do Boga. Taki pogląd nie jest zatem 
biblijny.

2. Sam Bóg wyjaśnia, że "On" jest Świętym. Zaświadcza, że nie 
ma nikogo, do kogo można by Go porównać - nikogo, kto 
byłby do Niego podobny. (Izajasza 40:25).

3. Uznane wersje Biblii nie tłumaczą słowa echad
jako "kilka osób" lub "osoby w jednostce".

4. Słowo echad jest używane z czasownikami w liczbie 
pojedynczej. Regularnie używamy go jako "jeden jest", a nie 
"jeden jest".

5. Pomysł, że słowo echad oznacza "połączoną jednostkę" jest 
językowo niepoprawny. Jeden oznacza jeden! Jeśli 
stwierdzenie oznacza liczbę mnogą, to ta liczba mnoga nie 
pochodzi od słowa "jeden", ale od rzeczownika użytego z nim, 
co powoduje zmianę.

Tylko jeden jest Bóg! Żaden werset w Biblii nie mówi, że Bóg jest grupą 
osób, które są Bogiem i które funkcjonują w jedności w ramach tego 
Bóstwa. Bóg jest w jedności ze swoim ludem - swoimi królami - i w 
całkowitej jedności ze swoim Mesjaszem po Jego n a r o d z e n i u  (Jana 
10:30). Ale nie jest w jedności z nikim, kto jest Bogiem.
Tylko "On" jest Bogiem. Nikt w Biblii nie mówi też o postbiblijnej, 
filozoficznej idei, że Bóg składa się z dwóch lub trzech osób, które są 
jedną "substancją"!13



193

To nie wielkie "Jesteśmy" przemawia do Mojżesza;
to wielkie "JESTEM".

Ilu ludzi potrzeba, aby być jedną osobą? W przypadku Boga 
Wszechmogącego, jedynego władcy wszechświata, potrzeba tylko JEGO! 
Ten Jeden jest tak wielki, tak doskonały i tak całkowicie zdolny do 
zaspokojenia wszystkich naszych potrzeb, że kilku z nich razem nie 
mogłoby być większych niż On już jest. To, co jest doskonałe, nie może 
być lepsze.14

Czwarte pytanie

Tajemnica
Czy nie jesteś zbyt tajemniczy, by ktokolwiek mógł cię zrozumieć? Czy to 
wszystko nie jest po prostu wielką tajemnicą, której nikt nie może 
zrozumieć?

Bóg odpowiada...

... Niech ten, kto chce się chlubić, chlubi się tym, że ma 
zrozumienie i wie ode mnie, że Ja jestem Pan. - 

Jeremiasza 9:23

On sam poświadcza, że Jego lud powinien się radować, gdy Go "rozumie" 
i "poznaje". Prawda o tym, z ilu osób składa się Bóg, nie jest tajemnicą! 
Jest rozpoznawalna i znana starożytnemu Izraelowi.



194

jest rzeczywiście znany. Izrael wie z absolutną pewnością: jest jeden! 
Mojżesz mówi do ludu:

Dano ci to zobaczyć, abyś rozpoznał, że Pan jest jedynym 
Bogiem i że nie ma innego poza Nim (Pwt 4:35).

Trudności związane z teologią wieloosobową doprowadziły niektórych jej 
zwolenników do twierdzenia, że idea ta jest po prostu "wielką tajemnicą" 
i nie można jej zrozumieć. Nikt nie zgodziłby się z tą oceną. Byłoby 
niewiarygodną tajemnicą, gdyby ktoś w Biblii potwierdził, że "On" jest 
samym Bogiem, podczas gdy w tym samym czasie istnieją dwie lub trzy 
inne osoby, które dzielą z Nim Bóstwo. Jednak ta tajemnica istnieje tylko 
dla tych, którzy wierzą w takiego wieloosobowego Boga.15

Bóg jest naprawdę najbardziej spektakularną istotą we wszechświecie. 
Jest naprawdę niezgłębiony. Jesteśmy skończeni - i patrzymy na Tego, 
który sam jest nieskończony. Każdy, kto twierdzi, że w pełni Go pojmuje, 
z pewnością się łudzi. Jednak najbardziej złożona istota we 
wszechświecie jest łatwa do zrozumienia, jeśli chodzi o ten temat: jest 
tylko jeden!

Fakt, że tylko jedna osoba jest Bogiem, jest bezpośrednio, wyraźnie i 
wielokrotnie poruszany w Biblii. W przeciwieństwie do tego, sprzeczna 
koncepcja, że kilka osób reprezentuje jednego Boga, nigdy nie jest 
wspomniana bezpośrednio ani traktowana w szczególny sposób. Idea ta 
jest ludzkim wymysłem. Jeśli mamy wierzyć w tajemnicę, to powinna ona 
być bezpośrednio wymieniona i opisana w Biblii. Skąd inaczej mamy 
wiedzieć, że jest to tajemnica dana nam przez Boga? Skąd inaczej mamy 
wiedzieć, że nie jest to po prostu zamieszanie lub nieporozumienie, które 
nazywa się "tajemnicą"?

Zaproszenie ludzi do zaakceptowania idei wieloosobowego Boga "na 
wiarę" również pokazuje szczególnie wielką słabość tej teorii. Dlaczego 
mielibyśmy zawracać sobie głowę



195

wierzyć w koncepcję, która musi być nazwana "tajemnicą", ponieważ jest 
wprost sprzeczna z tym, co mówi Biblia?16 To, ilu ludzi składa się na 
jednego Boga, nie jest absolutnie żadną tajemnicą. Dlaczego nie 
pożegnamy się ze sprzeczną "wieloosobową tajemnicą" i nie 
zaakceptujemy jasnego objawienia, że tylko jedna osoba jest Bogiem? 
Cała nasza wiara w Boga opiera się na tym, o którym powiedziano: "Nie 
ma drugiego takiego jak on" (Rdz 4:35). Taka była również wiara Jezusa 
(Jana 17:3).

Naszym wezwaniem powinno być, aby każdy miał taką samą wiarę w 
tego samego Boga, jaką miał jego lud w tamtym czasie. Ta wiara jest 
następująca: Tylko jedna osoba jest Bogiem i "On" jest wszystkim, czym 
jest Bóg, niczym więcej i niczym mniej. Powiedzmy światu, że nasz Ojciec 
jest doskonały i że sam pomysł, że w Bogu mogą być jakiekolwiek inne 
osoby, tylko umniejsza Go w oczach Jego własnego stworzenia. To może 
tylko zmniejszyć Jego honor, który jest Mu należny jako jedynemu Bogu.

Teraz musimy zdecydować

Jak więc sobie z tym poradzić? W tym przypadku nie ma drogi 
pośredniej. Albo musimy wierzyć, że jest on jedynym Bogiem, albo 
odrzucić go jako kompletnego oszusta i zwodziciela. Jeśli jednak 
odrzucimy Boga Biblii, musimy odrzucić samą Biblię.

Jego świadectwo nie budzi wątpliwości. Potwierdza On, że jest Bogiem 
Wszechmogącym, mówiąc: "Ja jestem JHWH i nie ma innego" (Izajasza 
45:18). Jego odpowiedzi na nasze pytania są jednoznaczne; Jego 
wiarygodność jest niezrównana.

1. Jeśli ktokolwiek w naszym wszechświecie rozumie, co to znaczy
"Stwórzmy człowieka" - to właśnie on. On jest tym, który 
wypowiedział te słowa. I mówi nam jednoznacznie, że tylko 
ON stworzył. (Iz 44:24).



196

2. Jeśli ktokolwiek zna znaczenie hebrajskiego słowa Elohim - to 
jest to ON. On potwierdza nam jednoznacznie, że tylko On 
jest prawdziwym "Elohim". (Iz. 46:9).

3. Gdyby ktokolwiek wiedział, że Bóg składa się z dwóch lub 
trzech osób, które dzielą tę samą boskość, to sam Bóg 
wiedziałby o tym dokładnie. On jednak daje nam absolutną 
pewność, że tylko On jest Święty. (Iz. 40:25; 43:15)

4. A kto powiedział, że Boga nie można zrozumieć, że jest On 
nierozpoznawalny, niepoznawalny? ON tego nie mówi. Mówi 
dokładnie coś przeciwnego. (Jer. 9:24).

Jeśli mylimy się, wierząc, że tylko jedna osoba jest 
Bogiem, to kto nas wprowadził w błąd? To sam Bóg 
wprowadziłby nas w błąd.

Jego słowa znajdują się w Biblii. Jego twierdzenie, że jest jedyną osobą 
we wszechświecie, która naprawdę jest Bogiem, można czytać w kółko. 
Oprócz jego własnych oświadczeń, wiele osób w Biblii jednoznacznie 
potwierdza to twierdzenie. Ma najbardziej imponującą listę świadków na 
świecie. Prorocy i jego wierni z tamtych czasów występują i świadczą 
zamiast niego. Potwierdzają jego słowa jako najczystszą esencję prawdy. 
Jeśli naprawdę chcemy wierzyć Biblii, musimy wierzyć jego słowom i 
świadectwu: tylko ON jest Bogiem! Uczyńmy teraz to, co uczynili prorocy 
i jego ówcześni wyznawcy i wyznajmy, że nasz Ojciec jest jedynym 
prawdziwym Bogiem.

Najbardziej złożona istota w naszym wszechświecie jest pod tym 
względem łatwa do zrozumienia: Jest tylko jeden!



197

Dlaczego nazywamy go "ojcem"?

Dlaczego nazywamy go "Ojcem", jeśli stworzył nas ktoś inny lub więcej? 
Dlaczego nazywamy Go "Bogiem", jeśli w Niego nie wierzymy?

Jeśli o mnie chodzi, wierzę mu! Jestem całkowicie przekonany. To są JEGO 
słowa, a jako władca wszechświata, Jego słowa nie mogą być 
kwestionowane. Spójrz, jak jasno się broni; jak elokwentnie wyjaśnia te 
sprawy. Świadectwo Boga nie pozwala mi z jednej strony podążać za Nim 
i być wiernym, choć z drugiej strony odrzucam jeden z Jego 
najważniejszych priorytetów: On jest jedynym prawdziwym Bogiem. On 
nie pójdzie na żaden kompromis w tej kwestii. Tego samego oczekuje od 
tych, którzy chcą do Niego należeć.

Wolę zaufać Jego słowom niż słowom armii teologów, którzy walczą w 
obronie wielowiekowych postbiblijnych tradycji. To Ojciec zasiada na 
tronie wszechświata. Duch Boży nie jest inną osobą w Bóstwie, ale jest 
samym Ojcem w Jego wykonawczej obecności. Mesjasz jest 
Pomazańcem; Jego wyjątkowym ludzkim Synem; Jego wybranym 
Królem. Ale Mesjasz nie jest "świętym Boga". On jest "Świętym 
pochodzącym od Boga" (Ps 16:10; Dz 2:27). W tym zgadzam się z 
prorokami i jego świętymi z Pisma Świętego: Tylko Ojciec jest jedynym 
prawdziwym Bogiem!



198

Rozdział dziesiąty - Uwagi

1 Można również dodać werset 22, który mówi: "Bóg im błogosławił i rzekł".

2 Pomysł, że Bóg przemawia do preegzystującego Mesjasza w Księdze Rodzaju 1:26, nie jest biblijny. 
Pierwszy dowód tej niefortunnej interpretacji, jaki pamiętam, znajduje się w l i ś c i e  Barnaby i 
Justyna Męczennika. Chociaż lud Boży w tamtym czasie p r z e w i d y w a ł  dzień Mesjasza, nigdy 
nie myślał o nim w kategoriach dosłownego istnienia, które miałoby m i e j s c e  przed jego 
narodzinami.

3 NIV Study Bible (Grand Rapids: Zondervan, 2002), 6. W Biblii są tylko cztery wersety, w których 
Bóg mówi używając zaimków osobowych w liczbie mnogiej. Trzy z nich znajdują się stosunkowo 
wcześnie w Księdze Rodzaju (1:26; 3:22 i 11:7), a czwarty w Księdze Izajasza (6:8). W żadnym z 
tych czterech wersetów nikt nie jest określany jako Bóg, nikt poza osobą mówiącą. NIV Study Bible 
podaje, że w tych fragmentach Bóg przemawia do zgromadzenia istot anielskich w swojej 
niebiańskiej radzie (1 Krl 22:19-23; Job 15:8 i Jeremiasza 23:18). W przeciwieństwie do tych 
czterech wersetów z zaimkami osobowymi w liczbie mnogiej, istnieje wiele tysięcy rzeczowników, 
zaimków i czasowników w liczbie pojedynczej w Starym i Nowym Testamencie, które są używane 
w odniesieniu do Boga. Uwaga: Trynitarni komentatorzy zwykle nawet nie zadają sobie trudu, by 
wspomnieć o liczbie mnogiej w Kaznodziei 12:1, która jest poprawnie i zwykle tłumaczona jako 
"Stwórca". Gesenius opisuje ją jako liczbę mnogą majestatu. H. W. F. Gesenius, Gesenius' Hebrew- 
Chaldee Lexicon to the Old Testament (Grand Rapids: Baker House, 1984), 139.

4 W komentarzach Wenham mówi: "Użycie czasownika w liczbie pojedynczej w Księdze Rodzaju 
1:27 w rzeczywistości oznacza, że tylko Bóg pracował nad stworzeniem ludzkości". Gordon J. 
W e n h a m ,  Word Biblical Commentary: Genesis 1-15 (Nashville: Word Books, 1987), 27-28.

5 Mesjasz jest pierwszym z Nowego Stworzenia i jest wyjątkowym przedstawicielem Boga, przez 
którego przyniesie On resztę tego Nowego Stworzenia. Nowe Stworzenie jest tematem Izajasza 
51:16 i Psalmu 102, a także Listu do Hebrajczyków 2:5, gdzie autor mówi: "...świat przyszły, o  
k t ó r y m  m ó w i m y . . . ". (Pisarz zacytował tutaj Psalm 102).

6 Słowo elohim jest czasami używane w Biblii w odniesieniu do bogów narodów (Ps. 96:5 itp.), a przy 
innych okazjach również jako tytuł honorowy dla szanowanych osób (np. Ps. 82:6). Elohim nabiera 
wyjątkowego znaczenia, gdy odnosi się do YHWH. W tym k o n t e k ś c i e  m o ż n a  
p o w i e d z i e ć ,  że "on" jest jedynym ("prawdziwym") elohim.

7 NIV Study Bible (Grand Rapids: Zondervan 2002), 5

8 William Smith, A Dictionary of the Bible (Nashville: Thomas Nelson, 1986), 220. Wysoko ceniona 
E n c y k l o p e d i a  R e l i g i i  i  E t y k i  wyraźnie stwierdza, że twierdzenie, iż doktryna 
Trójcy znajduje się w słowie "Elohim" jest "interpretacją Biblii najgorszego rodzaju". Encyclopedia 
of R e l i g i o n  a n d  E t h i c s ,  James Hastings, ed. (London: T. T. Clark, 1908), 24:249.

9 Istnieje kilka przykładów, w których można dostrzec nieprecyzyjne wyjaśnienia d o t y c z ą c e  
znaczenia hebrajskiego słowa echad. Np. Robert Morey, The Trinity: Evidence and Issues (Iowa 
Falls, IA: World Bible Publishers, 1996), 89.

10 Nadużycie słowa echad jest przykładem tego, jak daleko ktoś sięga, gdy próbuje znaleźć 
podstawę dla wieloosobowego Boga. Nie da się zaprzeczyć, że argumenty przemawiające za 
wieloosobowym Bogiem są równie dziwne jak sama doktryna. T r y n i t a r n i  teologowie przez 
lata rozwijali popularny mit, że wyrażenie "U c z y ń m y  człowieka" i hebrajskie słowo Elohim 
można interpretować jako oznaczające Trójcę. Jest pewne, że ten "szum" wokół echad również 
zostanie naprawiony. Wielu publicznych nieporozumień można b y  u n i k n ą ć ,  g d y b y  
ludzie sprawdzili, czy takie idee są rzeczywiście poruszane przez kogokolwiek w Biblii.



199

11 Następnie pisze, że słowo "jeden", umieszczone przed rzeczownikiem złożonym, "nie jest 
modyfikowane, ponieważ znajduje się tuż obok rzeczownika złożonego". Mówi, że "łatwowierni 
dali się nabrać na najbardziej zdumiewające twierdzenia, aby uwierzyć, że echad powie nam, że 
Bóg jest więcej niż jeden!". Anthony Buzzard, Jesus Was Not a Trinitarian (Morrow, GA: 
Restoration Fellowship, 2007), 308 - 310 (podkreślenie w oryginale).

12 Prawidłową definicję echad można łatwo zrozumieć dzięki dwóm standardowym dziełom na 
temat biblijnego języka hebrajskiego: Ernst Jenni i Claus Westermann, Theological Lexicon of the 
Old Testament, tłumaczenie Mark E. Biddle (Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 1 9 9 7 ) lub 
Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon of the Old Testament (Peabody, MA: 
Hendrickson Publishers, 2000).

13 W dziwnej idei Boga jako jednej substancji, a jednak trzech osób, zawsze nawiązuje się do 
różnych postbiblijnych wypowiedzi z IV wieku i nawiązuje się do nich, ale nigdy do samej Biblii.

14 Wydaje się, że nie ma końca promowaniu samodzielnie opracowanych, niebiblijnych "dowodów" 
na istnienie wieloosobowego Boga. W tej chwili krąży pomysł, że Bóg nie jest
byłby "doskonały", gdyby nie składał się z kilku osób. Np. Michael Reeves, Delight- ing in the Trinity: 
An Introduction to the Christian Faith (Downers Grove, IL: Intervarsity Press, 2012). Typowe dla 
takich "domorosłych" idei jest to, że pogląd ten jest skazany na porażkę od samego początku z 
powodu braku dowodów biblijnych! M ó w i ą c  prościej, gdyby w Biblii znajdował się fragment, 
który stwierdzałby, że Bóg jest niedoskonały, chyba że składa się z trójcy osób, dr Reeves nie 
m i a ł b y  powodu, by pisać książkę, w której próbuje udowodnić tę tezę. Dr Tuggy pisze, że ci, 
którzy wysuwają ten argument, "nie tylko nie uzasadnili swojego twierdzenia w żaden sposób, ale 
przez sam sposób a r g u m e n t a c j i  wspierają przeciwny pogląd". Zob. Dale Tuggy, "On the 
Possibility of a Single Perfect Person," w Colin Ruloff, red. Christian Philosophy of Religion (Notre 
Dame: University of Notre Dame Press), 2014, 128-48. Trinities.org, 23 listopada 2010, 
http://trinities.org/dale/Sin- gle Perfect.pdf.

15 Zamieszanie jest desperacką próbą obrony tego, czego nie da się obronić. Zwolennicy 
wieloosobowego Boga przedstawiają najróżniejsze, wyrafinowane "dowody" na to, że Bóg składa 
się z kilku osób. Kiedy te "dowody" zawodzą i są bezużyteczne, ludzie ci często wycofują się, 
mówiąc: "Jest to tajemnica, której nie można z r o z u m i e ć ,  ale w którą trzeba wierzyć".

16 Dla Jezusa i jego pierwszych uczniów tylko jedna osoba jest Bogiem. Tą jedną osobą jest Ojciec 
(Jana 17:3; Efezjan 4:6). Dlatego Nowy Testament nie mówi o tajemnicy, w której kilka osób jest 
jednym Bogiem. Ta rzekoma tajemnica istnieje dla chrześcijan dopiero w czasach postbiblijnych, 
po rozwinięciu się tego niezrozumiałego poglądu. Nazywanie doktryny o wieloosobowym Bogu 
"tajemnicą" pomaga ukryć fakt, że teoria ta, do której postbiblijni chrześcijanie przywiązują 
największą wagę, jest w rzeczywistości nielogiczna i niebiblijna.

Postbiblijne nadużywanie rozumienia "tajemnicy" kontrastuje z tym, jak Paweł używa tego słowa 
(musterion) w swoich listach. Paweł n i e  u ż y w a  tego terminu, aby odwrócić uwagę od 
logicznych lub biblijnych trudności, ale używa go do opisania prawd, które wcześniej były ukryte, 
ale teraz zostały objawione! W żadnej z tych tajemnic Paweł nigdy nie wspomina o 
wieloosobowym Bogu. Tajemnice, o których wspomina Paweł, to prawdy o Mesjaszu i o 
błogosławionym Bożym odkupieniu Jego ludu ze wszystkich narodów przez Jezusa (Rz 5:15; 16:25-
27 itd.).

http://trinities.org/dale/Sin-


200



201

M

Rozdział jedenasty

Mesjasz

Moja żona i ja nigdy wcześniej nie odwiedziliśmy żydowskiej 
synagogi. Kiedy r z u c i ł e m  o k i e m  n a  dużą salę główną z 
przedsionka, moja uwaga została zatrzymana.

zwisający z dużej drewnianej szafki. Znajdowała się ona z tyłu sceny, 
przodem do widowni. Jej drzwi były szczególnie ozdobne i zauważyłem, 
że wzdłuż górnej krawędzi wypisane były słowa w języku hebrajskim.

Gdy wpatrywałem się w szafę, podszedł do mnie przyjaciel. Był 
nauczycielem hebrajskiego biblijnego w Vanderbilt Divinity School. Julie, 
członkini kongregacji hebrajskiej, zaprosiła profesora i jego studentów do 
odwiedzenia synagogi. Wskazując na szafkę, zapytał mnie: "Możesz 
przeczytać te słowa?". Na szczęście byłem w stanie je przetłumaczyć. Były 
to słowa z Księgi Liczb 6:4, znane jako "Szema".

Kiedy spotkanie się rozpoczęło, od razu byłem pod wrażeniem powagi i 
oddania ludzi. Czytali Pismo Święte i śpiewali psalmy. Dzieci wygłaszały 
swoje przemówienia: niektóre po angielsku, inne po hebrajsku. Wciąż 
zastanawiałem się nad niezwykłą szafką. Jaki był jej cel? Wkrótce miałem 
się dowiedzieć. Rabin podszedł do niej, otworzył drzwi i odsłonił duży 
zwój. Znajdowały się na nim pisma w języku hebrajskim: Księgi Biblii. Ta 
szafa była centralnym punktem ich sali spotkań i zawierała centralny 
element ich wiary: hebrajskie Pisma Święte.

Pamiętam, z jakim zainteresowaniem słuchałem, jak wypowiadała słowa z
czytać "moją" Biblię na głos. Być może po raz pierwszy zdałem sobie 
sprawę, że czytając Stary Testament, czytam słowa z ich Biblii.



202

Czytaj. Jako naród, był twój, zanim ja go miałem. Słuchając dalej, 
myślałem o tym, co oddziela mnie jako chrześcijanina od tych oddanych 
czcicieli Boga.

Sharon i ja byliśmy zadowoleni z tej wizyty. Chociaż od tamtej pory nie 
byliśmy w synagodze, moje myśli często wędrowały do tych oddanych 
ludzi, dużej drewnianej szafy i niesamowitych słów na jej szczycie:

Słuchaj, Izraelu:

Pan jest naszym Bogiem, 

Panem jedynym! 

(Powtórzonego Prawa 6:4)1

Związek z Żydami

Jakie to niezwykłe: przyjść do miejsca kultu i zobaczyć te słowa z Księgi 
Powtórzonego Prawa 6:4! Co za zapierające dech w piersiach 
potwierdzenie, że jest tylko jeden, który jest Bogiem! Sharon i ja 
próbowaliśmy sobie przypomnieć, czy kiedykolwiek widzieliśmy te słowa 
w jakimkolwiek chrześcijańskim kościele. Niestety, nie mogliśmy sobie 
przypomnieć żadnego. Z drugiej strony, często widzieliśmy wywieszone 
10 przykazań, ale w dziwny sposób brakowało wielkiego stwierdzenia 
Mojżesza o Bogu.

Jest pewne, że ludzie w synagodze czczą Boga swoich przodków: Boga 
Biblii. Są potomkami proroków i ówczesnego ludu Bożego. Religia Żydów 
jest starożytna, tysiąc lat starsza od buddyzmu. Nigdy nie chcąc 
zaakceptować trynitarnego, wieloosobowego poglądu na Boga, 
ortodoksyjny judaizm reprezentuje czysty monoteizm i czyni to od 
tysięcy lat. Jako chrześcijanin, który wierzy monoteistycznie, świętuję i 
celebruję ten sam bezwarunkowy monoteizm.

Ale jeśli ja i Żydzi mamy tego samego Boga, dlaczego istnieje między 
nami przepaść? Kiedy pomyślałem o tym, co nas dzieli w synagodze, 
zdałem sobie sprawę, że jest to osoba: osoba, od której są oddzieleni.



203

że jest co najwyżej duchowym nauczycielem lub prorokiem, ale ja widzę 
w nim Mesjasza.2 Czego możemy dowiedzieć się o Mesjaszu z Biblii 
hebrajskiej, niezależnie od tego, czy jesteśmy chrześcijanami czy Żydami?

Największy plan Boga - Jego największy Odkupiciel

Widzimy, że Bóg miał niedokończone sprawy w czasach Starego 
Testamentu. Stworzył nasz świat z zamiarem wypełnienia go 
sprawiedliwością. Ale to nie zostało jeszcze osiągnięte. Jego lud tęskni za 
dniem, w którym Boża sprawiedliwość zapanuje na ziemi.

Rozumieją, że JHWH wzbudzi króla z powodu swojej miłości. Ostateczny 
Boży plan odkupienia będzie wymagał największego odkupiciela. Król ten 
będzie sługą Pana i będzie prowadził drogami sprawiedliwości. Większy 
niż Saul, Dawid czy Salomon, zaprowadzi sprawiedliwość na całej ziemi. 
Będzie on pomazańcem Pańskim.

Podobnie jak sceny z głównej wizji, dawni prorocy Boga widzą wizje ludzi 
i wydarzeń, które leżą daleko poza ich życiem. Dzięki Jego mocy widzą 
rzeczy, które wciąż są w przyszłości, mimo że widzieli, jak dzieją się tuż 
przed ich oczami. Obserwowali rozwój historii ostatecznego planu Boga 
dla ludzkości i mogli już z góry zobaczyć króla, przez którego te plany 
zostaną zrealizowane. Przyjrzyjmy się razem z nimi siedmiu 
niesamowitym scenom.



204

Scena pierwsza

Król Pana

2. psalm

Spoglądając w odległą przyszłość, daleką od jego własnych dni, prorok 
mówi nam o królu....

Jaki jest cel szaleństwa narodów i próżnych wyobrażeń 
ludów? Królowie ziemi zebrali się razem, a władcy sprzysięgli 
się przeciwko Panu i Jego pomazańcowi: "Rozerwijmy ich 
pęta i zrzućmy ich kajdany" (Psalm 2:1-3).

Prorok przewiduje dzień, w którym Bóg namaści specjalnego króla. To 
będzie cudowne! Decydujące dla całej ludzkości! Władcy ziemi będą 
jednak postrzegać Boże przywództwo jako niewolę. Odrzucą je i będą 
walczyć z Panem i Jego pomazańcem.3

Następnie widzimy reakcję Boga:

Ten, który siedzi na tronie w niebie, śmieje się; Pan szydzi z 
nich. Ale potem przemówi do nich w swoim gniewie i przerazi 
ich w swoim gniewie: "Ustanowiłem mojego króla na Syjonie, 
mojej świętej górze" (Psalm 2: 4-6).

Boża decyzja jest pewna i niezmienna. On wybrał tego jednego. Uczyni 
go królem nad całą ziemią i jako pomazaniec Boży będzie rządził światem 
w sprawiedliwości.

Wtedy przemówi sam Król Pana:

Pozwól mi ogłosić radę Pana! On powiedział do mnie: "Jesteś 
moim synem; Ja sam cię dziś zrodziłem. Proś Mnie, a dam ci 
narody w dziedzictwo, a tobie



205

weźmiesz w posiadanie krańce ziemi. Uderzysz je rózgą żelazną i 
potłuczesz jak naczynie garncarskie" (Ps. 2:7-9).

Król ogłasza przykazania Pana. Pan powiedział do niego: "Jesteś moim 
synem, dziś cię spłodziłem".4 Jako ludzkiemu synowi Boga, Bóg da mu 
"narody jako jego dziedzictwo - całą ziemię jako jego własność". Scena 
kończy się napomnieniem, że wszyscy władcy ziemi muszą służyć Panu i 
"pocałować Syna" (w. 10-12). Ostatnie słowa to cudowna obietnica: 
"Błogosławieni wszyscy, którzy w nim ufają".

Ludzie okażą Mesjaszowi Pańskiemu niezwykłą cześć i oddadzą mu 
pokłon. Królowie oddadzą mu hołd. Bóg naprawdę uczyni go Królem 
królów. Tak jak ludzie pokłonili się Dawidowi i innym, starszym władcom, 
tak wszyscy pokłonią się Jemu. Nie będą go czcić tak, jakby był samym 
Panem Bogiem. Będą go jednak czcić jako namaszczonego Króla Bożego. 
Będą czcić Boga, który to wszystko zaplanował: tego, który uczynił go 
królem.5

Kiedy to się stanie? Autor Psalmu wiedział wtedy, że żaden król Izraela 
nigdy nie doświadczył takich rzeczy. Jeśli wszyscy wierzymy Pismom i 
temu Bogu, musimy również wierzyć, że te wydarzenia były w przyszłości 
dla proroka. Ten będzie zrodzony z Boga. Będzie Synem Najwyższego. 
Największy Zbawiciel Pana jeszcze się nie narodził. Jego narodziny miały 
na zawsze zmienić cały świat.

Scena druga

Będzie to nowe przymierze

Pan włoży na niego swego Ducha

Oto mój sługa, którego mocno trzymam, mój wybraniec, w 
którym moje serce ma upodobanie: Położyłem ducha mego na



206

aby przyniósł sprawiedliwość narodom. On sam nie znuży się 
ani nie osłabnie, dopóki nie ustanowi sprawiedliwości na 
ziemi; kraje morskie już czekają na jego instrukcje (Izajasza 
42:1-4).

Namaszczony przez Pana król z Psalmu 2 jest Jego sługą z Izajasza 42. 
Jest on jedynym, przez którego Bóg "oznajmi sprawiedliwość narodom". 
Bóg kocha swój lud, Izrael, ale Jego miłość rozciąga się na wszystkich 
ludzi we wszystkich narodach.

To sam Pan Bóg, ten, który jako jedyny stworzył wszystko, przemawia do 
Izajasza w tej scenie:

Tak mówi Pan Bóg, który stworzył niebiosa i rozciągnął je, 
który rozpostarł ziemię ze wszystkim, co na niej pączkuje, 
który dał oddech ludziom na niej i ducha życia tym, którzy po 
niej chodzą (Izajasza 42:5).

Następnie Pan zwraca się bezpośrednio do swojego sługi:

"Ja, Pan, powołałem cię w sprawiedliwości, ująłem cię za rękę, 
strzegłem cię i uczyniłem cię przymierzem ludu, światłością 
dla narodów, abyś otworzył oczy niewidomym, wyprowadził 
więźniów z lochu, a tych, którzy siedzą w ciemności, z 
więzienia. Ja jestem Pan, to jest moje imię, i nie oddam mojej 
czci żadnemu człowiekowi ani mojej chwały bożkom (Izajasza 
42:6-8).

Bóg "uczyni" tego człowieka przymierzem ludzi i światłem narodów 
"dopiero w przyszłości". Nastąpi wtedy nowe przymierze: nowa umowa 
między Bogiem a ludzkością. Nie będzie ono tylko z Izraelem, ale ze 
wszystkimi ludźmi. I znowu, ten sługa nie tylko przyniesie przymierze, jak 
to uczynił Mojżesz. Sługa ten będzie samym przymierzem. Będzie żywym, 
oddychającym, chodzącym przymierzem, które Bóg chce zawrzeć z 
ludzkością. Bożymi przykazaniami nie będą też te zapisane w kamieniu. 
Jego prawa będą pochodzić z ust samego Mesjasza. Nie będzie to 
przymierze, które Bóg zawarł z dziećmi Izraela, gdy wyprowadził ich z 
Egiptu za pośrednictwem Mojżesza.6 Będzie to



207

Wyspy nie czekają na prawo Mojżesza. Czekają na prawo sługi Bożego: 
Torę Mesjasza (w. 4).7

Nowe przymierze zawarte przez Mesjasza będzie ostatecznym 
porozumieniem Boga z ludzkością. Dzięki Mojżeszowi Izrael zaczął 
poznawać drogi Boże. Dzięki Mesjaszowi wszyscy ludzie poznają 
prawdziwe drogi Pana (Izajasza 42:6).

JHWH weźmie go za rękę i ochroni go. Otworzy oczy niewidomym i 
wyprowadzi jeńców z ciemności więzienia. Bóg da mu niesamowitą moc i 
autorytet do działania w jego imieniu. Będzie mógł czynić te wszystkie 
rzeczy, ponieważ Pan da mu swojego Ducha (por. Iz 42:1).

I JHWH sprawi, że otrzyma wielki zaszczyt od swoich bliźnich. Bóg nigdy 
nie zrezygnuje z czci i chwały n a l e ż n e j  Mu jako naszemu Stwórcy i 
jedynemu prawdziwemu Bogu (Izajasza 42:8). Jednak w Bożych planach 
od samego początku zarezerwowany był wyjątkowy zaszczyt, który Pan 
zarezerwował dla Mesjasza. Ten zaszczyt nie jest porównywalny z 
honorem, jaki dał innym królom: ten człowiek miał dosłownie zasiąść po 
prawicy Boga w niebie.

Kończymy tę scenę wyjaśnieniem od Boga - jest to wizja rzeczy, które 
mają nadejść:

"Oto spełniły się dawne proroctwa i nowe rzeczy teraz 
oznajmiam; zanim wykiełkują, dam wam usłyszeć" (Izajasza 
42:9).

W tamtym czasie mówi do swojego ludu o tym słudze, zanim jeszcze się 
narodził. Zsyła im wizje i daje wgląd w te rzeczy, zanim jeszcze się 
wydarzą.

Gdyby ludzie mogli zapytać Boga wszechświata, z czego jest najbardziej 
zadowolony, prawdopodobnie powiedziałby im, że jest to Jego sługa. 
Chociaż jeszcze się nie narodził, Pan widzi go z wyprzedzeniem i wie, że 
będzie z niego bardzo zadowolony. Ten człowiek zostanie wydany na 
świat przez Boga: dziedzic Boga. Będzie największym człowiekiem, jaki 
kiedykolwiek żył. A jednak będzie pokorny



208

a nawet wyrzeknie się swoich królewskich prerogatyw. Urodzony, by być 
królem, przyjmie rolę sługi.

Scena 3

Prorok jak Mojżesz

Bóg włoży swoje słowa w jego usta...

W tej scenie Mojżesz ogłasza ludowi niezwykłą wiadomość:

Pan, Bóg twój, wzbudzi ci proroka podobnego do mnie 
spośród ciebie, spośród twego ludu, i będziesz go słuchał (Pwt 
18:15).

Niezwykłe! Pan da im proroka podobnego do Mojżesza. Dzięki mocy 
Bożej Mojżesz rozstąpił morze i wyprowadził lud. Przyniósł 
postanowienia wielkiego przymierza; przekazał Dziesięć Przykazań, a 
nawet Szema. Wielu niesamowitych proroków przyszło do Izraela. Ale o 
tym, który będzie jak Mojżesz, mówiono od samego początku. Jezus jest 
tym prorokiem, o którym mówili prorocy.

Następnie Mojżesz cytuje to, co Bóg powiedział mu o proroku. Pan rzekł:

Wzbudzę dla nich proroka takiego jak ty spośród ich ludu i 
włożę moje słowa w jego usta, a on ogłosi im wszystko, co mu 
rozkażę. A kto nie będzie posłuszny moim słowom, które 
będzie głosił w moim imieniu, tego Ja sam pociągnę do 
odpowiedzialności (Pwt 18:18-19).

Bóg włoży w jego usta swoje słowa. Prorok ten powie ludziom wszystko, 
co Bóg każe mu powiedzieć. Kiedy przyjdzie, ludzie będą go słuchać. Ten 
człowiek będzie jeszcze większy niż Mojżesz. On



209

a odrzucenie Jego słów oznacza odrzucenie największego planu Boga, 
Jego największego dzieła dla ludzkości.8 On b ę d z i e  Mesjaszem Boga 
(Łk 2:26).

Ale nawet to było przyszłością dla ówczesnych proroków Bożych. W 
całym Piśmie Świętym nie znajdujemy proroka, o którym mówił Mojżesz 
- aż do Nowego Testamentu. Tam znajdujemy proroka, który jest jak 
Mojżesz, tego, który jest upoważniony do bycia pośrednikiem nowego 
przymierza, tego, w którym Bóg umieszcza swoje słowa na zawsze.

Scena 4

Będzie on pasterzem Boga

Z Betlejem przyjdzie władca...

Wtedy on (tj. ten władca) powstanie i nakarmi (swoją trzodę) 
w mocy Pana, w majestatycznym imieniu Pana, jego Boga, tak 
że będą mieszkać bezpiecznie; bo teraz stanie się wielki aż po 
krańce ziemi. (Mic 5:3).

Psalm 23 ogłasza, że sam JHWH jest pasterzem swojego ludu. Dał im 
jednak przywódców, którzy pasterzowali i opiekowali się nimi w Jego 
imieniu. Takim pasterzem był Mojżesz (Izajasza 63:11-12). Pan mówi 
nawet o królu Persji Cyrusie, że jest on "jego pasterzem, który wykonuje 
wszystkie jego upodobania" (Iz 44:28). Niemniej jednak wśród ludu 
Bożego byli pasterze, którzy czynili zło, a słowo Boże było przeciwko nim 
(Jer. 23:1-2).

Micheasz przewiduje tutaj przyszłego, wielkiego pasterza Boga, który nie 
zawiedzie. Odniesie sukces, ponieważ będzie polegał na Bogu, troszcząc 
się o ludzi. Ten pasterz sam nie będzie Bogiem, ale Pan będzie "jego" 
Bogiem. Będzie on "szedł i pasł swoją trzodę w mocy Pana - w majestacie 
imienia Pana, jego Boga" (w. 4).



210

Micheasz przewidział jego pochodzenie, a nawet miejsce jego narodzin:

Ale ty, Betlejem-Efrata, chociaż jesteś zbyt małe, by być 
wśród głównych miast Judy, to jednak z ciebie wyjdzie dla 
mnie ten, który będzie władcą w Izraelu i którego 
pochodzenie należy do przeszłości, do dni starożytności (Mic 
5:2).9

Bóg od samego początku miał na myśli swojego pasterza. Za 
pośrednictwem proroków na długo przed Micheaszem, Bóg powiedział 
ludziom o swoim pochodzeniu - o dniu, w którym miał przyjść. 10Wielu 
komentatorów widzi pierwszą wzmiankę o przyjściu Mesjasza bardzo 
wcześnie, w Księdze Rodzaju 3:15. Ludzie Biblii wiedzą o jego 
pochodzeniu - będzie on potomkiem Dawida, Salomona i innych wielkich 
królów Izraela.11 Tutaj prorok widzi nawet miejsce jego pochodzenia. 
Micheasz ma zaszczyt ogłosić, że będzie pochodził z Betlejem w Judzie, 
miasta króla Dawida.

Bóg mówi również prorokowi Jeremiaszowi o tym, który przyjdzie z 
domu Dawida, aby rządzić i panować nad swoim ludem. Bóg mówi:

Wtedy wzbudzę nad nimi pasterzy, którzy będą je karmić, tak 
że nie będą się już bać ani lękać, i nikt nie zostanie pominięty!". 
- Tak mówi Pan. "Wiedz o tym: nadchodzi czas" - mówi Pan - 
"kiedy wzbudzę Dawidowi prawdziwego potomka, który 
będzie panował jako król i postępował mądrze, wymierzając 
sprawiedliwość i prawość na ziemi!". (Jer. 23:4-5).

Spośród wszystkich władców ustanowionych i wyznaczonych przez Boga, 
żaden nie był i nie będzie chodził z większą wiernością wobec Niego; 
żaden nie będzie bardziej troszczył się o Jego lud. Ze wszystkich tych, 
którzy pasterzują ludowi Bożemu, nikt nigdy nie będzie ich kochał bardziej 
niż ten.12



211

Scena Iunr

On poniesie grzechy wielu

Człowiek bólu i zaznajomiony z cierpieniem...

Kto uwierzył naszemu zwiastowaniu i komu zostało objawione 
ramię Pana? Bo wyrósł przed Nim jak drzewko i jak korzeń 
wyrastający z suchej ziemi; nie miał postaci ani urody, abyśmy 
na Niego patrzyli, ani wyglądu, abyśmy się Nim zachwycali; nie, 
był wzgardzony i odrzucony przez ludzi, mąż boleści i 
zaznajomiony z chorobą, nawet jak ten, którego oblicze jest 
ukryte, wzgardzony, tak że uważaliśmy Go za nic (Izajasza 
53:1-3).

Będzie namaszczonym przez Boga królem (Ps. 2:6); Jego spłodzonym 
synem (Ps. 2:7). Królowie oddadzą mu hołd (Ps. 2:10-12). Jako syn 
Dawida urodził się, by być królem, a nawet królem królów. Jednak w tym 
życiu pozbawia się tej chwały i przywileju. Od urodzenia człowiek ten jest 
niezwykle bogaty. Bóg postanowił, że odziedziczy narody i że cała ziemia 
będzie jego własnością (Ps. 2:8). A jednak będzie prowadził życie 
skromne i zubożałe.13 Zdecydował się cierpieć ze swoim ludem i za swój 
lud.

Ale to nasze choroby poniósł i nasze bóle wziął na siebie, 
podczas gdy my uważaliśmy Go za ukaranego, pobitego i 
zamęczonego przez Boga. A jednak został zraniony za nasze 
przewinienia i posiniaczony za nasze nieprawości: kara została 
na niego nałożona dla naszego pokoju, a przez jego bicze 
zostaliśmy uzdrowieni. Wszyscyśmy pobłądzili jak owce, każdy 
się obrócił ku własnej drodze, lecz Pan włożył na Niego 
nieprawość nas wszystkich (Izajasza 53:4-6).



212

Będzie bez winy:

Kiedy był źle traktowany, chętnie się temu poddał i nie 
otworzył ust, jak baranek prowadzony na rzeź i jak owca, 
która milczy przed strzygami; nie otworzył ust. Został zabrany 
z ucisku i sądu, ale kto z jego współczesnych uważał, że został 
odcięty od ziemi żyjących? Z powodu nieprawości mego ludu 
został ukarany.14 Wyznaczyli mu grób z bezbożnymi i grób z 
przestępcami, chociaż nie dopuścił się żadnej przemocy i nie 
było w jego ustach podstępu (Izajasza 53:7-9).

W wersecie 10 dowiadujemy się, że wszystko to dzieje się zgodnie z 
mądrością i wolą Boga. Następnie Bóg mówi w wersecie 11: Ten jest jego 
sługą. I to Bóg mówi nam, że ten człowiek ponosi grzechy wielu:

W wyniku udręki swojej duszy zobaczy i będzie zadowolony; 
dzięki swojej wiedzy, jako sprawiedliwy, mój sługa pomoże 
wielu w osiągnięciu sprawiedliwości, biorąc na siebie ich długi. 
Dlatego dam mu część z wielkimi, a z potężnymi podzieli łup 
jako nagrodę za oddanie życia na śmierć i bycie policzonym z 
przestępcami, podczas gdy p o n i ó s ł  grzech wielu i wstawiał 
się za przestępcami (Izajasza 53:11-12).

Wszyscy milkną, gdy patrzą na tę scenę. Czytając te wersety, ludzie 
uświadamiają sobie, kim i jacy sami są: jakie są ich słabości i przewinienia. 
Każdy, kto myśli, że ludzkość nie potrzebuje Zbawiciela, nie przyjrzał się 
jeszcze dobrze ludzkości. On naprawdę będzie jednym z nas: "mężem 
boleści i zaznał cierpienia" (w. 3). Przez Niego wielu stanie się 
sprawiedliwymi (w. 11). Będzie cierpiał za swój lud. Podobnie jak 
Mojżesz, będzie wstawiał się u Boga za niesprawiedliwymi (w. 12).15 Jak



213

Dawca i pośrednik Nowego Przymierza, jego pomoc dotrze daleko poza 
Izrael, poza wszystkie narody.

Nie będzie aniołem ani "aniołem-człowiekiem". Nie będzie bogiem ani 
"bogiem-człowiekiem". Nie może być bóstwem ani żadnym rodzajem 
super-istoty. Aby zrobić to, co należy zrobić, nie może być nikim innym 
niż prawdziwym człowiekiem - naprawdę jednym z nas. Musi być tym, 
który cierpi, boi się, jest kuszony, testowany i zmaga się pod każdym 
względem, tak jak my.

Widzimy więc tutaj obraz śmierci i zmartwychwstania Mesjasza. Sługa 
ten będzie cierpiał i umrze dla dobra swego ludu. Zostanie złożony do 
grobu wraz z bezprawiem i bogaczem (w. 9). Ale Bóg nie pozwoli mu 
pozostać martwym. Ponieważ wylał siebie na śmierć, Bóg "da mu udział z 
wielkimi" (w. 12).

Podobnie jak w poprzednich scenach, ta wizja dla proroków Bożych 
również dotyczy przyszłości. Chociaż jest ona napisana głównie w czasie 
przeszłym, jest to kolejny przykład proroczego czasu przeszłego. 
Wydarzenia te mają miejsce w przyszłości Izajasza. W Biblii Hebrajskiej 
nie ma miejsca, w którym powiedziano by, że ktoś już wypełnił 
proroctwo o "cierpiącym słudze", który prowadzi wielu do 
sprawiedliwości. Tak jest aż do Nowego Testamentu (Dzieje Apostolskie 
8:30-35).16

Scena szósta

Patrzą w przerażeniu i ciszy, jak umiera

W agonii sługa Pański mówi...

Boże mój, Boże mój, czemuś mnie opuścił?17 O, z dala od 
mego zbawienia pozostają słowa mego lamentu! Boże mój! 
Wzywam w dzień, lecz Ty nie odpowiadasz, i w nocy, lecz nie 
mam odpoczynku! A jednak Ty jesteś



214

Święty, który zasiadasz na tronie ponad pieśniami 
pochwalnymi Izraela. Nasi ojcowie zaufali Tobie, zaufali, a Ty im 
pomogłeś; wołali do Ciebie i znaleźli zbawienie; zaufali Tobie i 
nie zawiedli się. Ale ja jestem robakiem i nie jestem już 
człowiekiem, jestem wzgardą ludzi i wzgardzony przez ludzi; 
wszyscy, którzy mnie widzą, szydzą ze mnie, otwierają usta i 
potrząsają głowami (Ps. 22: 2-8).

Ludzie kpią z niego i mówią z sarkazmem:

Niech zrzuci to na Pana: niech go wybawi, niech go ocali, bo 
jest z niego zadowolony! (Ps 22:9).18

Wciąż ufa i wierzy w swojego Boga. Po raz kolejny słyszymy, jak głośno 
woła:

Tak, to Ty położyłeś mnie w łonie mej matki, który 
bezpiecznie zabezpieczyłeś mnie przy piersi mej matki; od 
urodzenia byłem rzucony na Ciebie, od łona mej matki jesteś 
moim Bogiem (Ps. 22:10-12).

Cierpi ponad wszelką miarę:

Potężne byki otaczają mnie, olbrzymie byki Basana trzymają 
mnie; otwierają swoje szczęki przeciwko mnie - kruczemu, 
ryczącemu lwu! Jestem wylany jak woda, wszystkie moje 
kończyny są zwichnięte; moje serce stało się jak wosk, 
stopiony we mnie. Moja siła wyschła jak skorupa garnka, a 
mój język przykleił się do dachu moich ust: położyłeś mnie w 
prochu śmierci. O, psy otaczają mnie dokoła, wataha 
złoczyńców otacza mnie; przebili mi ręce i nogi.19 Mogę 
policzyć wszystkie moje kości, ale oni patrzą na mnie i ucztują 
na mój widok. Dzielą między siebie moje szaty i rzucają losy o 
moje odzienie (Ps 22:13-19).20

Chociaż zostanie spłodzony z Boga, ten człowiek uniża się nawet do tak 
strasznej śmierci z rąk niegodziwców. A jednak JHWH jest jego siłą (w. 
19). Cztery razy mówi o swoim



215

Bóg (w. 1-2+10). Mówi: "od łona mej matki Ty jesteś moim Bogiem". 
Będzie człowiekiem o niesamowitej wierze. Będzie głosił,
"Tyś mnie strzegł przy piersi matki mojej; od urodzenia zależę od Ciebie". 
Ufa Panu aż do śmierci. I będzie wielkim czcicielem Boga. Będzie 
przekonywał innych, by również oddawali Mu cześć. Mesjasz zwraca się 
do Pana i mówi:

Wtedy oznajmię Twoje imię moim braciom; będę Cię chwalił 
pośród zgromadzenia (Ps. 22:22).21

Scena 7

Drugi po Bogu

On będzie Panem króla Dawida - na całą wieczność...

Namaszczony przez Boga! A jednak zginie z rąk złych ludzi. Jak będzie 
wyglądał jego koniec? Dawid, przodek królów Izraela, rozpoczyna naszą 
ostatnią i ostatnią scenę. Patrząc daleko poza swój czas, widzi Pana 
przemawiającego do kogoś, kogo Dawid nazywa "moim Panem":

Oto, co Pan mówi do mojego Pana: "Siądź po mojej prawicy, 
aż zawstydzę twoich wrogów pod twoimi stopami" (Ps. 
110:1).

Jedyny Bóg zasiada na tronie wszechświata. Zawsze tak było i zawsze tak 
będzie. Jednak Dawid widzi zapierającą dech w piersiach nowość: Bóg 
umieszcza swojego namaszczonego Króla po swojej prawicy. Jakiż wielki 
zaszczyt i chwała zostały mu przyznane! Człowiek, któremu pozwolono 
zasiąść po prawicy Boga, jest więcej niż zdumiewający.22 Bóg uczyni go 
Panem nad wszystkimi.23 Pan uczyni to i będzie to cudowne.

Dawid nie widzi Boga ani "Boga-człowieka", który miałby zająć miejsce 
po prawicy Boga. Żaden anioł ani inna niebiańska istota nie dostąpiła 
tego zaszczytu. Jest to jedna z największych tajemnic od samego 
początku



216

wszechczasów. Bóg zarezerwował tę chwałę dla jednego człowieka, 
człowieka, który doskonale odzwierciedla miłość Boga i Jego charakter i 
pokazuje to całemu stworzeniu. Podziwiają go nawet aniołowie Boży. 
Aniołowie, którzy widzieli wykroczenia Adama przeciwko Bogu, teraz 
radują się, gdy widzą, jak ten człowiek decyduje się być Mu posłusznym.

W tej scenie widzimy kolejną zapowiedź Boga dotyczącą Mesjasza:

Pan przysiągł i nie okaże skruchy:
"Będziesz kapłanem na wieki na wzór Melchisedeka" (Ps. 
110:4).

To jest dobra wiadomość! Ten, którego Bóg umieści po swojej prawicy, 
będzie zarówno królem, jak i kapłanem dla swojego ludu. W doskonałej 
harmonii z Bogiem będzie działał w naszym imieniu.

Zmartwychwstanie!

Chociaż widzieliśmy, jak umarł w scenie szóstej, nie jest możliwe, aby 
pozostał martwy. Podobnie jak w przypadku Izajasza 53, nasza obecna 
scena pokazuje pewność, moc i chwałę zmartwychwstania. Chociaż 
umrze, Mesjasz musi powrócić do życia, aby w y p e ł n i ć  to proroctwo: 
zasiąść po prawicy Boga w niebie i być kapłanem na tronie Boga.
być "wieczny". Zaprawdę, Bóg wzbudzi go z martwych do niekończącego 
się życia i chwały, chwały, którą Bóg zarezerwował i zachował dla niego 
od początku czasu.

Ponownie, jeśli wierzymy, że była to scena z przyszłości Dawida, musimy 
wierzyć królowi Dawidowi i Pismu Świętemu. Kiedy wypowiedział te 
słowa, nie było króla, który byłby panem Dawida.

W całej przeszłości nie było nikogo, kto zasiadałby na tronie po prawicy 
Boga. W spektakularnej wizji z Księgi Izajasza 6 prorok widzi Pana w 
całym Jego majestacie wraz z Jego niebiańskim zastępem. Jest tam wiele 
istot, w tym potężne serafiny. Jednak po prawicy Boga nie ma tronu. 
Instrukcja "usiądź po mojej prawicy" nie pojawia się aż do narodzin 
Mesjasza, pod



217

Spaceruje ze swoimi bliźnimi, przynosi postanowienia nowego 
przymierza, pieczętuje to przymierze własną krwią, zmartwychwstaje do 
życia i zostaje zabrany do nieba.

Możemy zobaczyć, że ta scena jest również w przyszłości dla proroka, 
ponieważ zapowiada, że ten będzie kapłanem. W całej Biblii hebrajskiej 
prorocy nigdy nie mówią o kimś, kto pełniłby rolę kapłana zgodnie z 
porządkiem Melchizedeka. Dopiero w Nowym Testamencie znajdujemy 
tego, który został ustanowiony kapłanem "na zawsze", zgodnie z 
najwspanialszym Bożym planem.24

Dżentelmen - na zawsze!

Mesjasz będzie Panem wyznaczonym przez Boga na całą wieczność. W 
historii biblijnej królowie Izraela umierali i byli zastępowani przez innych. 
Ale Mesjasz już nigdy nie umrze. Będzie żył wiecznie i nigdy nie zostanie 
zastąpiony (por. Łk 1:32-33).25

Królowie Izraela również rządzili "Izraelem". W tym samym czasie inni 
królowie rządzili innymi narodami. Mesjasz będzie jednak panował nad 
wszystkimi narodami. Bóg daje mu "narody jako jego dziedzictwo, 
wszystkie krańce ziemi jako jego własność".26 Będzie jednym Panem 
zarówno nad Żydami, jak i poganami. JHWH czyni swego ludzkiego Syna 
jednym królem - jednym władcą - jednym Panem nad wszystkimi.

Mojżesz dał Izraelowi wspaniałe przymierze. Mesjasz "będzie" 
ostatecznym przymierzem Boga - wraz z całą ludzkością. W 
przeciwieństwie do Mojżesza, który umarł i pozostawił swoje przymierze 
w spisanych słowach do odczytania przez ludzi, Mesjasz będzie żył 
wiecznie. Będzie głosił Jego prawo na zawsze i wypełni Jego przymierze.

Po śmierci Dawida miną wieki, zanim narodzi się ten Pan. Jako prorok 
Boży, Dawid widzi daleko w przyszłość. Po swoim zmartwychwstaniu 
Dawid na zawsze będzie służył temu, którego Bóg posadzi po swojej 
prawicy.27



218

Od samego początku Bóg postanowił, że Mesjasz będzie miał 
pierwszeństwo przed swoimi ojcami. Bóg postanowił dać mu tron jego 
ojca Dawida. W zmartwychwstaniu Dawid nie zasiądzie ponownie na 
tronie jako zwierzchnik Mesjasza. W tych dniach Dawid będzie nazywał 
Mesjasza adoni, "mój Pan". Gdybyśmy zapytali Dawida w 
zmartwychwstaniu, z czego jest najbardziej dumny, prawdopodobnie 
odpowiedziałby, że Bóg wybrał jednego z jego potomków jako Pana nad 
wszystkimi - na zawsze.28

Co ostatecznie stanie się z tym cierpiącym sługą? Jego przyszłość będzie 
cudowna! Chwalebna! JHWH uczyni go Panem nad wszystkimi! W 
zmartwychwstaniu Dawid i każdy inny władca i król ugną kolana przed 
Mesjaszem. Mojżesz ugnie przed nim kolana. Mesjasz jest tym, który 
przyniesie ostateczną Torę - ostateczne przymierze Boga z ludzkością. 
Nadejdzie dzień zmartwychwstania; w tym dniu syn Dawida będzie jego 
Panem! Jako zastępca Boga, Mesjasz będzie panował jako Pan panów i 
Król królów - na zawsze.

Dlaczego jestem chrześcijaninem

Pan Zastępów przysiągł i przemówił,
"Jak zaplanowałem, tak się stało; i jak zaplanowałem, tak się  sta ło.
Ja to postanowiłem i tak się stanie" (Izajasza 14:24).

Wyobraź sobie Boga, który może przewidzieć wszystkie te cudowne 
rzeczy, które zostały pokazane w poprzednich scenach. Wyobraź sobie 
Boga, który przeznacza takie rzeczy dla ludzkości. Spójrz na kogoś 
takiego, kto troszczy się o nas w tak wspaniały sposób! Jak mógłbym nie 
służyć takiemu Bogu miłości i mocy? On naprawdę jest naszym Ojcem - 
moim Ojcem.

Bogowie ludzkich religii nie mają nam do pokazania żadnych scen. 
Bogowie "Kosmicznego Nieznanego" nie mają żadnych planów. 
Najwyraźniej nie obchodzi ich nasz los! W rzeczywistości nie mogą 
niczego przewidzieć, ponieważ sami są ślepi. Niczego dla nas nie planują,



219

ponieważ to ludzkość tchnie w nie życie w najgłupszych momentach!

Jestem na zawsze oddany, ciałem i duszą, Temu, który sam jest Bogiem. 
Jestem pod wrażeniem Jego niesamowitych zdolności i w cudowny 
sposób pociąga mnie Jego miłość. Ale jeśli przyjmuję tego Boga z 
otwartymi ramionami, muszę również zaakceptować jego plany, dzięki 
którym przynosi sprawiedliwość na ziemię. Muszę więc zaakceptować 
Jego Mesjasza, człowieka, dzięki któremu te plany zostaną ostatecznie 
zrealizowane. Muszę również zaakceptować nowe przymierze Boga, 
które zawiera On ze wszystkimi narodami. Poprzez Mesjasza Bóg dokona 
nowego stworzenia na ziemi.

Ale jest jeszcze jeden ważny powód, dla którego jestem chrześcijaninem: 
Jest nim mój podziw i moja miłość do Bożego pomazańca. Od urodzenia 
jest on dziedzicem Boga. Jego dziedzictwem będą narody. Jako syn 
Dawida jest urodzonym królem Żydów. Niemniej jednak zrzeka się swojej 
prerogatywy i przyjmuje rolę sługi. On jest moim wzorem do 
naśladowania na zawsze! Jak mógłbym go nie doceniać, tego, który 
pozwala się dotknąć naszym rozpaczliwym potrzebom?

Może pewnego dnia znów odwiedzę synagogę. Z przyjemnością 
dowiedziałbym się więcej o Żydach i ich wierze. Być może byliby również 
zainteresowani poznaniem mojej wiary chrześcijańskiej. Z pewnością 
zainteresowałoby ich to, że jako chrześcijański monoteista, podobnie jak 
oni, wiernie uznaję tylko jedną - zamiast dwóch lub trzech osób - za 
Boga. Mógłbym opowiedzieć im o mojej wierze w Bożego pomazańca - 
jego Mesjasza. To jeden z ich proroków powiedział, że będzie on 
"światłością dla narodów". On rzeczywiście stał się moim światłem. Przez 
Niego poznałem Boga. To jest powód, dla którego jestem 
chrześcijaninem.



220



221

Rozdział jedenasty - Uwagi

1 Moje tłumaczenie Księgi Powtórzonego Prawa 6:4 ocenia drugą część tego stwierdzenia pod 
względem ilości. Jest t o  podejście wielu wersji. (tj. "Jest tylko jedna osoba, która jest 
prawdziwym YHWH"). Dlatego słowo oznaczające "jeden" (echad) służy jako odniesienie do 
pojedynczej osoby (tj. Abraham jest "jednym" człowiekiem - Ezech. 33:24). Oba wyrażenia w 
schemacie można rozumieć jako przymierze - mówiąc jakościowo. (Pan jest naszym Bogiem, tylko 
Pan) Jest to pogląd New Revised Standard Version i New Living Translation. Zgadza się on również 
z wersją Tanachu wydaną przez Jewish P u b l i c a t i o n  S o c i e t y  w  1985 roku. W tym 
wyjaśnieniu słowo echad jest używane w znaczeniu wyjątkowości - "tylko" lub "sam". (por. 1 Krn 
29:1: "Tylko Salomon" został wybrany przez Boga na króla.) Rezultat jest taki sam. Bóg przymierza 
Izraela jest jedynym prawdziwym Bogiem (np. 2 Krl 5:15). The Jewish Study Bible opisuje oba 
warianty (i l o ś c i o w y  i jakościowy) jako "możliwe", choć faworyzuje wariant jakościowy. Zob. 
The Jewish S t u d y  Bible (Oxford: Oxford University Press, 2004), 380.

2 Słowo Mesjasz pochodzi od mashiach, czyli "pomazaniec". Mashiach jest używany w Biblii 
Hebrajskiej w odniesieniu do różnych królów. W tym rozdziale, jak i w innych, autor używa tego 
słowa wyłącznie w odniesieniu do "pomazańca" - "Mesjasza".

3 Zobacz Dzieje Apostolskie 4:25-28.

4 "Spłodzony" pochodzi tutaj od yalad, które jest zwykłym słowem oznaczającym spłodzenie dzieci. 
Tutaj z n a j d u j e m y  podstawę do spłodzenia Mesjasza poprzez cud od Boga. Byłoby to zgodne 
z opisami narodzin w Nowym Testamencie, które można znaleźć w Ewangelii Mateusza 1:18-20 i 
Łukasza 1:26-35. Pogląd ten jest również wspierany przez Septuagintę, która stwierdza w Psalmie 
110: 3, że Bóg mówi do Mesjasza: "Spłodziłem cię z łona, zanim poranek z a ś w i t a ł ". W każdym 
razie fragment ten stoi w jawnej sprzeczności z postbiblijnym t r a d y c y j n y m  poglądem na 
rzekome "wieczne spłodzenie" Syna. Psalm 2:7 stwierdza, że i s t n i e j e  punkt w czasie 
("dzisiaj"), w którym Syn został spłodzony. Biblia w prostym języku angielskim ujmuje to w 
następujący sposób: zamiast tego, w tym dniu "d a ł e m  ci twoją istotę".

5 Zob. List do Filipian 2:9-11; Ew. Łukasza 1:30-35; Dzieje Apostolskie 2:36.

6 Zobacz List do Hebrajczyków 8:8-13.

7 Zobacz List do Galacjan 6:2.

8 Zobacz Jana 12:48-50.

9 Ten pasterz ma pochodzenie (motsaah). Brown-Driver-Briggs wyjaśnia, że motsaah w tym 
wersecie odnosi się do "jego pochodzenia". Brown-Driver-Briggs Hebrew and English Lexicon 
(Peabody, MA: Hendrickson Publishers, 2000), 426. Należy jednak podkreślić, że nie pochodzi on 
d o s ł o w n i e  sprzed dni swoich narodzin. Jego pochodzenie zostało raczej objawione - 
widziane przez Bożych proroków od dawnych czasów. Biblia w standardowym języku angielskim 
ujmuje to w  podobny sposób: zamiast "którego przyjście było zamierzone od początku, od dni 
minionych, od dni wieczności".

10 Dr Joe Martin daje nam takie samo zrozumienie proroctwa Micheasza. Martin wskazuje na Księgę 
Rodzaju 12:3; 49:10; Powtórzonego Prawa 24:17; 2 Samuela 7:16 i Psalm 2:2 jako dodatkowe 
wersety, które przepowiadają nadejście Mesjasza od najwcześniejszych dni. Martin, Jow, "O 
Betlejem, Betlejem...". The Restitution Herald and Progress Journal, styczeń 2014.

11 Zobacz Jeremiasza 33:14-16.



222

12 To naturalnie prowadzi nas do przypowieści z Ewangelii Jana 10, w której Mesjasz jest "Dobrym 
Pasterzem". Również tutaj Mesjasz pasterzuje w imieniu Boga. Jest On pasterzem owiec, które 
Bóg Mu "daje" (J 10:27-29; 17:9).

13 Zobacz 2 Koryntian 8:9 W Liście do Rzymian 8:17 widzimy, że ludzie są współdziedzicami Mesjasza.

14 Język tutaj nie pozwala na interpretację personifikacji Izraela cierpiącego ze względu na narody. 
Wyraźnie mówi o człowieku, który cierpi za Izrael.

15 Jeśli chodzi o Mesjasza jako orędownika, zwróć uwagę na 1 Tymoteusza 2:5, Hebrajczyków 4:14-
16; 9:24. Przykład Mojżesza w roli orędownika widzimy w Psalmie 106:21-23.

16 Zobacz także Łukasza 24:26+46+47.

17 Zobacz Ew. Mateusza 27:46; Ew. Marka 15:34.

18 Zobacz Mateusza 27:43.

19 Zobacz Łukasza 24:39-40.

20 Zobacz Mateusza 27:35; Łukasza 23:34

21 Zobacz List do Hebrajczyków 2:12.

22 Należy zauważyć, że Psalm 110:1 nie j e s t  obrazem wczesnego status quo w niebie, z kimś 
siedzącym po prawicy Boga na wieczność. Psalm zaczyna się od kogoś, kto został poinstruowany, 
by "usiąść po prawicy Boga". Zgadza się to bardzo dobrze z różnymi wcześniejszymi 
wypowiedziami Pana, w których oświadcza On, że nie ma nikogo obok Niego (Iz 45: 5-6 itd.).

23 "Pan rzekł do mego Pana". Aby podkreślić to jeszcze raz: hebrajskie słowo oznaczające
"LORD" to "YHWH" i odnosi się do Pana Boga. Natomiast słowo "PAN" w drugiej części zdania nie 
jest "YHWH". Pochodzi ono od hebrajskiego słowa "adoni", które nigdy nie odnosi się do Pana 
Boga, ale jest używane w odniesieniu do ludzkich przełożonych, a czasami także do istot 
anielskich: Są oni "panami", którzy nie są Bogiem. Dlatego w y r a ż e n i e  w Psalmie 110:1 
brzmi: "JHWH mówi do adoni". Oznacza to, że Mesjasz jest nazywany "panem",  k t ó r y  n i e  
j e s t  Bogiem. Nierzadko słowo adoni jest błędnie oddawane przez komentatorów jako adonai. 
Aby uzyskać pełne rozważania na temat Mesjasza jako adoni, a nie YHWH lub adonai, zobacz 
Anthony Buzzard, Jezus nie był trynitarianinem (Morrow, GA: Restoration Fellowship, 2007), 85-
87.

24 Autor Listu do Hebrajczyków pisze o tym "kapłanie na wzór Melchizedeka" (Ps 110:4). Należy 
zauważyć, że pisma święte (Starego i Nowego Testamentu) nigdy nie odnoszą się do Jezusa jako 
Melchizedeka. Zamiast tego jest On określany jako kapłan "na w z ó r  M e l c h i z e d e k a " (Hbr 
5:6-10; 6:20; 7:1, 10-17, 21).

25 Zobacz List do Rzymian 6:10.

26 Psalm 2:8.

27 W Nowym Testamencie Jezus podejmuje pozorną zagadkę króla Dawida dotyczącą jego własnego 
potomka, którego Dawid nazywa "Panem" (Mt 22:41-45). Było oczywiście tajemnicą, dlaczego i w 
jaki sposób Dawid - przodek królów - miałby pewnego dnia nazwać jednego ze swoich potomków 
swoim Panem. Podjęcie tego tematu przez Jezusa było niezbitym ciosem dla poglądów 
saduceuszy, którzy krótko wcześniej argumentowali przeciwko zmartwychwstaniu. Bez 
zmartwychwstania, w jaki sposób Dawid, który już od dawna nie żył, mógłby kiedykolwiek nazwać 
jednego ze swoich odległych potomków "Panem"?



223

28 Psalm 110:1 jest najczęściej cytowanym wersetem Biblii Hebrajskiej w Nowym Testamencie. 
Proste policzenie daje w sumie 25 razy. Fakt, że JHWH umieszcza swojego ludzkiego Mesjasza po 
swojej prawicy, stanowi niezbędne ramy dla całego Nowego Testamentu. Psalm 110:1, wraz z 
wersetem 4, zapewnia nas, że Mesjasz będzie w pełni człowiekiem - nie YHWH ani aniołem, i że 
nastąpi zmartwychwstanie Mesjasza, a tym samym także innych ludzi. Wersety te stwierdzają 
również, że człowiek zostanie posadzony po prawicy Boga w ramach przygotowań do 
ustanowienia ostatecznego panowania Boga na ziemi: "Siądź na.... aż uczynię nieprzyjaciół twoich 
podnóżkiem stóp twoich".



224



225

V

Rozdział dwunasty

Żydzi, poganie i bitwa o Boga

Błogosławiony lud, którego Bogiem jest Pan, lud, który wybrał 
jako swój!

-Psalm 33:12

Naród przemawia

Od człowieka, który zbiera pszenicę na swoim polu, do matki, 
która piecze chleb; od najpokorniejszego sługi do największego 
króla: tych ludzi łączy ich relacja z Bogiem.

Tym narodem jest starożytny Izrael. Ich Bogiem jest JHWH - Pan.

On jest Jedyny! On jest Tym, który ich stworzył. Ci ludzie są pod Jego 
opieką. Będą mówić i głosić swojego Boga, aby wszyscy Go poznali. Będą 
się radować! Będą o Nim śpiewać!

Wykrzykujcie z radości Panu, cała ziemio; służcie Panu z 
radością, chodźcie przed Nim z radością. Uznajcie, że Pan jest 
Bogiem! On nas stworzył, a my jesteśmy Jego ludem i trzodą, 
którą On karmi. Wchodźcie przez Jego bramy z 
dziękczynieniem, na dziedzińce Jego świątyni z pieśniami 
chwały, dziękujcie Mu, wysławiajcie Jego imię! Bo Pan jest 
łaskawy, Jego łaska trwa na wieki, a Jego wierność z pokolenia 
na pokolenie (Ps. 100).

To był Jego lud: Abraham, Sara, Mojżesz, Dawid i wielu innych kłaniało 
się tylko przed Panem jako Bogiem. Poprzez ich słowa i życie, jakie 
prowadzili, przemawiają do nas nawet dziś. Mówią



226

świata, że bogowie narodów zostali stworzeni przez samych ludzi, ale że 
Bóg stworzył nas.

Sześć zadziwiających słów

שמע ישראל יהוה אלהינו יהוה אחד
Shema 'Israel, YHWH Eloheinu, YHWH echad

Sześć słów w języku hebrajskim - a jednak są to prawdopodobnie 
najbardziej znane słowa w tym języku. Wypowiedziane w epoce, w której 
narodził się ten naród, te sześć słów charakteryzuje zarówno naród, jak i 
jego mieszkańców. W tłumaczeniu brzmią one:

Słuchaj, Izraelu! Pan jest naszym Bogiem, Pan jest jeden.

- Powtórzonego Prawa 6:4

Mojżesz woła: "Słuchaj, Izraelu!". Dlaczego jest taki żarliwy? Ponieważ 
Pan jest ich Bogiem. Głoszona w cudowny sposób, ta niezwykle ważna 
proklamacja została nazwana "Szema". Nazwana od pierwszego 
hebrajskiego słowa proklamacji, shema dosłownie oznacza "słuchaj" - 
"słuchaj!".1 Te sześć słów rozbrzmiewało echem w starożytnym Izraelu. 
Ich prawa i zasady opierały się na relacji z Bogiem. W Szema, "Ten 
Jedyny" jest ponownie potwierdzony. Jego najwyższy priorytet jest jasny: 
"Tylko On jest Bogiem". Jego najwyższe przykazanie jest zrozumiałe: 
Naród ten będzie "służył Mu jako jedynemu Bogu".

Ilu powinno ich kochać?

Kiedy Mojżesz ogłasza Szema, ogłasza:

Miłuj Pana, Boga swego, z całego serca swego, z całej duszy 
swojej i ze wszystkich sił swoich (Pwt 6:5).

Jak ktoś może Go kochać z całego serca, z całej duszy i ze wszystkich sił, 
jeśli służy innemu bogu? Jeśli ta osoba opuszcza Pana, aby służyć innym, 
to jest to



227

Złamane przykazanie. Kiedy inni są wywyższani, aby być wiecznym 
Bogiem razem z nim, to również łamie przykazanie. Kochanie kogoś 
innego niż JHWH jako rzekomej osoby boskiej dzieli serce i umniejsza 
miłość, jaką jesteśmy winni jedynemu Bogu.2 Wyjaśnienie w Szema, kim 
jest Bóg, oraz słowa o osobie, która powinna Go kochać z całego serca, 
duszy i siły, są ze sobą nierozerwalnie związane. Bez tej miłości Szema 
staje się nieważna w życiu człowieka. Ale nawet jeśli ktoś nie wie, kim 
jest Bóg, miłość, jaką człowiek powinien żywić do samego Pana, jest 
błędna. Ten, kto rozumie, że mamy kochać JHWH całym naszym sercem, 
powinien odczuwać potrzebę dokładnego poznania Go i tego, jak wielu 
jest "On".

Jego lud będzie czcił jego proroków. Ugną kolana przed królami i 
władcami. Ugną kolana przed Jego Mesjaszem, gdy się narodzi. Ale jeśli 
chodzi o to, kto jest ich Bogiem, będą kochać tylko Pana.

Dzieci go znają

Kiedy Mojżesz daje ludziom Szema, instruuje ich, aby przekazywali 
swoim dzieciom rzeczy, o których im mówi:

Niech więc te słowa, które ci dziś nakazuję, będą bliskie twemu 
sercu, a ty wpajaj je swoim dzieciom i mów o nich, gdy siedzisz 
w swoim domu i gdy jesteś w podróży, gdy się kładziesz i gdy 
wstajesz (Pwt 6:6-7).

Udajmy się do Izraela tamtych czasów. Porozmawiajmy z młodymi 
ludźmi pasącymi owce. Zapytajmy dzieci bawiące się po drodze. Co 
powiedzą nam o swoim Bogu? Powiedzą nam, że On jest Panem: że tylko 
On jest Bogiem. W porze kolacji, kiedy kładziesz się spać, kiedy wstajesz 
rano, kiedy zaczynasz dzień - cały naród i pokolenia jego dzieci powiedzą 
te słowa: "Pan jest naszym Bogiem, Pan jest jeden".



228

Jezus i oryginalne, prawdziwe chrześcijaństwo

Jezus był potomkiem Dawida i Abrahama (Mt 1:1). Urodził się w Izraelu i 
został wychowany przez żydowskich rodziców w żydowskim 
społeczeństwie. Dorastał uczęszczając do synagogi, studiując pisma 
święte i słowa proroków. Jego najwcześniejszymi naśladowcami byli 
ludzie, dla których JHWH był Bogiem od samego początku ich młodości.

Jezus, Żyd, i jego żydowscy uczniowie byli oryginalnymi i prawdziwymi 
nauczycielami chrześcijaństwa. Byli oni prawdziwymi ojcami kościoła 
chrześcijańskiego. Między żydowskimi założycielami chrześcijaństwa a 
wcześniejszymi prorokami Boga istniał cudowny, nieprzerwany związek. 
Wszyscy oni wierzyli, że tylko jedna osoba jest Bogiem: Ojciec Jezusa 
Chrystusa. Pierwsi chrześcijanie byli głęboko przekonani, że tylko JHWH 
jest Bogiem Izraela i że Jezus jest ich Mesjaszem, jego największym 
namaszczonym królem. Sam Jezus podsumowuje dokładnie te rzeczy na 
początku swojej największej modlitwy wstawienniczej, która jest 
zapisana w Ewangelii Jana:

Ojcze ... ale życie wieczne polega na tym, że uznają Ciebie, 
jedynego prawdziwego Boga, i Tego, którego posłałeś, Jezusa 
Chrystusa (Jana 17:3).

Jezus nie przyszedł, aby przynieść światu inną definicję Boga. Przyszedł, 
aby potwierdzić tego samego Boga, którego prorocy Boga i starożytni 
ludzie głosili od samego początku. Potwierdza, że Ojciec jest jedynym 
prawdziwym Bogiem. Czyniąc to, Jezus nie mówi o sobie jako o Bogu, ale 
o tym, że jest Mesjaszem Boga, Chrystusem. Bóg Izraela jest Bogiem 
Jezusa. Oryginalne i prawdziwe chrześcijaństwo jest urzeczywistnieniem 
prawdziwej wiary biblijnej, od Abrahama do Jana Chrzciciela.



229

Inne chrześcijaństwo

W wiekach po napisaniu Biblii do kościoła dołączyli nieżydowscy ludzie ze 
świata hellenistycznego. Pochodzili oni z warunków życia, które niosły ze 
sobą różne idee i bardzo różniły się od tych biblijnych. Już od wielu 
tysięcy lat czcili i szanowali różne bóstwa. W ich panteonach istniały 
czasami nawet rodziny bogów.3

Nowy "rozszerzony" Bóg

Wszechogarniającym przesłaniem Biblii jest nie tylko to, że istnieje tylko 
jeden Bóg, ale jest to również jeszcze bardziej zdecydowana i 
jednoznaczna proklamacja, że istnieje tylko jedna osoba, która jest 
Bogiem. Tą osobą jest JHWH - Ojciec nas wszystkich. Bez tradycji 
wielowiekowego oddania tylko jednemu Bogu, nowo nawróceni poganie 
byli często zdezorientowani. Ponieważ brakowało im dobrego 
zrozumienia hebrajskich pism świętych dotyczących Mesjasza, często byli 
zdezorientowani niektórymi rzeczami, które robili uczniowie Jezusa, 
takimi jak klękanie przed Nim lub nazywanie Go "Panem". Czy nie 
oznacza to, że Chrystus był również Bogiem, oprócz JHWH? Uważali 
nawet, że Duch Boży był kolejną osobą w Bóstwie, oprócz Ojca. Ale w 
przeciwieństwie do tego wszystkiego, to sam Ojciec powiedział:

Ja jestem Pan i nie ma innego, poza Mną nie ma Boga. 
Przepasałem cię bez twojej wiedzy, abyś od wschodu słońca i 
od jego zachodu wiedział, że poza Mną nie ma Boga. Ja jestem 
Pan i nie ma innego (Izajasza 45:5-6).

To, co ostatecznie zrobili ci nowi konwertyci, doprowadziło do 
reorientacji biblijnego rozumienia ducha Bożego i jego Mesjasza. Pod 
koniec IV wieku naszej ery zaczęli oni przekształcać ich w boskie osoby, 
które wraz z Ojcem w niewytłumaczalny sposób miały tworzyć jednego 
Boga. Ale jak widzieliśmy wcześniej w tej książce, starożytni prorocy 
nigdy nie powiedzieli



230

Duch Ojca był inną osobą Ojca, gdy działał lub gdy był na ziemi. Był to 
Duch samego Ojca.4 Dla proroków Boży Mesjasz był najwyższym 
namaszczonym królem: "Panem Mesjaszem", ale nie "Panem Bogiem".

Od IV wieku do dziś pogańscy chrześcijanie zmagają się ze 
sprzecznościami idei, że Bóg składa się z wielu osób. Jak to możliwe, że 
dwie lub trzy osoby, które w pełni reprezentują Boga, nie są dwoma lub 
trzema bogami? Czyż Biblia nie mówi, że jest tylko jeden? Czyż nie mówi 
ona wielokrotnie, że Mesjasz jest istotą ludzką? Chrześcijaństwo usilnie 
starało się odnaleźć w Biblii swoją koncepcję wieloosobowego Boga. 
Walczyło z twierdzeniem i naleganiem, że istnieje tylko jedna osoba, 
która jest Bogiem. W końcu zdecydowali, że istnieją dwie lub trzy osoby, 
które są w pełni Bogiem, ale w tajemniczy sposób reprezentują tylko 
jednego Boga.5

Ta nowa teoria o Bogu była tak wielką tajemnicą, że nikt w Biblii nigdy o 
niej nie słyszał. W całej Biblii nie ma żadnych dowodów na to, że istnieje 
dwu- lub trzyosobowy Bóg. Z pism świętych, które mówią, że jest tylko 
"jeden Bóg", ani jedno nie mówi, że dwie lub trzy osoby tworzą tego 
jednego Boga. Z drugiej strony, jak widzieliśmy, istnieje wiele pism 
świętych, które faktycznie mówią nam, że istnieje tylko jeden 
indywidualny Bóg. Mojżesz powiedział:

Więc uznaj to dzisiaj i weź sobie do serca, że Pan (sam) jest 
Bogiem w niebie na górze i na ziemi na dole, i nikt inny (Pwt 
4:39).

Później król Salomon również potwierdza, że Bóg jest pojedynczą osobą:

Aby wszystkie narody ziemi poznały, że Pan jest Bogiem i nikt 
inny (1 Krl 8:60).

Ludzie Biblii często mówią o Bogu, Jego Duchu i Jego Mesjaszu. Jednak 
nigdy nie odnosili się oni do wielu osób, które posiadały



231

reprezentować Boga. Był to błąd, którego starożytni prorocy Boga i 
pierwsi chrześcijanie nigdy nie popełnili.

Reklamowana jako tajemnica, idea wieloosobowego Boga jest w 
rzeczywistości beznadziejnym zderzeniem dwóch idei, które do siebie nie 
pasują: że trzy osoby - każda na swój sposób - są w pełni Bogiem, ale że 
mimo to istnieje tylko jeden Bóg. Złożoność, niespójność i zamieszanie, 
które charakteryzują tę teorię, nie są warte zastosowania do Boga nieba i 
ziemi. Ostatecznie jasność, prostota i piękno wiary w jedną osobę jako 
Boga zostały zastąpione przez uporczywą teologiczną mgłę, która otacza 
chrześcijan po dziś dzień. Dobrzy ludzie zmagali się z wiarą w Boga i 
Chrystusa nie z powodu tego mylącego pojęcia, ale pomimo niego.

"Trójca" - nowe imię dla Boga

Z czasem pojawiła się nowa pogańska nazwa dla nowej pogańskiej 
koncepcji Boga. W trzecim wieku naszej ery chrześcijanin imieniem 
Tertulian zaproponował łacińskie słowo opisujące Boga, jego Ducha i 
Mesjasza. Termin ten brzmiał trinitas (trójca).6 Od samego początku 
słowo to odnosiło się do dowolnej triady lub grupy trzech osób. Samo 
słowo nie odnosiło się więc do Boga. Tertulian nie był trynitarianinem i 
dla niego jedynym Bogiem (ho theos) był nadal Ojciec.7

Ponieważ w Biblii nie ma wzmianki o trójosobowym Bogu,8

"Trójca" utrwaliła się z czasem i stała się nazwą dla nowego
"trzy w jednym" wersja Boga. Słowo "Trójca" zostało włączone do kultu 
pogańskich chrześcijan. Pojawiło się w wierszach, pieśniach i 
nabożeństwach. Dzisiejsi chrześcijanie są często zdumieni, gdy 
dowiadują się, że nie jest to hebrajskie ani biblijne imię Boga. Było ono 
tak często używane w odniesieniu do spraw związanych z Biblią, że 
możemy dojść do fałszywego wniosku, że znajduje się ono w Biblii. 
Dziwne i rzadkie jest to, że niektórzy chrześcijanie, którzy mają dobre 
intencje, używają słowa



232

"Trójca" w nazwach swoich kościołów, ale nie zdają sobie sprawy, że 
przyjęli bardzo niebiblijną, pogańską nazwę, która oznacza postbiblijną 
konstelację Boga.

Nowi ojcowie kościoła / nowa ortodoksja

Harper Collins Encyclopedia of Catholicism pisze:

Dziś jednak uczeni zasadniczo zgadzają się, że doktryna Trójcy 
jako taka nie istnieje ani w ST, ani w NT. ... Doktryna 
trynitarna jako taka pojawiła się w IV wieku, głównie dzięki 
wysiłkom Atanazego i Kapadocjan.9

Założyciele wieloosobowej wersji Boga byli uważani za nowych ojców 
kościoła. Obecnie często honorowani jako "ojcowie wczesnego kościoła", 
nie byli oni "wystarczająco wcześni". Kiedy mieszali Biblię z grecką 
filozofią i ideami z własnej religijnej przeszłości, w rzeczywistości 
znajdowali się w towarzystwie wczesnych wolnomyślicieli 
chrześcijaństwa. Byli to ludzie, którzy koncentrowali się na pogodzeniu 
swojej nowej wiary chrześcijańskiej z przedchrześcijańskim 
pochodzeniem.10 Wynikający z tego symbiotyczny związek między 
pogańskim chrześcijaństwem a filozofią grecką staje się bardzo 
wyraźny.11 Wielu najlepszych uczonych trynitarnych potwierdza, że 
Trójca jest przedbiblijnym rozwinięciem, które ma swoje korzenie w 
filozofii tamtych czasów. Na przykład słynny trynitarny historyk kościoła 
Cyril C. Richardson z Union Theological Seminary stwierdza, że Trójca 
"nie jest doktryną, którą można znaleźć w Nowym Testamencie. Jest ona 
wytworem kościoła z IV wieku".12

Profesor Shirley C. Guthrie, Jr. z Columbia Theological Seminary również 
pisze:

Biblia nie zawiera doktryny Trójcy Świętej ... Język tej doktryny 
jest językiem starożytnego [przedbiblijnego] kościoła, który 
zaadoptował ją z klasycznej filozofii greckiej.13



233

Bez tego głęboko zakorzenionego zrozumienia jedynego Boga, jakie miał 
Jezus i jego uczniowie, ci pogańscy chrześcijanie zinterpretowali Boga na 
nowo i wymyślili Go na nowo. Dziś ich poglądy są rzekomo 
konserwatywne i mainstreamowe. Jeśli jednak porównamy je z 
chrześcijaństwem Jezusa, były one wolne - radykalne - 
niekonwencjonalne. Ale to, co zaczęło się jako dziwna reinterpretacja 
Boga, stało się samozwańczą ortodoksją.14

Bez bezpośrednich wyjaśnień w Biblii, że kilka osób reprezentuje jednego 
Boga, nowi konwertyci zaczęli polegać na pewnego rodzaju metodzie 
kamieniołomów. Wyodrębniali wersety z ich żydowskiego kontekstu, 
nadawali nowe znaczenia wielu wersetom i wymyślali nowe definicje 
wielu hebrajskich słów i wyrażeń. Gdy i to okazało się niewystarczające, 
zaczęto używać nowego rodzaju języka do wyrażania swoich wyobrażeń o 
Bogu. Zwroty takie jak "trzy osoby", "osoby równej rangi", "osoby równej 
istoty", "osoby równej mocy",
"współwieczne osoby" i wiele innych słów to wyrażenia, które są 
dostosowane do teorii wieloosobowego Boga, ale nie pojawiają się w 
Biblii. Taki język zaprzecza głównemu tematowi Biblii, że tylko JHWH jest 
Bogiem. On sam powiedział:

Ja jestem Bogiem i nikim innym, Bogiem, z którym nic nie może 
być porównane (Izajasza 46:9).

Połączenie idei filozoficznych z chrześcijaństwem miało miejsce podczas 
decydującego Soboru Nicejskiego.15 Zwołany przez cesarza Konstantyna 
wiosną 325 r. n.e., biskupi dyskutowali o naturze Chrystusa. Jednak do 
tego czasu wszystkie strony w dużej mierze straciły kontakt z żydowskimi 
korzeniami wiary chrześcijańskiej. Ostatecznie zdecydowali, że Chrystus 
powinien być rozumiany jako Bóg-osoba i że jest równy Ojcu. Było to 
zdumiewające odejście od Biblii. To sam Ojciec powiedział retorycznie:

"Do kogo więc mnie przyrównacie, abym był do niego 
podobny?" - pyta święty (Izajasz 40:25).



234

Nie ma nikogo, kto byłby Mu porównywalny: nie ma nikogo, kto byłby Mu 
równy! Mógłby powiedzieć: "Kto właściwie jest mi równy?". Dlatego 
postanowienia dotyczące równości nowej wersji Boga - postanowienia, 
które podkreślają, że Mesjasz jest "równy" Ojcu - są szczególnie 
niepokojące. Nie tylko nie ma ich w Biblii, ale są one bezpośrednio 
sprzeczne z wieloma konkretnymi stwierdzeniami biblijnymi. Nie tylko 
poprzez własne słowa Jezusa:

"Ojciec mój jest większy niż wszyscy" (J 10:29).

"Ojciec jest większy ode mnie" (Jana 14:28).16

Wiele wieków po Mojżeszu nowi "ojcowie kościoła" poczuli, że muszą 
powiedzieć ludziom, w co wierzyć na temat hebrajskiej Biblii i 
hebrajskiego Boga. Oczywiście brakowało im pism świętych, które 
faktycznie przedstawiałyby ich pogląd, że wiele osób reprezentuje 
jednego Boga. W świetle tego braku kolejne pokolenia doszły do 
wniosku, że ci postbiblijni ojcowie kościoła byli bardziej zaawansowani 
niż pierwotni chrześcijanie. Pejoratywny termin "prymitywne 
chrześcijaństwo" został następnie użyty do opisania Jezusa i jego 
wczesnych żydowskich naśladowców.17

Nowa ortodoksja rozwijała się przez lata. Pogańscy chrześcijanie spędzili 
dosłownie wieki zmagając się ze swoim rozumieniem Boga i Chrystusa. 
Na pierwszym soborze w Konstantynopolu w 381 r. n.e. ustalono, że 
Duch Święty jest również osobą boską równą Ojcu.18 Dopiero w 451 r. 
n.e. na Soborze Chalcedońskim sformułowano niezrozumiałą ideę, że 
Jezus miał dwie natury w jednej osobie i jednym istnieniu.19 
Konsekwencją tego filozoficznego myślenia jest to, że terminy takie jak
"Bóg-człowiek" i "dwojaka natura" zostały dodane do słownictwa 
pogańskiego chrześcijaństwa. Takie zwroty były oczywiście nieznane 
Jezusowi - Panu i założycielowi wiary chrześcijańskiej - pierwotnym 
chrześcijanom i prawdziwym prorokom Boga z dawnych czasów.20



235

Nowe wyznania kościelne

Wraz z soborami i początkiem nowej ortodoksji pojawiło się tworzenie 
dogmatów. Z biegiem czasu ojcowie kościoła uwikłali się w swoje 
zamieszanie w wyznaniach wiary i zostali w nich uwięzieni. 
Opracowywali i wydawali wyznania wiary, które miały być przyjmowane i 
recytowane przez chrześcijan. Ortodoksja nowych ojców kościoła 
opierała się na ich własnych wymyślonych wyznaniach wiary, a nie na 
samej Biblii. Dr Richardson pisze:

Mój wniosek na temat doktryny Trójcy jest taki, że jest ona 
sztucznym konstruktem. Próbuje ona połączyć różne 
problemy i dopasować je do arbitralnej i tradycyjnej trójcy. 
Powoduje to raczej zamieszanie niż jasność; chociaż 
problemy, które próbuje rozwiązać, są prawdziwymi 
problemami, rozwiązanie, które oferuje, nie jest zbyt 
pouczające.
Trójca w Bóstwie.21

Problem dla nowej ortodoksji był nawet gorszy niż brak fragmentów 
biblijnych stwierdzających to. Idea wielu osób reprezentujących jednego 
Boga stoi w bezpośredniej sprzeczności z wieloma wersetami Pisma 
Świętego, które podkreślają, że tylko jedna osoba jest Bogiem. Kluczem 
do tego jest sama Szema. Szema jest "biblijnym" wyznaniem wiary w 
odniesieniu do Boga. Do dziś pozostaje wyznaniem bogobojnych Żydów. 
Wyklucza ona ideę kilku osób, które miałyby być Bogiem. Dlatego wśród 
chrześcijan pochodzenia pogańskiego istnieje tendencja do umniejszania 
znaczenia Szema lub po prostu niebrania go pod uwagę.22

W świetle tego faktu warto wspomnieć, że chrześcijanie często 
wychwalają pierwsze z 10 przykazań. Przykazanie to jest podsumowane 
w sposób negatywny: "Nie będziesz miał bogów cudzych przede mną" 
(Wj 20:3). Dla porównania, twierdzące stwierdzenia w Szema są o wiele 
bardziej pouczające. W Szema znajdujemy nie tylko stwierdzenie o tym, 
kim jest Bóg - tylko JHWH - ale także zasadnicze potwierdzenie, że 
powinniśmy kochać Pana całym naszym sercem, duszą i siłą!



236

Niektóre słabe próby reinterpretacji Szema i dostosowania jej do nowej 
wersji Boga zostały podjęte przez wieloosobowych ekspertów. Niektórzy 
sugerowali, że słowo "jeden" w stwierdzeniu: "Słuchaj, Izraelu! Pan, Bóg 
nasz, jest jednym Panem" musi odnosić się do wieloosobowego bóstwa, 
które jest jednym Panem.
23"złożony jeden". Słowo "Bóg" odnosi się wtedy do "esencji" lub 
"substancji", w której istnieją osoby, o których mowa. Nawet myślenie o 
tym jest mylące, więc to ponowne wymyślenie Szema jest bardzo 
niezdarne i bezradne i przychodzi późno. W Księdze Rodzaju 6:4 nic nie 
jest powiedziane o
"substancja", "istota" lub "kilka osób", które są "jednym związkiem". Nikt 
w całej Biblii nie nadaje takiego znaczenia słowom Mojżesza.24

W kontekście Pisma Świętego wyraźnie widać, że słowa Szema 
bezkompromisowo potwierdzają to, co mówili o Nim wszyscy prorocy 
Boga i Jego starożytny lud: Jest tylko jedna osoba, która jest Bogiem - 
jest nią YHWH. Około 12 razy w szóstym rozdziale Księgi Powtórzonego 
Prawa słowo "Pan" jest tłumaczone jako "On", "On" i "Bóg".
"być" powiązane. Zaimki w liczbie pojedynczej określają pojedynczą osobę.
Mojżesz mówi:

Werset 1 - A to są przykazania, ustawy i sądy, których JHWH, 
Bóg wasz, rozkazał was nauczyć, abyście je czynili w ziemi, do 
której idziecie, aby ją posiąść....

V. 2, aby przestrzegać wszystkich jego ustaw i przykazań

V. 4 Słuchaj Izraelu: JHWH, nasz Bóg, jest jednym JHWH.

V. 10 do ziemi, którą przysiągł waszym ojcom ... przysiągł waszym ojcom

V. 13 Będziesz mu służył... Jego imieniu

V. 15 zniszczy cię

V. 17 Strzeżcie pilnie jego przykazań, jego świadectw i jego 
ustaw, które wam nakazał



237

V. 23 I wyprowadził nas stamtąd ... aby nam dać ziemię, którą 
... przysiągł nam dać

V. 25 Jeśli zważymy ... jak nam przykazał.

Ilu ludzi usłyszy te słowa Mojżesza, a następnie odejdzie, myśląc, że Pan 
Bóg Izraela to dwie lub trzy osoby istniejące jako jedna złożona osoba? 
Ilu ludzi pomyśli, że słowo "Bóg" w rzeczywistości oznacza "istotę" lub
"Substancja" oznacza, w której istnieje kilka osób?25 Odpowiedź jest 
jasna w obu przypadkach - nikt! Ilu, z drugiej strony, odejdzie wiedząc, że 
istnieje tylko jedna osoba, która jest Bogiem? Odpowiedź jest 
jednoznaczna - wszyscy! Nie będą znali żadnego innego Boga ani żadnej 
innej osoby, która miałaby reprezentować Boga. Będą znali tylko Jego! 
Szema jest zapowiedzią jednej niesamowitej osoby, samego JHWH.26 On 
jest ich Ojcem

Wyznanie Jezusa

Obecnie chrześcijanie często recytują wyznania wiary, które zostały 
opracowane i wymyślone przez pogańskich chrześcijan wieki po 
Chrystusie i po Biblii. Czynią tak, podczas gdy nigdy nie nauczyli się 
biblijnego wyznania wiary, które Bóg osobiście przekazał Mojżeszowi. 
Jest to wyznanie, które potwierdza również Jezus. Kiedy podchodzi do 
niego Żyd i pyta, które przykazanie jest najważniejsze ze wszystkich 
przykazań, Jezus odpowiada następująco:

Słuchaj, Izraelu: Pan, Bóg nasz, jest Panem jedynym

- Jezus (Mk 12:29).

W dzisiejszych czasach chrześcijanie rzadko myślą o tych niesamowitych 
słowach wypowiedzianych przez założyciela naszej wiary. Jest to 
niedopuszczalne. To więcej niż tragiczne, że duża część chrześcijaństwa 
nie z d a j e  s o b i e  s p r a w y ,  że nawet Jezus wypowiedział te słowa,



238

Słowa, które on sam określił jako najważniejsze. Czy nasza uwaga została 
odwrócona od zasadniczego nauczania Jezusa o Bogu na rzecz wyznań 
wiary, które zostały opracowane wieki po Biblii?27

Dlaczego wyznanie wiary Jezusa pozostało tak tragicznie niezauważone 
przez postbiblijnych chrześcijan? Czy nie dlatego, że jego wyznanie wiary 
nie naucza późniejszego dogmatu, że Bóg składa się z kilku osób? Czy nie 
dlatego, że jego wyznanie wiary nie potwierdza, że on sam jest również 
Bogiem, oprócz swojego Ojca? Co więcej, czy wyznanie Jezusa pozostało 
niezauważone - często odrzucane - ponieważ deklaruje, że tylko jedna 
osoba jest Bogiem, tym samym całkowicie zaprzeczając, że dwie lub trzy 
osoby stanowią jednego Boga? Kiedy jako chrześcijanie odważnie 
staniemy w obronie Jezusa i Jego nauki o Bogu? Kiedy dołączymy do 
człowieka, który zadał pytanie: "Co jest najważniejsze ze wszystkich?" i 
zareagujemy na odpowiedź Jezusa tak jak on? -

Mistrzu, słusznie powiedziałeś zgodnie z prawdą, że Bóg jest 
tylko jeden i nie m a  innego poza Nim (Mk 12:32).

Kiedy my, chrześcijanie, zaczniemy kochać i wychwalać wyznanie Jezusa i 
potwierdzać, że tylko jedna Osoba jest Bogiem? Kiedy nasze dzieci 
nauczą się słów, które Jezus powiedział o Bogu? Kiedy cały kler w końcu 
porzuci te bezmyślne afirmacje postbiblijnych idei, które, jak sami 
twierdzą, nigdy nie miały sensu? Kiedy ksiądz będzie stał przy Jezusie i 
nieustannie powtarzał słowa Jezusa o Bogu wbrew wszelkim innym 
opiniom? Zauważmy, że to Jezus mówi, że jego Ojciec jest "jedynym 
prawdziwym Bogiem" (J 17:1-3).

Jest tak również w przypadku Księgi Rodzaju 6, ponieważ zaimki w 
Marcus 12 nie pozostawiają innej możliwości niż ta, że ten jedyny Bóg 
jest "on", a nie "ona". Stwierdzenie Jezusa w w. 29 ("Pan jest jeden") jest 
zasadniczo czasownikiem w liczbie pojedynczej. Nawet student języka 
greckiego w Nowym Testamencie, który w pierwszym



239

Ci, którzy są na trzecim roku studiów, mogą potwierdzić, że zdanie to 
dosłownie oznacza "Pan 'jest' jeden".28 W związku z tym faktem 
mężczyzna rozmawiający z Jezusem kontynuuje i mówi:

A miłować Go z całego serca, z całego przekonania i ze 
wszystkich sił, i miłować bliźniego jak siebie samego, jest warte 
o wiele więcej niż wszystkie całopalenia i ofiary w ogóle (Mk 
12:33).

Jak Jezus zareagował na potwierdzenie mężczyzny?

Gdy Jezus usłyszał jego tak inteligentną odpowiedź, rzekł do niego:
"Niedaleko jesteś od królestwa Bożego" (Mk 12:34).

Jezus uznaje, że człowiek ten "odpowiedział ze zrozumieniem". Co Jezus 
powiedziałby nam dzisiaj, którzy ignorujemy słowa, które wypowiedział, 
jednocześnie poważnie potwierdzając i broniąc słów pogańskiej 
ortodoksji chrześcijańskiej, że kilka osób to jeden Bóg? Czy Jezus 
powiedziałby nam, że nie mówimy mądrze, ale głupio? Czy narazimy się 
na gniew Jezusa, jeśli będziemy kochać i trzymać się wyznań pogańskich 
ojców kościoła chrześcijańskiego, jednocześnie minimalizując lub 
lekceważąc Jego słowa? Czy nie powinniśmy Go przynajmniej szanować i 
szanować w tej sprawie, tak jak uczynił to dobry człowiek w powyższym 
opisie Mar- kusa? Czy ten człowiek, który zapytał "które przykazanie jest 
pierwszym przykazaniem ze wszystkich", a następnie został poprawnie 
potwierdzony przez Jezusa, że nie ma innego Boga niż JHWH, nie mógłby 
świadczyć przeciwko nam w dniu sądu?

Kościelne wyznania wiary i deklaracje wiary, które proponują kilka osób 
jako Boga, muszą oczyścić drogę dla wyznania wiary Jezusa: tylko jedna 
osoba jest Bogiem - Ojciec. Podobnie, nasze różnorodne postbiblijne 
deklaracje wiary muszą oczyścić drogę dla słów samego JHWH: "Ja 
jestem Bogiem i nie ma innego; Ja jestem Bogiem i nie ma takiego jak Ja" 
(Izajasza 46:9). Dlaczego nie zerwiemy z naszymi post-biblijnymi 
pogańskimi chrześcijańskimi tradycjami o wieloosobowym Bogu? 
Dlaczego nie poprawimy naszych deklaracji wiary? Odważnie 
przeredagujmy je tak, aby opierały się na rzeczywistych słowach Jezusa i 
odzwierciedlały go z Ewangelii Marka 12:29 i Jana 17:3.



240

cytat. Niech nasze wyznania wiary cytują słowa samego JHWH z Księgi 
Izajasza 46:9.

Jako chrześcijaninowi nie jest mi trudno podjąć decyzję w tej sprawie. 
Jest to wyznanie Boga, dane przez Jezusa, na którym bezwarunkowo 
polegamy. Koniecznością jest, aby zawsze przedkładać słowa znalezione 
w samej Biblii nad te sformułowane przez późniejszych teologów i 
sobory kościelne. W przypadku tych późniejszych decyzji i tekstów 
można wątpić w oświecające natchnienie. W Biblii należy pokładać 
największe zaufanie i wszyscy chrześcijanie powinni zgodzić się, że Pismo 
Święte jest z pewnością i prawdziwie natchnione. Musimy położyć kres 
interpretowaniu Biblii oczami późniejszych teologów i soborów. Musimy 
podejść do tej sprawy odwrotnie i poddać późniejszy rozwój doktryny 
testowi biblijnemu. Jeśli to zrobimy, wszystkie te późniejsze innowacje 
upadną.

Wymuszona ortodoksja zwycięża

Wieloosobowa ortodoksja nie zwyciężyła ostatecznie dlatego, że była tak 
dobrym pomysłem ani dlatego, że była biblijna. Zwyciężyła z powodu 
prześladowań. Wraz z przybyciem cesarza Konstantyna Wielkiego i jego 
akceptacją chrześcijaństwa, chrześcijanie mogli swobodnie żyć w 
Imperium Rzymskim. Wolność ta dotyczyła jednak tylko osób, które 
wyznawały wersję chrześcijaństwa zatwierdzoną przez Konstantyna i 
jego następców. Ten ważny fakt można prześledzić, patrząc na Sobór 
Nicejski. Biskupom, którzy nie zgadzali się z konkluzjami soboru, cesarz 
groził wygnaniem. W rzeczywistości przywódca grupy mniejszościowej 
został zdetronizowany i wygnany do Illyricum. Później Konstantyn miał 
zmienić zdanie; wygnać przywódców pierwszej grupy i przywrócić 
przywódców grupy mniejszościowej. A jeszcze później miał przywrócić 
przywódców pierwotnej grupy. Ceną za pokój dla chrześcijan była utrata



241

kontrolę nad tym, w co powinni wierzyć i jak praktykować swoją wiarę. 
Ostatecznie władza w sprawach wiary należała teraz do cesarzy.29

Kiedy dziś ludzie świętują i chwalą Konstantyna i jego następców za 
zakończenie prześladowań chrześcijan, zapominają, że odbyło się to 
kosztem innych chrześcijan, którzy nie zgadzali się z nową zalecaną 
teologią. Następcy Konstantyna nadal zadawali cierpienie mężczyznom i 
kobietom, którzy odważyli się sprzeciwić. Około 55 lat po Nicei cesarze 
Gracjan, Walentynian II i Teodozjusz I zadekretowali obywatelom 
Konstantynopola, że wszyscy, którzy zaakceptują doktrynę Trójcy 
Świętej, będą mieli ich przychylność. Dekret brzmiał następująco:

Ale inni, którym przypisujemy otępienie i szaleństwo, poniosą 
hańbę i karę heretyków, ich zgromadzenia nie będą nazywane 
kościołami i będą dręczeni po pierwsze przez Boski gniew, a 
po drugie przez karę naszej władzy, którą otrzymaliśmy z 
Boskiej łaski.30

Każdy, kto ośmielił się zaprzeczyć wieloosobowej ortodoksji od tego 
momentu, został uznany za obłąkanego i obłąkanego i ryzykował 
ukaraniem przez rząd w kraju. Niedługo później cesarze nakazali 
gubernatorom Azji, aby "wszystkie kościoły zostały wkrótce przekazane 
biskupom, którzy (...) potwierdzają koncepcję Trójcy Świętej".31

Nikt w Biblii nigdy nie był prześladowany za odrzucenie lub 
potwierdzenie wieloosobowego Boga. Nikt w Biblii nigdy nie popierał 
takiego poglądu. Dopiero ponad trzy wieki po Chrystusie następcy 
Konstantyna postawili prawdę na głowie i podjęli skoordynowane 
działania w celu stłumienia tych, którzy trzymali się prawdziwego 
biblijnego zrozumienia Boga jako jednej osoby. Chrześcijanie wszelkiego 
rodzaju byli już prześladowani w czasach przed nawróceniem 
Konstantyna w 312 roku. Teraz prześladowania były zarezerwowane dla 
tych chrześcijan, którzy nie byli w zgodzie z



242

Nowa ortodoksja cesarzy, w tym przyjęcie i przestrzeganie nowej 
ortodoksji wieloosobowej, maszerowała dalej.

Ortodoksyjni chrześcijanie widzieli brutalność Konstantyna, a mimo to 
nadal czcili go jako świętego.32 Chociaż wcześniej sami cierpieli wielkie 
prześladowania, teraz w dziwny sposób zaprzyjaźnili się z jednym z 
prześladowców. W rzeczywistości chrześcijanie trynitarni prześladowali 
wiele mniejszości chrześcijańskich w wiekach po Konstantynie. W ten 
sposób prześladowani stali się prześladowcami. Pod tym względem ci 
święci chrześcijanie byli bardziej dziećmi cesarza niż Jezusa, który nie 
stosował przemocy (J 18:36) i który nalegał, aby jego naśladowcy 
"miłowali swoich nieprzyjaciół", a nawet modlili się za tych, "którzy ich 
prześladują" (Mt 5:44). W konsekwencji, wraz z nadejściem 
chrześcijaństwa uznawanego i egzekwowanego przez państwo, nadeszły 
wieki nienawiści między chrześcijanami.

Chrześcijanie zostali pozbawieni wolności decydowania o tym, w co chcą 
wierzyć na temat Boga, którego czcili. Ich własna nauka i badania były 
martwe, podobnie jak ich wolność słowa. Kwestionowanie pewnych 
spraw stało się nawet tabu, co do dziś jest częścią wewnętrznego życia 
chrześcijan pochodzenia pogańskiego. Niestety, wielu współczesnych 
chrześcijan reaguje nawet z obrazą i "obowiązkowo" konfrontuje się z 
każdym, kto ufa Chrystusowi, ale nie akceptuje doktryny Trójcy. Czynią 
to, nie zdając sobie sprawy, że ich tendencja do krzywdzenia tych, którzy 
wyznają inną wiarę, nie pochodzi od Jezusa, ale z mrocznych czasów 
Konstantyna i jego następców.

Wieloosobowa ortodoksja narodziła się w zamieszaniu, pielęgnowana w 
łonie postbiblijnych biskupów, nadzorowana siłą cesarzy, monitorowana 
i utrzymywana przy życiu przez ciągłe groźby wobec wierzących, które 
trwają nawet w naszych czasach.33

Żydzi mają rację co do Boga

Wy [Samarytanie] czcicie to, czego nie znacie; my czcimy to, co 
znamy, bo zbawienie jest od Żydów.



243

- Jezus (J 4,22)

Wiedza o Bogu została powierzona Żydom. Otrzymali oni zaszczyt i 
odpowiedzialność głoszenia i mówienia reszcie ludzkości o jedynym 
prawdziwym Bogu. Od Abrahama do Jezusa, wierni Żydzi nadal to robili. 
Do dziś wielu ortodoksyjnych Żydów opiera się wszelkim aluzjom do 
wieloosobowego Boga. Na przestrzeni wieków byli szanowani Żydzi, 
którzy woleli przyjąć śmierć niż zaakceptować, że ktoś inny niż sam Pan 
(YHWH) jest Bogiem. Żydzi ci znali znaczenie tych słów:

Będziesz szedł za Panem, Bogiem twoim, i będziesz się Go bał; 
będziesz przestrzegał Jego przykazań i słuchał Jego poleceń, 
będziesz Mu służył i będziesz Go naśladował (Pwt 13:5).

Starożytny Izrael nigdy nie był znany jako naród, który wierzył, że jego 
Bóg składa się z kilku osób. Zamiast tego Izrael był znany jako naród, 
który wierzył w jednego Boga i że tylko JHWH jest tym Bogiem! Wierni 
Żydzi nigdy nie mieli problemu z tym, ile osób składa się na jedynego 
prawdziwego Boga. Od Abrahama aż do teraz - mieli rację w tej prostej 
kwestii.34

Żydzi mają problem

Niemniej jednak Żydzi mają problem. Objawienie o Bożym Mesjaszu 
zostało również dane Żydom. To ich prorocy go przewidzieli. Mesjasz 
rzeczywiście miał być synem Abrahama, przez którego Bóg postanowił 
przynieść ludzkości swoje ostateczne przymierze. To jemu Bóg zlecił 
panowanie nad narodami w pokoju. Żydzi otrzymali obowiązek głoszenia 
jedynego prawdziwego Boga. Ale aby pozostać wiernymi Bogu, muszą 
również przyjąć i głosić Jego Mesjasza.

A teraz dostrzegamy również dziwne okoliczności: podczas gdy wielu 
Żydów w ogóle czeka na przyjście Mesjasza, znaczna część ludzkości 
zaakceptowała Jezusa jako Mesjasza. Czy



244

Żydzi zbyt szybko odrzucają możliwość, że Jezus jest tym, na którego 
czekali?

Żydzi nie czynią nic złego, odrzucając postbiblijną chrystologię 
pogańskich chrześcijan, w której Jezus przekształca się z żydowskiego 
Mesjasza w Mesjasza pogańskiego.
"Bóg-osoba" i stawić temu czoła. Ten pomysł byłby nie do zniesienia dla 
Jezusa, podobnie jak dla wielu bogobojnych Żydów na przestrzeni czasu. 
Jezus i pobożni Żydzi mają jedną wspólną cechę: niezachwiane oddanie 
jednej osobie jako Bogu. Ten Jeden jest Ojcem narodu izraelskiego i 
Ojcem Jezusa. Po swoim zmartwychwstaniu Jezus powiedział do Marii 
Magdaleny:

Ale idź do moich braci i powiedz im: "Wstępuję do Ojca mego i 
Ojca waszego, do Boga mego i Boga waszego"" (J 20:17).

Czy Żydzi pozwolili, aby postbiblijni pogańscy chrześcijanie ubarwili, jeśli 
nie podyktowali, ich żydowskie poglądy na temat Jezusa? Czy te 
niefortunne pomysły, że powinien on być "Bogiem-człowiekiem" lub 
"aniołem-człowiekiem", uniemożliwiły Żydom do dziś danie mu uczciwej 
szansy na to, za kogo naprawdę się podawał? Jezus nigdy nie twierdził, że 
jest aniołem lub
być "Bogiem-człowiekiem". Twierdził, że jest żydowskim Mesjaszem (Jana 
4:25-26). Podstawą tego twierdzenia była żydowska Biblia (Jana 5:39).

Jeśli Jezus rzeczywiście jest Mesjaszem Boga, to tragiczne jest to, że Żydzi 
źle go oceniają. Jeśli Żydzi nadal trzymają się prawa Mojżeszowego, 
podczas gdy Jezus już ustanawia nową, wieczną Torę Mesjasza, to nie 
rozumieją znaczenia słów Boga skierowanych do Mojżesza:

Wzbudzę dla nich proroka takiego jak ty spośród ich ludu i 
włożę moje słowa w jego usta, a on ogłosi im wszystko, co mu 
rozkażę. A kto nie będzie posłuszny moim słowom, które 
będzie głosił w moim imieniu, tego Ja sam pociągnę do 
odpowiedzialności (Pwt 18:18-19).



245

Idealnie byłoby, gdyby to Żydzi poprowadzili ludzkość do przyjęcia 
prawdziwego Mesjasza od Boga. Według samego Jezusa
"zbawienie pochodzi od Żydów". Ale jak mogą w tym przewodzić, skoro 
sami nie rozumieją, że Jezus jest Mesjaszem? Czy Żydzi nie są dziś winni 
sobie i całej ludzkości ponownego zbadania i ponownego 
przeanalizowania wszystkich ważnych pytań dotyczących Jezusa Żyda? 
Gdyby to zrobili, być może chrześcijanie zostaliby zainspirowani do 
ponownego uznania Boga za jedną osobę, zamiast widzieć w Nim dwie 
lub trzy osoby. Ten dzień może nadejść, gdy zarówno chrześcijanie, jak i 
Żydzi zaczną modlić się tak, jak Jezus. Razem moglibyśmy modlić się 
zgodnie, że "życiem wiecznym" jest uznanie Ojca za "jedynego 
prawdziwego Boga", a Jezusa za "Mesjasza", Jego namaszczonego Króla 
(J 17:3).

Chrześcijanie wciąż mają pole do poprawy

Chrześcijanie nie muszą przyjmować religii Wschodu, "New Age" czy 
innych filozofii. Nie musimy odkrywać judaizmu, Prawa Mojżeszowego 
czy islamu. Dzisiejsi chrześcijanie muszą na nowo odkryć oryginalne 
chrześcijaństwo. Odzyskajmy umysły i serca pierwszych chrześcijan. 
Odzyskajmy ich oddanie Jezusowi jako prawdziwemu Mesjaszowi i Ojcu 
jako jedynemu prawdziwemu Bogu. Uczyńmy najwyższe przykazanie 
JHWH ponownie naszym własnym: Tylko On jest prawdziwie Bogiem. 
Postanówmy być posłuszni Jego pierwszemu przykazaniu z serca: Mamy 
służyć Jemu, jedynemu prawdziwemu Bogu, nikomu poza Nim.

Jestem chrześcijaninem - pogańskim chrześcijaninem - ale przede 
wszystkim jestem chrześcijaninem. Zdecydowałem, że moja lojalność 
należy do samego Chrystusa: nie do katolickiego czy "ortodoksyjnego" 
chrześcijaństwa, postbiblijnych ojców kościoła czy pozabiblijnych wyznań 
wiary. Interesujące jest to, że wielu dzisiejszych ewangelicznych 
chrześcijan z jednej strony dystansuje się od lojalności wobec biskupów 
"wielkich" kościołów, choć z drugiej strony zdecydowanie przyjmuje 
niebiblijne nauki, które pochodziły od takich biskupów w poprzednich 
stuleciach.



246



247

Mój refren, który odnosi się do mnie, to refren tego wspaniałego hymnu:

Na Chrystusie, solidnej Skale, 

stoję; Wszystkie inne grunty to 

tonący piasek, Wszystkie inne 

grunty to tonący piasek.

przetłumaczone bezpośrednio na język niemiecki:

Na Chrystusie, solidnej skale, stoję; wszelki inny grunt 

to ruchome piaski.

Każda inna gleba to ruchome piaski.35

Jako chrześcijanie wciąż mamy miejsce na poprawę - w Chrystusie! 
Wierzę, że musimy i możemy stać się lepsi w naszym rozumieniu 
jedynego prawdziwego Boga i Jego Mesjasza. Jesteśmy to winni 
Chrystusowi, sobie samym i całej ludzkości, aby stać się lepszymi w 
naszym zachowaniu: lepszymi w naszych relacjach z ludźmi tego świata i 
lepszymi w naszym zachowaniu wobec siebie nawzajem jako chrześcijan. 
Dotyczy to zwłaszcza złego traktowania (nieortodoksyjnych) chrześcijan z 
grup mniejszościowych. Czyż to nie sam Jezus powiedział, że Jego 
naśladowcy powinni być solą ziemi - światłem świata? Nas, chrześcijan, 
naprawdę stać na więcej niż obecnie!36

Jeśli dzisiejsi chrześcijanie są zbawieni, to nie dlatego, że wierzą w 
złożone istnienie Boga zwane Trójcą. Niestety, wielu chrześcijan popadło 
w sprzeczność. Wierzą, że Bóg chce, aby ludzie byli zbawieni, ale aby być 
zbawionymi, musieliby wyznać, że wierzą w złożoną, niezrozumiałą, 
teologicznie zagmatwaną koncepcję Boga składającego się z wielu osób. 
Dlaczego Bóg miałby wiązać zbawienie z warunkiem, który jest tak 
zagmatwany i sprzeczny?37

Doktryna Trójcy Świętej jest teorią, która wiecznie będzie poszukiwać 
dowodów. Gdyby rzeczywiście była biblijna, Żydzi głosiliby ją od 
niepamiętnych czasów, ponieważ znali Boga przed chrześcijaństwem. 
Gdyby Trójca była rzeczywiście prawdziwa, ludzie po prostu znaleźliby ją 
w swoich Bibliach i nikt nie musiałby w ogóle kwestionować tej teorii. Ta 
myląca postbiblijna idea, że



248

Idea, że kilka osób reprezentuje jednego Boga, nigdy nie była godna 
wiary chrześcijan - nie mówiąc już o tym, że stała się centralną doktryną 
kościołów, zasadą wiary, która powinna charakteryzować człowieka jako 
chrześcijanina.

Widzimy, jak postbiblijni pogańscy chrześcijanie zostali sprowadzeni na 
manowce w tej kwestii. Ich własne religijne i filozoficzne myśli stanęły im 
na drodze. Czyż nie wierzyli oni od dawna w idee różnych "osób" w ich 
salach bogów, którzy razem są jednym bóstwem i z tej samej substancji? 
Czy nie stworzyło to sposobu myślenia i postawy, które znacznie ułatwiły 
chrześcijaństwu wślizgnięcie się w ideę, że kilka osób jest jedną (boską) 
substancją?38 Takie idee mogły być akceptowalne dla pogańskich 
chrześcijan w tamtym czasie, ale czy my, dzisiejsi chrześcijanie, 
powinniśmy nadal opierać naszą wiarę na takim myśleniu?

Można zrozumieć, że chrześcijanie przyjęli pogląd o Bogu składającym się 
z wielu osób pod presją prześladowań ze strony cesarzy, którzy tłumili 
wszelkie inne rozumienie Boga. Ale jako dzisiejsi chrześcijanie nie 
podlegamy już dekretom "chrześcijańskich" cesarzy. Teraz mamy tylko 
narzucone sobie wymagania, które muszą być zgodne z naszymi 
własnymi pogańskimi chrześcijańskimi tradycjami kościelnymi. Ale 
dlaczego mielibyśmy to robić? Prawda jest lepsza!

Czy naprawdę chcemy wierzyć, że wieki po Chrystusie biskupi i 
filozofowie w jakiś sposób stali się ojcami kościoła chrześcijańskiego? I 
czy nadal chcemy ignorować fakt, że chrześcijanie przez wieki działali z 
okrucieństwem wobec swoich bliźnich w imię Chrystusa? Czy chcemy ich 
usprawiedliwiać wymówką, że "wtedy było inaczej"? Kiedy staniemy się 
bardziej podobni do Jezusa i nie będziemy już odwracać wzroku od złych 
czynów lub minimalizować ich znaczenia, ponieważ to "chrześcijanie" je 
popełniali?39

Być może innym powodem jest to, że zwykli chrześcijanie z pierwszych 
wieków często nie byli w stanie samodzielnie czytać Pisma Świętego. Ale



249

Jaka jest nasza dzisiejsza wymówka? Mamy ogromny dostęp do Pisma 
Świętego. Wielu chrześcijan potrafi je dziś czytać. Czy nadal chcemy ufać 
tylko naszemu pastorowi, który mówi nam, w co "musimy" wierzyć o 
Bogu, którego czcimy? Nasi pastorzy są często wspaniałymi ludźmi o 
godnych podziwu cechach. Niemniej jednak musimy pamiętać, że oni 
również dorastali, gdy mówiono im, w co mają wierzyć na temat Boga. Są 
to ludzie, którzy prawdopodobnie musieli wyznać swoją wiarę w 
wieloosobowego Boga, w przeciwnym razie prawdopodobnie 
odmówiono by im wstępu do chrześcijańskiej szkoły. Rezultatem jest 
pastor, który często jest bardziej związany z pogańskim kościołem 
chrześcijańskim niż z Jezusem i Pismem Świętym.

I jak długo będziemy trzymać ludzi, którzy przychodzą do nas twierdząc, 
że doktryna Trójcy może być "udowodniona"? Czy na zawsze pozwolimy 
sobie zakazać tekstów dowodowych, wniosków i niebiblijnych 
przykładów? Czy zawsze będziemy pozwalać, by odnosiły się do nas 
długie listy zawiłych argumentów na rzecz wieloosobowego Boga, mimo 
że w rzeczywistości powinny one być jasnymi i bezpośrednimi biblijnymi 
stwierdzeniami na temat Boga? Czy nadal będziemy wabieni rzekomą 
"tajemnicą", która okrada nas z mocy prostoty jedynego prawdziwego 
Boga i Jego Mesjasza?

Czy nadal będziemy trzymać się idei, że jesteśmy nieomylni? Musimy 
przestać wierzyć w naszą własną chrześcijańską propagandę, że 
chrześcijaństwo nigdy nie może się mylić w kwestii opisywania Boga. W 
Nowym Testamencie czytamy, że Bóg przeznaczył Żydów - swój własny 
naród wybrany - do odrzucenia Mesjasza, a tym samym do popełnienia 
błędu. Apostoł Paweł mówi nam, chrześcijanom pochodzącym z pogan, 
że nie powinniśmy myśleć o sobie zbyt wysoko, abyśmy się nie pomylili 
(Rz 11:20-21). Jeśli lud Boży, Żydzi, może się mylić w dużych ilościach, to 
jak możemy sobie wyobrazić, że nie może się to przydarzyć nam, 
chrześcijanom z pogan?40

Ponownie przyjmijmy prostotę jedynego prawdziwego Boga i 
przestańmy nalegać, aby ludzie przyjęli złożone pojęcie wieloosobowego 
Boga - pojęcie, którego



250

którego, jak sami mówimy, nigdy nie zrozumieliśmy. Kiedy staniemy w 
obronie tego, co właściwe: zamiast wierzyć w JHWH, który jest naprawdę 
jedynym Bogiem (J 17:3)? Kiedy będziemy bronić Jezusa za to, kim 
powiedział, że jest: Chrystusem Bożym - Synem Bożym? Kiedy staniemy 
w obronie tych, którzy chcą przyjść do Chrystusa i w ten sposób 
uwolnimy ich od ciężaru wyznawania, że jeden Bóg składa się z kilku 
osób? Jest to wyznanie, którego nikt w Biblii nigdy nie musiał składać.

Nie możemy dłużej zadowalać się życiem we mgle, która unosi się nad 
tymi krytycznymi kwestiami. My, którzy byliśmy dziedzicami zamieszania, 
musimy teraz stać się ludźmi, którzy wychwalają chwałę Ojca jako 
jedynego prawdziwego Boga i Jezusa jako prawdziwego ludzkiego 
Mesjasza. My, jako dzisiejsze pokolenie chrześcijan, możemy uczynić 
więcej. A jeśli możemy - to musimy.

Jestem po stronie dzieci!

Podczas gdy inni decydują, co chcą robić, ja zdecydowałem się 
opowiedzieć za dziećmi starożytnego Izraela. Oni znają swojego Boga. 
Tak wiele ludzkość mogłaby się od nich nauczyć. W starożytnym Izraelu 
prawda o tym, ile osób składa się na jednego Boga, może być zrozumiana 
przez pięcioletnie dziecko! Dzieci w Izraelu mogą policzyć na jednym 
palcu, ilu jest bogów. Potrafią też policzyć na tym palcu, ile osób jest w 
tym jednym Bogu.

Sam YHWH jest tym jedynym prawdziwym Bogiem!

Do dziś wielu mądrych i uczonych ludzi, ludzi z dużą wiedzą, często nie 
zdaje sobie sprawy z tego, co wie każde dziecko w Izraelu. Inteligentni 
mężczyźni i kobiety są często tymi, którzy czczą bogów stworzonych 
przez samych siebie. Podejmowane są wielkie wysiłki w poszukiwaniu 
wszystkiego, co nie jest Bogiem. Od kultu bożków do różnych wierzeń w 
bogów; od natury jako boga do bogów kosmicznego nieznanego: 
wszystko to jest niewystarczające i brakuje.



251

Wielu dobrych ludzi jest czasami zdumionych bezużytecznymi 
argumentami i sprzecznościami doktryny wieloosobowego Boga. Można 
by zapełnić dużą bibliotekę pismami ludzi, którzy nieustannie twierdzą, 
że mogą poprzeć ten dziwny postbiblijny pogląd.
"udowodnić". Gdyby ta idea była prawdziwa, mogliby oszczędzić sobie 
papieru i atramentu, ponieważ prorocy Boga i jego starożytnego ludu po 
prostu by to przekazali - w kółko. Dzieci Izraela recytowałyby to w kółko. 
Ale tak się nie stało!

Moim wyznaniem jest sama Biblia. Mogę powiedzieć: "Pan jest moim 
Bogiem, Pan jest jeden". Moja lojalność wobec Boga nie jest w żaden 
sposób podzielona. Mogę zgodnie z prawdą powiedzieć, że kocham Pana 
z całego serca, z całej duszy i ze wszystkich sił. Jestem w pełni oddany 
Temu, który jako jedyny zasiada na tronie wszechświata. On jest Ojcem 
swojego ludu, Ojcem Jezusa Chrystusa i moim Ojcem. Tylko On jest 
Bogiem.

O kim mamy śpiewać? Śpiewajmy o Panu. O kim będziemy mówić? Kiedy 
jesteśmy w domu i kiedy podróżujemy, kiedy się kładziemy lub kiedy 
wstajemy - mówmy o Nim. A co powinniśmy recytować naszym 
dzieciom? Niech nasze dzieci i ich dzieci wiedzą: "Pan jest naszym 
Bogiem, Pan jest jeden!".

Shema! Ale czy będziemy słuchać? Powiedzmy razem ze starożytnym 
Izraelem: "My także będziemy służyć Panu, ponieważ On jest naszym 
Bogiem". Jeśli na całym świecie jest tylko dziesięć osób, które wyznają 
tego Jedynego, dołączmy do nich, znając kolor. Lepiej jest służyć JHWH w 
namiocie niż innym bogom w największych salach ludzkości. On jest 
"JEDYNY"!



252

Rozdział dwunasty - Notatki

1 Szema lub "Szema Jisrael" jako modlitwa i uwielbienie jest często charakteryzowane przez następujące 
fragmenty
Powtórzonego Prawa 6:4-9; 11:13-21 i Powtórzonego Prawa 15:37-41.

2 Oczywiście odnosi się to do tego, kogo mamy i kochamy jako Boga. Nie wyklucza to kochania 
Mesjasza, współwyznawców, współmałżonka, dzieci, rodziców itp. na wiele sposobów, które są 
odpowiednie dla każdej osoby.

3 Najbardziej znana jest rodzina Zeusa, o którym mówi się, że był ojcem Afrodyty, Ateny, Apolla i 
innych. Grecy wyobrażali sobie, że te bóstwa, choć różne jednostki, dzielą tę samą substancję. Jest 
to zasadniczo koncepcja stosowana przez pogańskich chrześcijan, gdy wyobrażają sobie, że trzy 
"osoby" są jedną substancją, co trynitarny profesor William Placher nazywa "rzeczami" (np. Bóg-
rzecz). William Placher, A History of Christian Theology - An Introduction (Filadelfia: The 
Westminster Press, 1983), 75.

4 Jezus miał na myśli takie samo rozumienie Ducha w Ewangelii Mateusza 10:20.

5 Dale Tuggy pokazuje nam, że formuła "trzy osoby jako jeden Bóg" nie była częścią postbiblijnego 
słownictwa chrześcijańskiego aż do IV wieku naszej ery. Dr Tuggy wskazuje, że "po prostu nie ma 
wzmianki o trójosobowym Bogu aż do końca IV wieku". Uważa on, że "Trójca" we wczesnym 
okresie "była rozumiana jedynie jako grupa trzech osób, z których jeden bóg był założycielem" 
(korespondencja osobista, 12 lutego 2015 r.). Zobacz także Dale Tuggy "10 Steps Towards Getting 
Less Confused About the Trinity - #8 - trinity vs. Trin- ity". http://trinities.org/blog/10-steps-
towards-getting-less-confused-about-the-trinity-8-trinity- vs-trinity/.

6 Trinitas jest latynizacją trias, co po grecku oznacza "triadę". Mówi się, że Tertulian był pierwszym, 
który użył tego terminu w języku łacińskim w odniesieniu do Boga, Ducha Bożego i Chrystusa. 
Grecki termin był już wcześniej używany w podobny sposób przez Teofila z Antiochii (Ad 
Autolycum 2.15).

7 Tertulian nie był trynitarianinem. Uznawał jednego Boga za Ojca, a nie Trójcę. Nie akceptował 
również koniecznych przepisów dotyczących równości w Trójcy. Wierzył, że Syn nie może być 
zrównany z Ojcem. Wierzył również, że Syn miał swój początek w pewnym momencie. Zob. Dale 
Tuggy, "Tertullian the Unitarian" (2013) http://trinities.org/blog/podcast-episode-11-tertullian-
the-unitarian. Zob. także William C. Placher, A History of Christian Theology - An Introduction 
(Filadelfia: The Westminster Press, 1983), 73.

8 Słowo "Bóg" nigdy nie jest używane w Biblii w odniesieniu do Trójcy. Anthony Buzzard mówi: "Jeśli 
weźmiemy Pismo Święte jako całość jako dowód, nie ma ani jednego przypadku, w którym słowo 
"Bóg" oznaczałoby Trójjedynego Boga!". Anthony Buzzard, Jezus nie był trynitarianinem (Morrow, 
GA: Restoration Fellowship, 2007), 31.

9 "God" and "Trinity", Richard P. Mc Brien, ed, Harper Collins Encyclopedia of Catholicism (San Fran-...
Cisco: Harper Collins, 1995), 564 i 1271.

10 William Placher pisze, że chrześcijanie w tym czasie "starali się połączyć filozofię klasyczną z 
religią głównego nurtu". Dalej mówi: "Dwie szkoły filozofii greckiej, platonizm i stoicyzm, silnie 
wpłynęły na wczesną (postbiblijną) m y ś l  c h r z e ś c i j a ńską". William C. Placher, A History of 
Christian Theology - An Introduction (Filadelfia: The Westminster Press, 1983), 56.

11 Należy dodać, że pogańscy chrześcijanie byli pod wpływem Filona z Aleksandrii i innych 
hellenistycznych Żydów, którzy dołożyli wszelkich starań, aby zharmonizować religię żydowską z 
filozofią grecką w okresie od około 200 r. p.n.e. do 100 r. n.e.

http://trinities.org/blog/10-steps-towards-getting-less-confused-about-the-trinity-8-trinity-
http://trinities.org/blog/10-steps-towards-getting-less-confused-about-the-trinity-8-trinity-
http://trinities.org/blog/podcast-episode-11-tertullian-the-unitarian
http://trinities.org/blog/podcast-episode-11-tertullian-the-unitarian


253

12 Cyril C. Richardson, The Doctrine of the Trinity (Nashville: Abingdon Press, 1958), 17.

13 Shirley C. Guthrie, Jr, Christian Doctrine, rev. ed. (Louisville, KY: Westminster Press, 1994), 76 i 77.

14 Słowo ortodoksja zasadniczo oznacza "właściwy pogląd". Słowo to nie jest związane znaczeniowo 
z Greckim Kościołem Prawosławnym jako takim, chociaż Kościół przyjął to słowo jako część swojej 
nazwy, aby wskazać, że jest Kościołem "właściwego p o g l ą d u ".

15 Wiele napisano na temat Soboru Nicejskiego. Ci, którzy faworyzują ortodoksów, mają tendencję 
do pisania o soborze w niezasłużenie pozytywnych kategoriach. Inni wykorzystali sobór do 
nieuzasadnionych spekulacji. Jeden z najnowszych przypadków takich wymyślonych absurdów 
można znaleźć w bestsellerze Kod da Vinci. Dan Brown, The Da Vinci C o d e  (Nowy Jork: Anchor 
Books, 2009). W każdym razie, wyważone spojrzenie na Sobór wyraźnie pokazuje, że był on 
krokiem w kierunku rewizji "Boga" z biblijnego żydowskiego i wczesnochrześcijańskiego poglądu 
(jest on "pojedynczą osobą") do pogańskiego ortodoksyjnego poglądu ("wiele o s ó b " jako jeden 
Bóg).

16 Jezus jest podporządkowany swojemu Ojcu, zarówno w swojej funkcji, jak i w całej swojej istocie. 
Żaden werset Pisma Świętego nie mówi, że Jezus był podporządkowany Bogu tylko w swojej 
funkcji. Jezus przedstawia swojego Ojca w całej swojej istocie jako "jedynego prawdziwego Boga", 
a siebie nie jako Boga, ale jako Chrystusa (Jana 17:3).

17 Jezus obiecał swoim najwcześniejszym naśladowcom, że Duch Święty wprowadzi ich we wszelką 
prawdę (J 16:13). Nie jest jednak rozsądne stosowanie tych słów do pogańskich chrześcijan, którzy 
w wiekach po Chrystusie zachęcali do ponownego odkrycia i rewizji Boga w wielu osobach.

18 Przegląd pierwszego Soboru Konstantynopolitańskiego można znaleźć w Charles Freeman, N.Chr. 
381: Heretics, Pagans, and the Dawn of the Monotheistic State (Nowy Jork: Overlook Press, 2009).

19 Aby ponownie przeanalizować wydarzenia prowadzące do Soboru Chalcedońskiego, zobacz 
Phillip Jenkins, Jesus Wars: How Four Patriarchs, Three Queens and Two Emperors Decided What 
Christians Would Believe for the Next 1500 Years (Nowy Jork: Harper Collins Publishers, 2011).

20 Jednym ze szczególnie odrażających aspektów Trójcy jest doktryna enhypostazji, która prowadzi 
l u d z i  d o  przekonania, że Mesjasz ma "ludzką naturę", ale tak naprawdę nie jest "istotą 
ludzką" ("człowiekiem", ale nie "istotą ludzką"). Aby zapoznać się z krytyczną analizą teorii dwóch 
natur, zobacz Alvan Lamson, "On the Doctrine of Two Natures in Christ", Four American Unitarian 
Tracts, opublikowane przez Dale Tuggy, 2007, dostępne na www.lulu.com.

21 Cyril C. Richardson, The Doctrine of the Trinity (Nashville Abingdon Press, 1957), 148 i 149.

22 Szema wyraża ponadczasową prawdę - że tylko jedna osoba jest Bogiem, a tą o s o b ą  jest 
JHWH. Jak powiedział pastor Jack L. Stone: "Czymkolwiek Bóg był w wieczności,  jest teraz. Jego 
natura i istota nie zmieniają się" (korespondencja osobista, 28 kwietnia 2014).

Najnowszym przykładem lekceważenia Szema przez postbiblijnych pogańskich chrześcijan jest 
C r a i g  Evans, który twierdzi, że "potwierdzenie Szema przez Jezusa nie byłoby ani niezwykłe, ani 
szczególnie chrześcijańskie". Craig Evans, Word Biblical Commentary on Mark, 34b (Nashville: 
Thomas Nelson, 2001), 261. Chciałbym zaprzeczyć, że potwierdzenie przez Jezusa Szema jest 
bardzo niezwykłe (ogłosił je największym ze wszystkich przykazań) i bardzo chrześcijańskie (sam 
Jezus nauczał tej samej ponadczasowej prawdy o Bogu jako pojedynczej osobie - Jana 17:3). 
W y d a j e  się również, że dr Evans taktycznie przyznaje tutaj, że Szema nie mówi o 
wieloosobowym Bogu. Trudno sobie wyobrazić, że Evans, ze swojej trynitarnej perspektywy

http://www.lulu.com/


254

napisałby, że Szema nie jest niezwykła ani szczególnie chrześcijańska, gdyby mówiła o Trójcy.

23 Odnosi się to do niewłaściwego użycia hebrajskiego słowa echad (jeden, sam, wyjątkowy), które 
jest błędnie używane przez niektórych do sugerowania "złożonego jednego". Bliższe spojrzenie na 
słowo echad znajduje się w rozdziale 10 tej książki.

24 Zwykły czytelnik Biblii może nawet zauważyć, że słowu "PAN" (YHWH) w Biblii hebrajskiej 
nieustannie (tysiące razy) towarzyszą czasowniki i zaimki w liczbie pojedynczej. To po raz kolejny 
potwierdza oczywistość: kiedy czytamy o YHWH, mamy na myśli pojedynczą osobę (jednostkę).

25 W przypadku "trynitarzy społecznych" można również zapytać, ile osób o d ł o ż y  książkę na bok 
i pomyśli, że słowo "Bóg" odnosi się do wiecznej grupy trzech b o s k i c h  przyjaciół?

26 Ojcem jest JHWH (Iz 63:16). On jest jedynym Panem i to On stworzył wszystko (Neh 9:6).

27 Wśród wyznań wiary szczególnie problematyczne są te z Nicei (325 r. n.e.), Nicei-
Konstantynopola (381 r. n . e . ) i Chalcedonu (451 r. n.e.). Ukazują one owoce niekończącego się 
zamieszania i straszliwych wewnętrznych walk o władzę i kierownictwo wśród postbiblijnych 
hebrajskich chrześcijan, którzy próbowali w p r o w a d z i ć  niebiblijny pogląd na 
wieloosobowego Boga. Czyniąc to, walczyli o uczynienie Jezusa "Bogiem-osobą". Argumentowali 
również, że Duch Boży powinien być postrzegany jako odrębna osoba - kolejna osoba boska 
oprócz Ojca. Z drugiej strony istnieje Credo Apostołów, które prawdopodobnie opiera się na 
wczesnych nakazach wiary i jest znacznie bliższe Pismu Świętemu. W y z n a n i e  to nie mówi nic 
o kimś, kto jest Bogiem poza Ojcem. Prawidłowo potwierdza, że Jezus jest "Chrystusem", "Synem 
Bożym" i "Panem". Ale nie deklaruje, że jest Bogiem, Synem Bożym lub Bogiem-człowiekiem. Duch 
Boży jest również wspomniany w wyznaniu, ale nie jako Bóg-osoba. Chociaż Credo Apostolskie jest 
bliższe Pismu Świętemu niż inne, nadal powszechnie uznaje się, że nie zostało napisane przez 
apostołów Jezusa, ale zostało napisane w tej formie później.

28 Prawidłowo przeanalizowany czasownik esti jest w 3. osobie liczby pojedynczej, czasie teraźniejszym i 
trybie oznajmującym.

29 Zarówno Ariusz, przywódca grupy mniejszościowej, jak i Atanazy z grupy większościowej, zapłacili 
cenę wygnania za nieprzejednane poglądy. Atanazy był wygnany pięć razy przez czterech różnych 
cesarzy.  Obaj zmarli, nigdy nie odstępując od swoich poglądów. Ich wygnania świadczą o tym, w 
jakim stopniu cesarze korzystali ze swojej władzy i wykorzystywali ją do ingerowania w sprawy 
doktryny i wiary chrześcijańskiej.

30 Clyde Pharr, ed, The Corpus of Roman Law (Corpus Juris Romani), Theodosian Code (Nashville: 
Department of Classics, Vanderbilt University, 1946, 16,1+2.

31 Tamże, s. 2, 3. Prokonsulem był Ausonius. Jak daleko sięgały wpływy ortodoksji legislacyjnej, 
można zobaczyć n a  przykładzie niesławnej ustawy o bluźnierstwie, która weszła w życie w Anglii 
w 1697 roku. Ustawa ta uczyniła bluźnierstwo przestępstwem,
"dla każdej osoby, która kształciła się w religii chrześcijańskiej lub podjęła swój zawód (...), która
Odrzucić Trójcę Świętą". Trynitarny aspekt tego prawa został podkreślony przez
"Prawo doktryny Trójcy Świętej", które zostało uchwalone w 1813 roku, anulowało
(na korzyść unitarian).

32 Przez lata Konstantyn był honorowany przez wielu jako święty Kościoła Wschodniego. Stało się 
tak pomimo faktu, że po nawróceniu na chrześcijaństwo prześladował Żydów i mniejszości wśród 
chrześcijan, a także zabił swoją żonę, syna, siostrzeńca, żonę siostrzeńca i innych członków 
rodziny.



255

33 Ku naszemu wstydowi jako chrześcijan, potrzeba było nadejścia Oświecenia, wpływu chrześcijan 
spoza głównego nurtu (takich jak anabaptyści i unitarianie) oraz rozwoju zachodnich demokracji, 
aby zakończyć wspieraną przez kościół i rząd przemoc wobec (nieortodoksyjnych) mniejszości 
chrześcijan na Zachodzie.

34 Należy zauważyć, że Żydzi byli bardzo różni w swojej wierze na przestrzeni wieków. W tym 
rozdziale książki odnoszę się do wielu Żydów, którzy starannie trzymali się Pana (Adonai) jako 
jedynego prawdziwego Boga i którzy mieli nadzieję na przyjście Mesjasza, zgodnie z Pismami 
Hebrajskimi.

35 Edward Mote, "The Solid Rock", ok. 1834 r.

36 Czy nie osiągnęliśmy punktu, w którym jako chrześcijanie możemy dyskutować o sprawach bez 
skazywania drugiej osoby "na piekło" w oparciu o postbiblijne nauki i wyznania wiary? Czy nie 
możemy zaprzestać takich rzeczy jak zastraszanie, znęcanie się i przymus w celu przekonania 
kogoś z chrześcijańskim szacunkiem?

37 Zobacz mój artykuł, J. Dan Gill, "Yet Another Music City Miracle! Czy trzeba wierzyć w doktrynę
Trójcy Świętej, aby zostać zbawionym?" 

http://www.21stcr.org/multimedia/articles/music_city_miracle.html.

38 Aby zapoznać się z podsumowaniem dyskusji na temat homoousios, zobacz William Placher, A 
History of Christian Theology - An Introduction (Filadelfia: The Westminster Press, 1983), 75-79.

39 Racjonalizacja i usprawiedliwianie takich prześladowań przez chrześcijan są widoczne do dziś. 
Jednym z godnych uwagi przykładów jest nadgorliwa obrona Jana Kalwina przez wielu 
współczesnych kalwinistów w związku ze straszliwą "sprawą Serweta". Aby uzyskać wyważone 
spojrzenie na tę sprawę, przeczytaj studium Stanforda Rivesa, byłego kalwinisty i prawnika, Did 
Calvin Murder Servetus? (Charleston, SC: Booksurge Publishers, 2008).

40 W tym wszystkim nigdy nie należy myśleć, że Chrystus zamierzał oddzielić pogan od Żydów w 
chrześcijaństwie? (Gal 3:28; Kol 3:11). Jeden będzie Panem nad wszystkimi (Rz 10:12). Żydowscy 
chrześcijanie czasami tworzyli podziały poprzez promowanie Prawa Mojżeszowego, a tym samym 
mylili się, ponieważ nie rozumieli, że wieczna Tora Mesjasza jest więcej niż wystarczająca (Gal. 
2:16; 3:26-29; Hebr. 13:20). Z drugiej strony, to nawróceni postbiblijni pogańscy chrześcijanie 
rozwinęli i ogłosili bardzo wątpliwe różnice dotyczące tego, kim jest Bóg. Kiedy pogańscy 
chrześcijanie rozwinęli pogląd o Bogu w w i e l u  osobach, oddzielili się od korzeni wiary 
chrześcijańskiej w tej kwestii. Korzenie te są głęboko zakorzenione w JHWH jako jedynym 
prawdziwym Bogu i w Jezusie jako Chrystusie Bożym (J 17:3).

http://www.21stcr.org/multimedia/articles/music_city_miracle.html
http://www.21stcr.org/multimedia/articles/music_city_miracle.html


256



257

Bibliografia

Anderson, Hugh. The Gospel of Mark (The New Century Bible Commentary). Eerd-
Mans, 1981.

Armstrong, Karen. The Battle for God. Ballantine Books, 2001.
The Great Transformation. Alfred A. Knopf, 2006, 
A History of God. Gramercy Books, 2004.

Armstrong, Richard A. The Trinity and the Incarnation. 1904, rep. Kessinger, 2005 
Barclay, William. The Gospel of Mark, Westminster John Knox, 1975.

A Spiritual Autobiography. Eerdmans, 1975.
Barrett, C.K. Essays on John. SPCK. 1982.

Ewangelia według świętego Jana. Westminster, 1978.
Bateman, Herbert. "Psalm 110:1 i Nowy Testament". Bibliotheca Sacra 149, 

październik-grudzień 1992.
Bauckham, Richard. Bóg ukrzyżowany: Monoteizm i chrystologia w Nowym 

Testamencie. Eerdmans, 1999.
BeDuhn, Jason David. Prawda w tłumaczeniu: dokładność i stronniczość w 

angielskich tłumaczeniach Nowego Testamentu. University Press of America. 
2003.

Beisner. E. Calvin. God in Three Persons. Tyndale House, 1984 
Blanchard, John. Does God Believe in Atheists? Evangelical Press, 2000. 
Boice, J. M. The Sovereign God. Intervarsity Press, 1978.
Borg, Marcus i N. T. Wright. Znaczenie Jezusa: dwie wizje. HarperCollins 2000.
Bowker, John. God: A Brief History. DK Publishers 2003.
Brown, Colin. "Trójca i Wcielenie: w poszukiwaniu współczesnej ortodoksji". Ex

Auditu 7, 1991. 83-100.
Brown, Dan. The Da Vinci Code. Doubleday, 2003.
Brown, Harold O.J. Heresies: Heresy and Orthodoxy in the History of the Church.

Hendrickson, 1998.
Brown, Michael L. Answering Jewish Objections to Jesus, Baker Books, 2000 
Brown Raymond. The Birth of the Messiah. Geoffrey Chapman, 1977

Ewangelia według Jana. Doubleday, 1970.
Wprowadzenie do chrystologii Nowego Testamentu. Paulist Press, 
1994 r. Jesus: God and Man. MacMillan, 1967.

Bruce, F. F. Kanon Pisma Świętego. Intervarsity Press, 1988.
Komentarz do greckiego tekstu Dziejów Apostolskich. Eerdmans, 1975 The 
Epistle to the Hebrews (New International Commentary on the New Testa- 
ment). Eerdmans, 1990.
Ewangelia i Listy Jana. Eerdmans, 1994 r. Jezus: Pan i 
Zbawiciel. Intervarsity Press, 1986.

Bruce, F. F. i in. Pochodzenie Biblii. Tyndale House, 2003 Brunner, 
Emil. The Christian Doctrine of God. Lutterworth Press, 1962.
Bultmann, Rudolf. "Wyznanie chrystologiczne Światowej Rady Kościołów".

W eseju filozoficznym i teologicznym. SCM Press, 1955.
Buswell, J. O. Teologia systematyczna religii chrześcijańskiej. Zondervan, 1962.



258

Buzzard, Anthony. Nadchodzące Królestwo Mesjasza: rozwiązanie zagadki Nowego 
Testamentu. Restoration Fellowship, 2002.
Jezus nie był trynitarianinem: wezwanie do powrotu do wyznania Jezusa. 
Restoration Fellowship, 2007.
Prawo, Sabat i Chrześcijaństwo Nowego Przymierza. Restoration Fellowship, 
2005.

Buzzard, Anthony i Charles Hunting. The Doctrine of the Trinity: Christianity's Self- 
Inflicted Wound. International Scholars Publications, 1998.

Caird, C.B. "Rozwój Chrystusa w Nowym Testamencie". W Chrystus dla nas dzisiaj. 
SCM Press, 1968.

Carden, Robert. Jeden Bóg: niedokończona reformacja. Grace Christian Press, 2002 
Carson. D.A. Ewangelia według Jana. Apollos, 1991.

"The Purpose of the Fourth Gospel: John 20:31, Reconsidered", Journal of Biblical
Literature 106/4, 1987: 639-651.

Casey, Maurice. Od żydowskiego proroka do pogańskiego Boga. Westminster/ John 
Knox Press, 1991.

Jaskinia Sydney. The Doctrine of the Person of Christ. Duckworth, 1962. 
Chang, Eric H. H. The Only True God. Xlibris Corporation, 2009.
Chang, Eric H. H. i Bently C.F. Chan. The Only Perfect Man, 2nd. EHHC, 2016 Chan, 
Francis. Forgotten God Reversing our Tragic Neglect of the Holy Spirit. David C.

Cook, 2009.
Chandler, Russell. Understanding the New Age. Word Publishing, 1988 
Chapman, Colin. The Case for Christianity. Eerdmans, 1981.
Cole, R. Alan. Mark (Tyndale New Testament Commentaries). Eerdmans, 1983 
Cooper, David. The Messiah: His Redemptive Career. Biblical Research Society, 1938. 
Creed, J.M. The Divinity of Jesus Christ. Fontana, 1964.
Cullmann, Oscar. The Christology of the New Testament. SCM Press, 1963 
Cupitt, Don. The Debate about Christ. SCM Press. 1979.
Demmitt, Greg. "Chrystologie Bartona Stone'a i Alexandra Campbella oraz ich 

niezgoda co do preegzystencji Chrystusa". Dziennik z radykalnej reformacji 12: 2 
(2005).

Dever, William G. Co i kiedy wiedzieli pisarze biblijni?
Eerdmans, 2001.
Kim byli pierwsi Izraelici i skąd pochodzili? Eerdmans, 2003. Dorner, J.A. History of 

the Development of the Doctrine of the Person of Christ. T & T
Clark, 1889.

Dunn. James D. G. Christology in the Making. SCM-Canterbury Press, 2003.
Teologia Pawła Apostoła. Eerdmans, 1998.
Jedność i różnorodność w Nowym Testamencie. SCM Press, 1977

Ehrman, Bart D. Jesus: Apocalyptic Prophet of the New Millennium, Oxford University 
Press, 1999.
The Oxford Corruption of Scripture. Oxford University Press, 1993 
Truth and Fiction in The Da Vinci Code. Oxford University Press, 2004 r. 
How Jesus Became God. HarperOne, 2014.

Erickson, Millard J. Bóg w trzech osobach. Baker Books, 1995.
Making Sense of the Trinity. Baker Books, 2000.

Eyre, Alan. The Protesters. The Christadelphians, 1975.



259

Farrar, F.W. The Bible: Its Meaning and Supremacy. Longmans, Green and Co, 1897 
Ewangelia według świętego Łukasza. The Cambridge Bible for Schools and 
Colleges. Cambridge University Press, 1902.

Fitzmyer, Joseph. Katechizm chrystologiczny. Paulist Press, 1991.
Ewangelia według Łukasza I-IX (Anchor Bible). Doubleday, 1981.

Fortman, Edmund J. The Triune God. Baker, 1972 
Franklin, Eric. Chrystus Pan. Westminster Press, 1975.
Freeman, Charles. A.D. 381 Heretycy, poganie i świt państwa 

monoteistycznego. The Overlook Press, 2008.
The Closing of the Western Mind, Vintage Books, 2002.

Goguel, Maurice. Jezus i początki chrześcijaństwa. Harper, 1960 
Goppelt, Leonhard. Teologia Nowego Testamentu. Eerdmans, 1982.
Goudge, H. L. "Powołanie Żydów". W Judaizm i chrześcijaństwo, red. Lev Gillet, J.B. 

Shears & Sons, 1939. 45-56.
Grensted, L. W. The Person of Christ. Nisbet & Co, 1933.
Grillmeier, Aloys. Chrystus w tradycji chrześcijańskiej. Westminster John Knox Press, 1975. 
Groothuis, Douglas R. Unmasking the New Age. Inter Varsity Press, 1986.
Guthrie Shriley C. Christian Doctrine, Rev. ed. Westminster/John Knox Press, 1994. 
Hamilton, H. F. The People of God: An Inquiry into Christian Origins. Oxford Univer-.

sity Press, 1912.
Hanson, R. P. C. "The Doctrine of the Trinity Achieved in 381." Scottish Journal of 

Theology 36 (1983): 41-57.
Harnack Adolf. Historia dogmatów. Dover Publications, 1961.

Podręcznik historii dogmatów. Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1983 Czym 
jest chrześcijaństwo? Williams i Norgate, 1901.

Harpur, Tom. For Christ's Sake. Beacon Press, 1987.
Harris, Murray J. Jesus as God: The New Testament Use of Theos in Reference to Je- 

sus. Baker, 1992.
Harvey, Anthony. Jesus and the Constraints of History. Duckworth, 1982. 
Hemphill, Joel W. To God the Glory. Trumpet Call Books, 2006.

Chwała na wysokości Bogu. Trumpet Call Books, 2010.
Hervey, Arthur. Genealogie naszego Pana i Zbawiciela Jezusa Chrystusa. Macmillan, 1853.

Rep. Kessinger, 2007.
Hick, John, red. Mit Boga Wcielonego. SCM Press, 1977.
Hillar, Marian. Sprawa Michaela Servetusa (1511-1553): Punkt zwrotny w walce o 

wolność sumienia. Edwin Mellen Press, 1977.
trans. The Restoration of Christianity: An English Translation of Christianismi Res- 
titutio by Michael Servetus. Edwin Mellen Press, 2007.

Hinchliff, Peter. "Chrystologia i tradycja". W Bóg wcielony, historia i wiara, red. A.
E. Harvey. SPCK, 1981.

Hodgson, Leonard. Christian Faith and Practice. Blackwell 1952, 
The Doctrine of the Trinity. Charles Scribner's Sons, 1944.

Holt, Brian. Jezus: Bóg czy Syn Boży? TellWay, 2002.
Hurtado, Larry. Lord Jesus Christ Devotion to Jesus in Earliest Christianity. Eerdmans, 

2003.
Jak Jezus stał się Bogiem? Eerdmans, 2005.

Jenkins, Philip. Jesus Wars. Harper One 2010.
Jervell, Jacob. Jezus w Ewangelii Jana. Augsburg, 1984.



260

Jocz, Jacob. Naród żydowski i Jezus Chrystus. SPCK, 1962.
Johnson, Luke Timothy. Credo: w co wierzą chrześcijanie i dlaczego ma to znaczenie. 

Doubleday, 2003.
Kaiser, Christopher B. The Doctrine of God: A Historical Survey. Crossways, 1982 
Kirkpatrick, A. F. Księga Psalmów (XC-CL). The Cambridge Bible for Schools and

Colleges. Cambridge University Press, 1901.
Knox, John. The Humanity and Divinity of Christ. Cambridge University Press, 1967 
Kopecek, Thomas. A History of Neo-Arianism. Philadelphia Patristic Foundation,

1979.
Küng, Hans. O byciu chrześcijaninem. Doubleday, 1976.
Kuschel, Karl-Josef. Urodzony przed wszystkimi czasami? Spór o pochodzenie 

Chrystusa. Cross- road, 1992.
Lackey, P. R. The Tyranny of the Trinity, wyd. 2, AuthorHouse, 2008.
La Due, William J. The Trinity Guide to the Trinity. Trinity Press International, 2003 
Lampe, Geoffrey. Explorations in Theology 8, SCM Press, 1981.

Bóg jako Duch. SCM Press, 1983.
Lamson, Alvan. Kościół pierwszych trzech wieków. Walker, Fuller and Commpany. 

1865.
Lawson, John. Wprowadzenie do doktryny chrześcijańskiej. Francis Asbury, 
1980 Lebreton, Jules. History of the Dogma of the Trinity. Benziger Brothers, 
1939. Levine, Amy-Jill, The Misunderstood Jew. HarperCollins Publishers 2006.
Lewis, C.S. Refleksje chrześcijańskie. Eerdmans, 1995.

Mere Christianity. HarperCollins, 2001.
Little, Spence. Bóstwo Chrystusa. Covenant Publishing, 1956.
Loofs, Friedrich. Leitfaden zum Studium der Dogmengeschichte (Podręcznik do 

studiowania historii dogmatów), 1890, Niemeyer Verlag, 1951.
Jaka jest prawda o Jezusie Chrystusie? Charles Scribner's Sons, 1913 

Macleod, Donald. The Person of Jesus Christ. Intervarsity Press, 1998 
Marshall, Howard. Acts, Tyndale Commentaries. Eerdmans, 1980.

"Jezus jako Pan: rozwój koncepcji". W Eschatology and the New
Will. Hendrickson, 1988.

Matthews, W.R. God in Christian Experience, 1930, rep Kessinger, 2003.
Problem Chrystusa w XX wieku. Oxford University Press, 1950.

McBrien, Richard P. Encyklopedia katolicyzmu. HarperCollins, 1995. McGiffert, 
Arthur. Historia myśli chrześcijańskiej. Charles Scribner's Sons, 1954. McGrath, 
Alister. Christian Theology: An Introduction. Blackwell, 2007.
Meier, John P.A. Marginal Jew: Rethinking the Historical Jesus. Doubleday, 1994 
Metzger, Bruce. Komentarz tekstowy do greckiego Nowego Testamentu. United Bible

Societies, 1971.
Meyer, H.A.W. Komentarz do Ewangelii Jana. Funk and Wagnall, 1884 r. Milton, 
John. "O Synu Bożym i Duchu Świętym". Rep. w A Journal from the

Radykalna Reformacja 5:2 (1996): 44-64.
Moltmann, Jürgen. Duch życia. Fortress Press, 1992.
Morey, Robert. The Trinity: Evidence and Issues. World Publishing, 1996 
Morgridge, Charles. The True Believer's Defence Against Charges Preferred for not

Believing in the Deity of Christ, 1837 Rep. Christian Educational Services, 1994 
Morris, Leon. Ewangelia według Jana (New International Commentary on the

Nowy Testament). Eerdmans, 1995.



261

Morris, Robert. The God I Never Knew. Waterbrook Press, 2014.
Mounce, William D. Word Biblical Commentary: Pastoral Epistles. Thomas Nelson, 

2000.
Murray, Michael. Reason for the Hope Within. Eerdmans, 1999. 
Navas, Patrick. Boska prawda czy ludzka tradycja. Authorhouse, 2011.
Netland, Harrold. Encountering Religious Pluralism. Inter Varsity Press, 2001 
Newman, John Henry. Select Treatises of St Athanasius. James Parker and Co. 1877. 
Nicoll, W. Robertson. Expositor's Greek Commentary. Eerdmans, 1967.
Nolan, Albert. Jezus przed chrześcijaństwem. Orbis Books, 1992.
Norton, Andrews. A Statement of Reasons for Not Believing the Doctrines of Trinitar- 

ians, 1833, Rep University of Michigan, 2005.
O'Carroll, Michael. Trinitas: Teologiczna encyklopedia Trójcy Świętej. Peter Lang, 

2003.
Oehler, Gustav. Teologia Starego Testamentu. Funk & Wagnalls, 1893.
Ohlig, Karl-Heinz. Jeden czy Trzech? Od Ojca Jezusa do Trójcy Świętej. Peter Lang, 

2003.
Olson, Roger i Christopher Hall. The Trinity. Eerdmans, 2002. Olyott, 
Stuart. The Three are One. Evangelical Press, 1979
Ort, James. The Virgin Birth of Christ. Charles Scribner's Sons, 1912. 
Packer, J. I. Knowing God. Intervarsity Press, 1998.
Paine, L. L. Krytyczna historia ewolucji trynitaryzmu. Houghton Mifflin and Co, 1900.
Pannenberg, Wolfhart. Jesus - God and Man. Westminster Press, 1968 
Partner, Peter. Chrześcijaństwo: pierwsze dwa tysiące lat. Seven Oaks, 2002.
Peake, Arthur S., red. Komentarz Peake'a do Biblii. Thomas Nelson and Sons, 1919.
Pettingill, William i R. A. Torrey. 1001 odpowiedzi na pytania biblijne. Inspirational 

Press, 1997.
Pfeiffer, Charles F. i Everett F. Harrison, eds. The Wycliffe Bible Commentary.

Moody Bible Institute, 1990.
Placher, William C. A History of Christian Theology. The Westminister Press, 1983.
Purves, Geroge T. "Wpływ pogaństwa na chrześcijaństwo poapostolskie". Rep. w

A Journal from the Radical Reformation 8:2, 1999, 25-50.
Quick, Oliver. Doctrines of the Creed. Nisbet, 1938 
Rahner, Karl. Dochodzenia teologiczne. Helicon, 1963.
Rees, Thoms, przeł. The Racovian Catechism, rep. Christian Educational Services, 

1994.
Szkic historii unitarianizmu. Chrześcijańskie Służby Edukacyjne, 1994.

Reim, Günther. "Jezus jako Bóg w Czwartej Ewangelii: Tło Starego Testamentu".
w New Testament Studies 30, 1984: 58-60.

Réville, Albert. Historia dogmatu o bóstwie Jezusa Chrystusa. Philip Green, 1905 Rhodes, 
Ron. Serce chrześcijaństwa. Harvest House, 1996.

Rozumowanie na podstawie Pisma Świętego ze Świadkami Jehowy. Harvest 
House, 1993.

Richardson, Cyril C. The Doctrine of the Trinity. Adingdon Press, 1958.
Robinson, John A.T. "Czwarta Ewangelia i doktryna Kościoła o Trójcy Świętej". w

Twelve More New Testament Studies. SCM Press, 1984.



262

The Human Face of God. Westminster Press, 1973 r. 
The Priority of John. SCM Press, 1985.

Rubenstein, Richard. When Jesus Became God: The Struggle to Define Christianity 
During the Last Days of Rome. Harvest Books, 2000.

Sanders, E. P. i Margaret Davies. Studying the Synoptic Gospels. SCM Press, 1991 
Schaeffer, Edith. Christianity Is Jewish. Tyndale House, 1975.
Schrodt, Paul. Problem początku dogmatu w najnowszej teologii. Peter Lang, 

1978.
Szwajcarski Eduard. The Good News According to Mark. John Knox Press, 1970. 
Segal, M. H. A Grammar of Mishnaic Hebrew. Oxford, 1927.

"Misznaicki hebrajski i jego związek z hebrajskim biblijnym i aramejskim". Żydowski
Quarterly Review, Old Series 20 (1908-1909): 647-737.

Showers, Renald i George Zeller. The Eternal Sonship of Christ: A Timely Defence of 
This Vital Biblical Doctrine (Wieczne synostwo Chrystusa: aktualna obrona tej 
ważnej biblijnej doktryny). Loizeaux Brothers, 1993.

Snaith, Norman. Charakterystyczne idee Starego Testamentu. Epworth Press, 1944.
Snobelen, Stephen. ""Bóg bogów i Pan panów": teologia Izaaka Nowego...".

ton's General Scholium to the Principia". Osiris 16, 2001.
Southern, Randy. Najłatwiejszy na świecie przewodnik do zrozumienia Boga. 
Northfield, 2003 Spurgeon, Charles. The Treasury of David. Baker Book House, 1983.
Stott, John. The Authentic Jesus. Marshalls, 1985 
Strobel, Lee. The Case for Christ. Zondervan, 1998.
Swindoll, Charles. Jesus: When God Became a Man. W Publishing Group, 1993. 
Swindoll, Charles i Roy Zuck, red. Understanding Christian Theology. Thomas Nel-

syn, 2003.
Terry, Milton. Hermeneutyka biblijna. Zondervan, 1975 
Toon, Peter. Our Triune God. Victor Books, 1996.
Trakatellis, Demetrios. The Pre-Existence of Christ in Justin Martyr: An Exegetical 

Study with Reference to the Humiliation and Exaltation Christology, Harvard Dis- 
sertation Series 8, Missoula, Montana: Scholars Press, 1976.

Treffry, Richard. An Inquiry into the Doctrine of the Eternal Sonship of Our Lord Jesus 
Christ. John Maon, 1837.

Turner Nigel. Gramatyczny wgląd w Nowy Testament. T & T Clard, 1965 Van 
Buren, Paul. A Theology of the Jewish-Christian Reality. Harper & Row, 1983 r. 
Wachtel, Bill. "Chrześcijański monoteizm: rzeczywistość czy iluzja". The 
Restitution Herald,

Kwiecień, 1985.
Wainwright, Arthur. Trójca Święta w Nowym Testamencie. SPCK, 1980.
Walvoord, John i Roy Zuck, red. The Bible Knowledge Commentary. Victor, 1983. Watts, 
John D.W. Word Biblical Commentary: Isaiah 34-66. Word Books, 1987.
Wenham, Gordon J. Word Biblical Commentary: Genesis 1-15, Word Books, 1987 
Werner, Martin. The Formation of Christian Dogma. Harper, 1957.
Whale, J. S. Christian Doctrine. Cambridge University Press, 1952.
Whidden, Woodrow, Jerry Moon i John Reeve. The Trinity. Review and Herald, 

2002.
White, James. The Forgotten Trinity. Bethany House, 1998 r. 
Whiteley, D. E. H. Theology of St Paul. Blackwell, 1980.
Wilbur, Earl Morse. Our Unitarian Heritage: An Introduction to the History of the 



262

Unitarian Movement, Beacon Press, 1943.
Wiles, Maurice. The Remaking of Christian Doctrine. SCM Press, 1974.



263

Williams, George Huntston. The Radical Reformation. 3rd edition. Truman State 
University Press, 2000.

Wilson, Ian. Jesus: The Evidence. Harper & Row. 1984.
Wilson, John. Zasady unitariańskie potwierdzone świadectwami trynitarnymi. 

University of Michigan, 2005.
Wilson, Marvin. Nasz ojciec Abraham: żydowskie korzenie wiary chrześcijańskiej. 

Eerdmans, 1989.
Writh, N. T. "Historyczny Jezus i myśl chrześcijańska". Sewanee Theological Re-.

widok 39, 1996.
Jezus i zwycięstwo Boga. Twierdza Augsburg, 1997.

Yancey, Philip D. Biblia, którą czytał Jezus. Wydawnictwo Zondervan 1999 
Zahrnt, Heinz. The Historical Jesus. Harper & Row, 1963.
Zarley, Kermit. The Restitution of Jesus Christ. Triangle Books, 2008.



264



265


