
 

Przebudzenie z wypaczonych 
nauk Strażnicy 

Analiza dogmatów organizacji 

Raymond C. Faircloth 

Pierwsza edycja 2020. Drugie wydanie 2021 

Copyright 2021 

WSZELKIE PRAWA ZASTRZEŻONE NA ARENIE MIĘDZYNARODOWEJ 

Żadna część niniejszej publikacji nie może być powielana ani przekazywana w jakiejkolwiek 

formie w celach komercyjnych. Można jednak zamieszczać stosunkowo krótkie cytaty w 

artykułach naukowych lub budujących artykułach chrześcijańskich. 

Zawartość 

Wprowadze 

nie 
CZĘŚĆ PIERWSZA 

JEDNA KLASA PRAWDZIWYCH CHRZEŚCIJAN 

1. Dlaczego nie ma dwóch klas prawdziwych chrześcijan 1 

2. Prawdziwi chrześcijanie konsekwentnie należą do jednej klasy 4 

3. Wielki tłum to namaszczeni chrześcijanie 15 



 

4. Przyszłe przywrócenie resztek etnicznego Izraela 21 

5. 144 000 to resztka etnicznych Izraelitów 25 

6. 144 000 będzie w tym samym miejscu, co Wielki Tłum 29 

CZĘŚĆ DRUGA 

BIBLIJNA PRAWDA O ZMARTWYCHWSTAŁYM JEZUSIE 

7. Zmartwychwstały Jezus nie jest niematerialnym duchem 33 

8. Fizyczne ciało Jezusa zostało wskrzeszone 37 

9. Błędnie stosowane teksty dotyczące ciała Jezusa 41 

10. Pojawienie się Jezusa po zmartwychwstaniu48 

11. Poświęcone życie Jezusa w odniesieniu do Jego ciała50 

CZĘŚĆ TRZECIA 

JAK I DOKĄD POWRÓCI JEZUS? 

12. Jak Jezus mógł powrócić w sposób niewidzialny? 52 

13. Jezus powróci na Ziemię 56 

14. Jezus będzie na ziemi, gdzie będzie Królestwo 60 

15. "Królestwo niebios" oznacza "Królestwo Boże" 63 

16. Święci nie rządzą z nieba 67 

17. Królestwo jest jeszcze przyszłością69 

18. Jezus będzie rządził z dosłownej Jerozolimy 71 

CZĘŚĆ CZWARTA 

JAKIE JEST PRZEZNACZENIE PRAWDZIWYCH CHRZEŚCIJAN? 

19. Chrystus nigdy nie obiecywał nieba jako przeznaczenia swoich uczniów 75 

20. Biblijne użycie słów "niebo" i "niebiański" 80 



 

21. Zjednoczenie z Chrystusem następuje, gdy On powraca 83 

22. Pismo Święte błędnie zastosowane do koncepcji pójścia do nieba 90 

CZĘŚĆ PIĄTA 

WYJAŚNIENIE SZCZEGÓŁÓW ZMARTWYCHWSTANIA 

23. Co oznacza zmartwychwstanie? 96 

24. Każdy zostaje wskrzeszony w jednej z dwóch faz 100 

25. Dla kogo jest pierwsze zmartwychwstanie? 106 

26. Pierwsze zmartwychwstanie nie mogło rozpocząć się w 1918 roku.

 110 

27. Nie "złapany" przed przyszłym powrotem Jezusa 118 

28. Czy pierwsze zmartwychwstanie naprawdę jest w toku?  124 

CZĘŚĆ SZÓSTA 

FAŁSZYWE NAUKI NA TEMAT CZASU KOŃCA 

29. Czy znak dni ostatecznych rozpoczął się w 1914 roku? 127 

30. Czy pokolenie 1914 będzie świadkiem Armagedonu?  130 

31. Znak końca wieku i jego prekursorzy 133 

32. Jezus nie mógł powrócić w 1914 roku. 136 

33. Jezus powraca tylko raz i tylko po Wielkim Ucisku 139 

CZĘŚĆ SIÓDMA 

BŁĘDNE OBLICZENIA NA DNI OSTATECZNE 

34. Zniszczenie Jerozolimy nie w 607 r. p.n.e. - dowody 143 

35. Siedemdziesiąt lat "dla" Babilonu - Jeremiasza 29:10.  146 

36. 70 lat nie służyło spłaceniu sabatów 153 

37. Prawdziwa chronologia deportacji Judy 156 

38. Wadliwy plan Strażnicy, by stać się organizacją Bożą 159 



 

39. Wielki Ucisk nie jest Armagedonem 163 

40. Chrześcijanie nie będą cierpieć w czasie gniewu Bożego 167 

41. Ulepszanie świata rozpoczyna się wkrótce po rozpoczęciu Królestwa 171 

42. Zmiany, które nastąpią, gdy nadejdzie Królestwo Boże 174 

43. Czy rok 1975 zakończył 6000 lat historii ludzkości?  179 

44. Kolejna fałszywa nadzieja stworzona dla Świadków Jehowy 190 

CZĘŚĆ ÓSMA 

NIEZROZUMIENIE PRZYSZŁOŚCI IZRAELA W BOŻYM ZAMYŚLE 

45. Wczesne i późniejsze nauki Strażnicy na temat etnicznego Izraela

 193 

46. Strażnica posuwa się za daleko w stosowaniu teologii zastępstwa 199 

47. Proroctwa dla Izraela nie powinny być domniemane 203 

48. Pełne przywrócenie Izraela nie nastąpiło ze starożytnego Babilonu

 206 

CZĘŚĆ DZIEWIĄTA DALSZE 

BŁĘDNE INTERPRETACJE 

49. Błędne interpretacje dotyczące Jezusa 210 

50. Różne błędne interpretacje 215 

DODATKI 

Dodatek A. Podsumowanie błędnego systemu dat Towarzystwa 226  
Dodatek B. Historia teorii dnia/roku i czasów pogan 228 Dodatek C. Czy  

 "dni ostatnie" mogą trwać 120 lat? 229 
 Dodatek D. Etniczny Izrael powraca do dosłownej ziemi 231 

 Sugerowane lektury 232 

Zgodność przedmiotowa 234 

--- ❑ --- 



 

Przywoływane tłumaczenia Biblii 

O ile nie zaznaczono inaczej, wszystkie cytaty z Biblii pochodzą z  

Przekładu Nowego Świata - wydanie 2013. Inne cytowane tłumaczenia to: 

ASVA - amerykańska wersja standardowa 

CSBChristian Standard Bible 

 CEBC  Common English Bible 

 Kompletna Biblia żydowska  CJBC 

ESVEnglish Standard Version 

 GWGod 's Word Bible 

Międzynarodowa Wersja Standardowa 

 KIT  Kingdom Interlinear Translation (grecko-angielski)  

 KJVWersja Króla  Jakuba 

KNTNowy Testament Królestwa autorstwa N.T. Wrighta LXX  

Septuaginta (grecka wersja Starego Testamentu) NABNowa  

Biblia Amerykańska 
NASBN New American Standard Bible 

NEBNew English Bible 

NJBN - Nowa Biblia Jerozolimska 

NKJVNowa Wersja Króla Jakuba 

NIVNowa Wersja Międzynarodowa 

NLTNew Living Translation 

 MOFF  The Moffatt Translation of the Bible  

 REBRevised  English Bible (Angielska Biblia w  

Przekładzie Moffatta) 
UBSUnited Bible Societies Interlinear (Zjednoczone 

Towarzystwa Biblijne) 

Amplified Bible 

Nowy Testament autorstwa Williama Barclaya 

The Unvarnished New Testament by Andy Gaus Dosłowne 

tłumaczenie Biblii według Younga 

 ISBE Międzynarodowa Standardowa Encyklopedia Biblijna 

Uwaga: B.C.E oznacza przed naszą wspólną erą. 

C.E. oznacza w erze powszechnej i jest równe A.D. oznaczającemu 

Anno Domini. 

Wprowadzenie 



 

Jest to druga z dwóch książek dotyczących Towarzystwa Biblijnego i 

Traktatowego Strażnica jako dostawcy informacji i wskazówek dla 

Świadków Jehowy (ŚJ). Rzeczywiście, z analizy Pisma Świętego jasno 

wynika, że pewna część nauk Organizacji Strażnica przedstawionych 

Świadkom Jehowy i przez nich jest w znacznym stopniu poprawna.  

Obejmuje to ich nauczanie przeciwko następującym: 

• Trójca, 

• Z natury nieśmiertelna dusza, 

• Ogień piekielny - wieczne tortury, 

• Kalwinistyczny predestynacjonizm, • Współczesne mówienie 

językami i 

• Obowiązek przestrzegania szabatu. 

Również ich nauczanie o nadchodzącym raju na ziemi i uzyskaniu życia 

wiecznego jest w pełni biblijnym zrozumieniem. Jednak w stosunkowo 

niedawnych czasach, zwłaszcza od czasu pojawienia się Internetu, wiele 

tysięcy ŚJ opuściło Organizację Strażnicy z powodu różnych poważnych 

kwestii. Kwestie te obejmują: 

• "Zasada dwóch świadków", dzięki której pedofile nie są zgłaszani 

władzom świeckim, co pozwala im uniknąć sprawiedliwości. 

• Kwestia transfuzji krwi - życie lub śmierć 

• Ekstremalne klapki na oczach w niektórych naukach 

• Różne szkodliwe praktyki i polityki 

• Bardzo wysoki system kontroli obsługiwany przez Organizację. 

Wszystko to zostało omówione w mojej pierwszej książce zatytułowanej 

"Zniewolony umysł Świadka Jehowy - dlaczego oddają swoje życie Organizacji 

Strażnica". Niemniej jednak istnieją również pewne szczególnie ważne i wiele 

mniejszych nauk Organizacji, które są niebiblijne lub w inny sposób 

problematyczne i które doprowadzają poszczególnych ŚJ do niewłaściwego 

światopoglądu na temat ich relacji z Bogiem, przyszłego przeznaczenia i 

oczekiwań. Tematy te zostały omówione w tej drugiej książce i rzeczywiście, 

osoba myśląca może chcieć je zbadać. W rzeczywistości jest Nawet 

przeciętny ŚJ nie wie zbyt wiele o wierzeniach, naukach i działalności 

Towarzystwa Strażnica. Dlatego niniejsza książka dokonuje dogłębnej 

analizy biblijnej i informacji ogólnych tych nauk, starając się pokazać 

właściwą interpretację tych fragmentów zgodnie z samą Biblią. 



 

Główne problematyczne nauki przedstawione tutaj 

Jeśli chodzi o tematy przedstawione w tej książce, uważna i logiczna 

analiza Pisma Świętego ujawnia wiele błędnych założeń przyjętych przez 

Towarzystwo Strażnica. Ujawnia również ich niezrozumienie kolejności 

wydarzeń biblijnych. Doprowadziło ich to do wielu fałszywych nauk i 

niebezpiecznych niebiblijnych stanowisk. Tak więc, główne fałszywe nauki 

przedstawione tutaj dotyczą następujących obszarów: 

• Podział prawdziwych chrześcijan na dwie klasy. 

• Sposób zmartwychwstania Jezusa i jego powrotu. 

• Ustalenie daty Paruzji (drugiego przyjścia) w 1914 roku i innych 

problematycznych dat. 

• Czas scenariusza końcowego. 

• Królestwo przyszłością nadziei dla wszystkich chrześcijan. 

• Zmartwychwstanie chrześcijan i jego czas. 

Co więcej, istnieje wiele innych fałszywych nauk o mniejszym znaczeniu, 

które są również omówione w tej książce; jednak Organizacja, klasyfikując 

się jako "niewolnik wierny i roztropny", stosuje bardzo ścisły system kontroli 

nad myśleniem swoich członków, tak że otwarta i swobodna dyskusja na 

tematy biblijne wykraczające poza to, co jest zawarte w literaturze Strażnicy, 

jest zdecydowanie odradzana i może prowadzić do wykluczenia. Jest to 

sprzeczne z Bożą zachętą zawartą w Księdze Przysłów  

27:17, że: "Jak żelazo ostrzy żelazo, tak jeden człowiek ostrzy swego przyjaciela". 

Ponadto Pismo Święte napomina wszystkich, którzy chcą służyć Jehowie 

zgodnie z prawdziwymi naukami, aby zbadali wszystkie szczegóły przed 

podjęciem decyzji o tym, co jest rzeczywistą prawdą biblijną. Dlatego Księga 

Przysłów ostrzega, że: "Gdy ktoś odpowiada w jakiejś sprawie, zanim wysłucha 

faktów, jest to głupie i upokarzające" (Prz 18:13). 

Istnieje wiele nauk i szczegółów, które są bardzo jasno określone w Piśmie 

Świętym i co do których można być dość pewnym, biorąc pod uwagę znane 

tło. Istnieje jednak również wiele tematów, które nie są tak jasno określone i 

dlatego wymagają dużo "kopania", aby znaleźć właściwe znaczenie. To 

sprawia, że wskazane jest zachowanie ostrożności w odniesieniu do 

jakiegokolwiek dogmatyzmu. Tak więc, te badania są próbą zebrania wielu 

Pismo Święte, które ma wpływ na różne istotne nauki biblijne i nie twierdzi 

się, że jest poprawne we wszystkich punktach, pomimo dołożenia wszelkich 

starań, aby wyrazić to, co jest zgodne z faktami. 



 

Chociaż te studia przedstawiają głównie pojedyncze lub częściowe 

wersety, zdecydowanie zaleca się, aby czytelnik zbadał w swojej własnej 

Biblii kontekst, w którym te wersety są osadzone. Oczywiście, powodem 

przedstawiania pojedynczych lub częściowych wersetów jest skupienie się na 

tym, co zawiera tekst, a tym samym uzyskanie jasności. 

 Czasami  konieczne  będzie  zbadanie  The  Kingdom  Interlinear  

Translation (nie jest już publikowany przez Towarzystwo), The United Bible 

Society Interlinear i innych tłumaczeń. Dzieje się tak dlatego, że istnieją 

pewne kwestie związane z tłumaczeniem Przekładu Nowego Świata 

używanego przez Świadków Jehowy (patrz Dodatek do mojej pierwszej książki 

na temat czynników dotyczących NWT). 

Mamy również nadzieję, że podtytuły, wyróżnione słowa kluczowe i 

komentarze pomogą połączyć powiązane informacje i działać jako 

przewodnik, aby nauczanie Biblii na każdy temat było oczywiste. Nazywa 

się to egzegezą, w przeciwieństwie do eisegezy, która dotyczy wprowadzania 

własnych założeń, programów lub uprzedzeń do tekstu biblijnego. Jest to 

powszechnie określane jako "wczytywanie się w tekst". Tak więc częścią 

przyjętego tutaj podejścia jest wykorzystanie jasno zrozumiałych tekstów 

jako podstawy do zrozumienia trudniejszych tekstów. 

Oprócz pracy profesjonalnych uczonych, doceniam również badania 

wielu otwartych, nieprofesjonalnych, indywidualnych p o s z u k i w a c z y 

prawdy na te biblijne tematy. Wiele z ich prezentacji biblijnych można 

znaleźć w Internecie, a także w ich książkach. Co więcej, mam nadzieję, że 

studia te przyniosą korzyści innym badaczom Biblii jako poszukiwaczom 

prawdy, a także Świadkom Jehowy, którzy pragną prowadzić własne 

poszukiwania. 

W przeciwieństwie do postawy Strażnicy polegającej na nadawaniu 

negatywnych etykiet każdemu, kto nie zgadza się z jakąkolwiek częścią ich 

nauczania, zachęcam wszystkich Świadków Jehowy do posiadania 

prawdziwie otwartego umysłu i poszukiwania dowodów we wszystkich tych 

biblijnych kwestiach, tak jak robili to Berejczycy w czasach apostoła Pawła 

(Dz 17:11). Jak powiedział: "człowiek duchowy bada wszystko, lecz sam nie jest 

badany przez n i k o g o " (1 Kor. 2:15). 

UWAGA: Głównym powodem drugiego wydania tej książki jest uzyskanie przeze 

mnie większej jasności w identyfikacji 144 000. 

--- ❑ --- 



1 

CZĘŚĆ PIERWSZA 

Pojedyncza klasa 

prawdziwych  

chrześcijan 

1 

Dlaczego nie ma dwóch klas 

prawdziwych chrześcijan? 

Radykalna koncepcja istnienia dwóch klas prawdziwych chrześcijan 

została po raz pierwszy wyrażona przez Charlesa Russella, pierwszego 

prezesa Towarzystwa Strażnica pod koniec XIX wieku, twierdząc, że "wielki 

tłum" z Objawienia 7 jest odrębną klasą prawdziwych chrześcijan, różniącą 

się od ciała Chrystusa (literalne 144 000), ale wciąż z niebem jako ich 

przeznaczeniem. Dalszy rozwój tego nauczania nastąpił w 1935 roku, kiedy 

drugi prezydent Joseph F. Rutherford stwierdził, że "wielki tłum" ma inne 

przeznaczenie niż 144 000, to znaczy ma mieć życie wieczne (nie 

nieśmiertelność) na ziemi i być rządzonym przez 144 000 w niebie. 

Propozycje te pojawiły się pomimo faktu, że żaden chrześcijanin pod koniec 

pierwszego lub na początku drugiego wieku nie nauczał tej idei. Jednak dziś 

istnieje ten dwuklasowy układ, tak że z około ośmiu milionów aktywnych 

Świadków Jehowy tylko około 18 000 (stan na rok 2017) twierdzi, że należy do 

tak zwanej "namaszczonej" resztki 144 000. Niemniej jednak Organizacja jest 

podejrzliwa wobec wielu, którzy twierdzą, że należą do tej resztki, ponieważ 

ich liczba rośnie od 2006 roku, a nie spada, jak przewidywało Towarzystwo 

Strażnica. 

Nie istnieje Pismo, które bezpośrednio naucza koncepcji 

dwóch klas prawdziwych chrześcijan. 

Podobnie jak w przypadku pojęć takich jak Trójca, idea, że istnieją dwie 

klasy chrześcijan, nie jest bezpośrednio nauczana w Piśmie Świętym, tj. nie 



2 

ma Pisma Świętego, które mówi, że istnieją dwie klasy chrześcijan. Jednak 

Koncepcja "dwóch klas" została zilustrowana przez Ciało Kierownicze  

Świadków Jehowy ideą, że Pismo Święte, zwłaszcza Chrześcijańskie Pisma 

Greckie, jest listem napisanym tylko do 144 000 osób i chociaż jest 

interesujące dla "wielkiego tłumu", nie jest dla nich osobiście. Prowadzi to do 

tego, że klasa "wielkiego tłumu", czytając Chrześcijańskie Pisma Greckie, 

mówi sobie: "to mnie nie dotyczy". Ci ludzie muszą otrzymywać instrukcje 

od Ciała Kierowniczego, a nie bezpośrednio z Pisma Świętego. Przeważnie 

takie nauczanie wykorzystuje pewne Pisma jako podstawę, ale z unikalną 

interpretacją i zastosowaniem odpowiednich Pism przez Organizację, bez 

uwzględnienia pełnego kontekstu. Jednak nie tylko nie ma żadnych 

stwierdzeń, które nawet sugerowałyby, że istnieją dwie klasy prawdziwych 

chrześcijan, ale w rzeczywistości istnieje wiele Pism, które zaprzeczają tej 

idei. 

Dowody oferowane przez Organizację 

Strażnica dla tej nauki 

Dowody te opierają się na pewnych wyrażeniach w różnych wersetach Pisma 

Świętego. Są to: 

• "Niebiańskie powołanie" (Hebr. 3:1), a więc musi istnieć oddzielne 

"ziemskie powołanie 

• "Maluczkie stadko" (Łuk. 12:32), dlatego musi istnieć większe stadko, 

tj. druga klasa prawdziwych chrześcijan; 

• "Inne owce" (Jana 10:16) oprócz pierwotnych owiec z "małe stadko". 

• "144 000" w wizji Jana w Objawieniu 7, która pokazuje kontrast między 

144 000 a "wielkim tłumem", który musi być zatem drugą klasą 

prawdziwych chrześcijan, ale nie pomazańców. 

Te "dowody" opierają się na błędnych informacjach  

lub niepowiązanych ze sobą tekstach. 

NIEBIAŃSKIE POWOŁANIE 

W rzeczywistości w tekście greckim w Liście do Hebrajczyków 3:1 nie 

mówi się o "powołaniu niebiańskim", ale o tych, "...którzy mają udział w 

powołaniu niebiańskim". Tak więc zakładanie, że istnieje odrębne "ziemskie 

powołanie" - wyrażenie, którego Biblia nigdy nie używa - jest czystym 

przypuszczeniem. W rzeczywistości jest to powołanie, które pochodzi z nieba 

- jest to Boże powołanie jednostek do stania się chrześcijanami. Nie jest to 

powołanie chrześcijan do pójścia do nieba, ale powołanie do "narodzenia się 

z Boga", które jest udziałem każdej jednostki w odpowiednim czasie. Nie jest 

to również specjalne powołanie jakiejś elitarnej grupy chrześcijan. Bóg jest  



3 

nie częściowe! Rzeczywiście, "każdy, kto wierzy, że Jezus jest Chrystusem, 

narodził się z Boga" (1 Jana 5:1), dlatego Dzieje Apostolskie 17:30 mówią: "... 

ale teraz [Bóg] ogłasza wszystkim ludziom na całym świecie, że powinni pokutować". 

"MALUCZKIE STADKO" OPISUJE MAŁĄ GRUPĘ UCZNIÓW W LATACH 30-33 PRZED 

CHRYSTUSEM. 

Jezus zachęcał swoich naśladowców: "Nie bójcie się, mała trzódko, gdyż 

Ojciec wasz zgodził się dać wam królestwo" (Łk 12:32). Opisał tutaj swoją grupę 

uczniów w tamtym czasie, używając podwójnego zdrobnienia, aby wskazać, 

jak mała była ich liczba w porównaniu z Izraelem. Ale, według Pawła, 

ostatecznie "dzieci [chrześcijanie] kobiety opuszczonej [Sary  

= Nowego Przymierza] są liczniejsze niż dzieci tej, która ma męża [naród izraelski]" (Gal. 

4:27). Tak więc z tej małej grupy naśladowców, którzy byli z Jezusem, miała 

powstać wielka liczba. Nie ma biblijnego ani logicznego powodu, by 

wyobrażać sobie, że staną się oni dwiema klasami prawdziwych chrześcijan. 

"INNE OWCE" - OPISUJE NIEŻYDOWSKICH NAMASZCZONYCH CHRZEŚCIJAN 

Jezus powiedział: "Mam także inne owce, które nie są z tej owczarni; te również 

muszę przyprowadzić i będą słuchać mego głosu, i staną się jednym stadem, jednym 

pasterzem" (J 10:16). Musimy tutaj zauważyć, że te "inne owce" słuchają głosu 

Jezusa w posłuszeństwie Bożemu poleceniu "Jego słuchajcie" (Łk 9:35). Tak 

więc nie może być żadnego pośrednika między "innymi owcami" a Jezusem, 

tj. żadnego Ciała Kierowniczego. Co więcej, Jezus połączył pogan z Żydami 

("tę owczarnię"), aby: "...obie grupy [Żydów i pogan] uczynił jednością i zburzył mur 

między nimi, który ich odgradzał" (Efez. 2:14). Z powodu tego działania Jezusa 

Paweł mógł powiedzieć: 

"W rzeczywistości wszyscy jesteście synami Bożymi przez wiarę w Chrystusa 

Jezusa. Wszyscy bowiem, którzy zostaliście ochrzczeni w Chrystusie, 

przyoblekliście się w Chrystusa. Nie ma Żyda ani Greka... wszyscy bowiem 

jesteście kimś jednym w Chrystusie Jezusie" (Gal. 3:26-28). 

Jednak poprzez swoje fałszywe nauczanie o "drugich owcach" jako odrębnej 

klasie chrześcijan, Strażnica wytwarza sprzeczność dotyczącą dziedziczenia 

Królestwa. W przeciwieństwie do tego apostoł Paweł stwierdził w odniesieniu 

do wszystkich prawdziwych chrześcijan, że  
"musimy wejść do królestwa Bożego przez wiele ucisków" (Dzieje Apostolskie 14:22), 

ale Jezus wcześniej powiedział: "Nie wszyscy... wejdą do królestwa niebios" (Mat. 

7:21, 22). Odnosi się to jednak do tych, którzy nie są godni Bożej łaski, a nie 

do wyimaginowanej odrębnej klasy prawdziwych chrześcijan. 

Tak więc, kiedy Jezus powiedział: "Jeśli się ktoś nie narodzi na nowo, nie może 

widzieć  



4 

Królestwo Boże" (Jana 3:3), Ciało Kierownicze Świadków Jehowy odmawia tak 

zwanej klasie "drugich owiec" statusu "narodzonych na nowo" i tego, że 

odziedziczą królestwo niebieskie. Zaprzecza to stwierdzeniu Pawła, że to ci, 

którzy nie są godni łaski Bożej, nie odziedziczą królestwa, gdy powiedział: 
"Czyż nie wiecie, że niesprawiedliwi królestwa Bożego nie odziedziczą? Nie dajcie się 

zwieść. Nie odziedziczą królestwa Bożego ci, którzy są niemoralni (...) i wyłudzacze" 

(1 Kor. 6:9, 10). Jednak Ciało Kierownicze naciska na klasę "drugich owiec" 

tymi samymi słowami, aby zachowywali się właściwie, w przeciwnym razie 

nie odziedziczą królestwa Bożego, którego i tak nie mogą odziedziczyć 

zgodnie z własnym nauczaniem Strażnicy. Argumentem Ciała Kierowniczego 

jest to, że tylko ziemska domena królestwa Bożego będzie zamieszkiwana 

przez klasę "drugich owiec"; ale to nie brzmi prawdziwie, ponieważ Mateusza 

25:31 i nast. pokazuje, że "owce"  

"odziedziczą królestwo przygotowane dla [nich]". Rzeczywiście, namaszczeni 

chrześcijanie "odziedziczą ziemię" (Mat. 5:5), tak jak  

Abraham miał "obietnicę (...), że będzie dziedzicem świata" (Rzym. 4:13 UBS) wraz 

ze wszystkimi wiernymi chrześcijanami (Dan. 7:22). 

144 000 - NIE JEST TO ELITARNA GRUPA CHRZEŚCIJAN 

Podobnie jak fakt, że "niebiańskie powołanie" jest dla wszystkich 

prawdziwych chrześcijan, tak samo Jezus powiedział, że "wszyscy jesteście 

braćmi" (Mat. 23:8) wraz z resztą chrześcijańskich Pism Greckich, które nie 

wskazują na elitarną klasę. 

Następny rozdział pokaże, że nie ma drugorzędnej klasy prawdziwych 

chrześcijan, ale że wszyscy prawdziwi chrześcijanie mają taką samą pozycję 

przed Bogiem i takie samo przeznaczenie. Później pokażę, kim 

najprawdopodobniej jest 144 000. 

§ 

2 

Prawdziwi chrześcijanie 

konsekwentnie należą do jednej klasy 

W poprzednim rozdziale wykazano, że teksty użyte przez Towarzystwo 

do udowodnienia idei dwóch klas prawdziwych chrześcijan są kwestią 

niewłaściwego zastosowania i fałszywego poglądu, że Chrześcijańskie Pisma 

Greckie  



5 

zostały napisane tylko do literalnych 144 000 chrześcijan. Jednak w całym 

Piśmie Świętym prawdziwi chrześcijanie są konsekwentnie przedstawiani 

jako jedna klasa. Nie ma "chrześcijan drugiej kategorii"! Wszyscy oni są 

ochrzczeni w Chrystusie, narodzeni na nowo jako synowie Boży, bracia i 

siostry Chrystusa, namaszczeni duchem Bożym, uznani za sprawiedliwych, 

święte kapłaństwo, członkowie domu Bożego, którzy są w Nowym 

Przymierzu, a zatem są latoroślami w Prawdziwym Krzewie Winnym, a ich 

modlitwy są ofiarowane Ojcu jako "Abba, Ojcze". Dzieje się tak, ponieważ  

"Bóg nie jest stronniczy, ale w każdym narodzie człowiek, który się go boi i czyni to, 

co prawe, jest mu przyjemny" (Dz. Ap. 10:34, 35). Wszyscy inni opisani w 

Chrześcijańskich Pismach Greckich są niewierzący (co obejmuje 

fałszywych braci). Zasadniczo jedyne dwie klasy w Piśmie Świętym to 

"sprawiedliwi" i "niesprawiedliwi" (w tym fałszywi bracia). W rzeczywistości 

każdy, kto chce być chrześcijaninem, musi przyjąć Chrystusa zgodnie z 

określonymi przez Niego warunkami. Teraz przyjrzymy się szczegółom tych 

warunków. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są dziećmi Bożymi 

Jezus powiedział Nikodemowi, że "jeśli się ktoś nie narodzi na nowo (dosł. 

'narodzi się z góry'), nie może ujrzeć królestwa Bożego" (Jana 3:3). Poniższe wersety 

pokazują, że każdy, kto uwierzy i przyjmie Jezusa, doświadczy nowych 

narodzin jako narodzony z góry, tak że "narodzi się z Boga" i będzie Jego 

dzieckiem: 

"Każdy, kto wierzy, że Jezus jest Chrystusem, narodził się z Boga" (1 Jana 5:1). 

"[...] wszystkim, którzy Go przyjęli, dał moc, aby się stali dziećmi Bożymi" (Jana 

1:12). 

"Wszyscy jesteście synami Bożymi dzięki wierze w Chrystusa Jezusa". 
(Gal. 3:26). 

"Albowiem otrzymaliście nowe narodzenie (...) przez słowo [tj. dobrą nowinę 

zgodnie z wersetem 25] Boga żywego i trwałego (...)". 

(1 Piotra 1:23). 

Dlatego tylko niewierzący nie doświadczają duchowego odrodzenia, ponieważ 

"słowo Jezusa nie czyni wśród nich postępu" (Jana 8:37). Jeśli ktoś nie jest synem 

Bożym, nie ma prawa zwracać się do Jehowy jako do swego Ojca. Nie można 

przyjąć Chrystusa, jeśli nie przyjmie się Go na warunkach, jakie oferuje Pismo 

Święte. Obejmują one, że ktoś staje się synem Bożym, co w rzeczywistości jest 

nowym narodzeniem. Jeśli tak się nie stanie, nigdy nie doświadczymy 

Królestwa Bożego zgodnie ze słowami Jezusa z Jana 3:  

3, a zatem nie będziemy mieli perspektywy życia wiecznego. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są ochrzczeni w Chrystusa 



6 

Chociaż termin chrzest jest czasami używany metaforycznie, nie ma 

wzmianki o dwóch różnych rodzajach chrztu w sensie dosłownym; nie ma też 

wzmianki o dwóch różnych przeznaczeniach - jednym na ziemi, a drugim w 

niebie. Jezus zaoferował wszystkim uczniom wejście do królestwa Bożego, 

które, jak zobaczymy później, będzie na ziemi, aby  

"Jedno było ciało i jeden duch, tak jak zostaliście powołani do jednej nadziei waszego 

powołania; jeden Pan, jedna wiara, jeden chrzest; jeden Bóg i Ojciec wszystkich..." 

(Efez. 4:4). Nigdzie Pismo Święte nie mówi o drugim i innym powołaniu z inną 

nadzieją, ale "my wszyscy, którzy zostaliśmy ochrzczeni w Chrystusa Jezusa, 

zostaliśmy ochrzczeni w Jego śmierć" (Rzym. 6:3). (Rzym. 6:3). W rzeczywistości, 

Księga Dziejów Apostolskich pokazuje, że wszystkie chrzty były 

dokonywane "w imię Jezusa Chrystusa" (Dz 2:38, 8:16: 10:48). Tak więc 

chrześcijanie nie są chrzczeni w żadnej konkretnej organizacji ani w żadnym 

konkretnym kościele, ale tylko w Chrystusie Jezusie. Nigdzie w Piśmie 

Świętym nie ma nauki, która wskazywałaby, że istnieje druga klasa 

chrześcijan, którzy są ochrzczeni w kogoś innego niż Chrystus lub ciało 

chrześcijan Chrystusa. 

* Ci, którzy są prowadzeni przez Ducha Bożego 

(nie tylko dosłowne 144 000) są synami Bożymi 

Jak zostanie wykazane w dalszej części tego studium, "namaszczeni" 

chrześcijanie nie ograniczają się tylko do 144 000, ale wszyscy prawdziwi 

chrześcijanie są namaszczeni i są prowadzeni przez ducha Bożego. Tak więc 

nie ma oddzielnej grupy, która otrzymuje ducha Bożego w inny sposób; ale 

jeśli ktoś ma ducha Bożego, a nie sposób myślenia ciała, to jest jednym z 

synów Bożych, jak wyjaśnia Paweł: 

"Albowiem ci, którzy według ciała żyją, na rzeczy cielesne umysł swój kładą, ci 

zaś, którzy według ducha żyją, na rzeczy duchowe. Albowiem przywiązanie 

umysłu do ciała oznacza śmierć, a przywiązanie umysłu do ducha oznacza życie 

i pokój; ponieważ przywiązanie umysłu do ciała oznacza nieprzyjaźń z Bogiem, 

ponieważ nie jest ono poddane prawu Bożemu, ani w rzeczywistości nie może być. 

Tak więc ci, którzy są w harmonii z ciałem, nie mogą podobać się Bogu. Jednak 

jesteś w harmonii nie z ciałem, ale z duchem, jeśli duch Boży naprawdę w tobie 

mieszka. Jeśli zaś ktoś nie ma ducha Chrystusowego, ten do Niego nie należy 

...13 Jeśli bowiem żyjecie według ciała, na pewno umrzecie ...14 Wszyscy bowiem, 

których prowadzi duch Boży, są rzeczywiście synami Bożymi". 

(Rzym. 8:5-9, 14). 

Paweł pisze tutaj do chrześcijan, którzy są namaszczeni. Kontekst jest 

następujący: "Wszyscy (...) jako u m i ł o w a n i Boży, powołani, aby byli świętymi" 

(Rz 1:7). Jeśli odnosi się to tylko do 144 000 z nich, to nic w Liście do Rzymian 

nie odnosi się do "drugich owiec"! Jednak w żadnym z pism apostoła Pawła 

nie ma żadnych wskazówek, które wskazywałyby, że istnieją dwie klasy. 



7 

Rzeczywiście, "życie według ducha" i "nastawienie umysłu na ducha" są tym 

samym, co bycie "prowadzonym przez ducha Bożego", więc albo jesteśmy 

prowadzeni przez grzeszne ciało prowadzące do śmierci, albo jesteśmy 

prowadzeni przez ducha Bożego i jesteśmy Bożymi synami i córkami. Nie 

można być chrześcijaninem, nie będąc dzieckiem Bożym i nie będąc 

namaszczonym duchem Bożym.  

Paweł powiedział: "Z pewnością sądzę, że i ja mam ducha Bożego" (1 Kor. 7:40). 

Dlatego też powiedział do swoich współwyznawców: "Wszyscy bowiem, których 

prowadzi duch Boży, są rzeczywiście synami Bożymi. Nie otrzymaliście bowiem ducha 

niewoli, który by rodził lęk, ale otrzymaliście ducha przybrania za synów, w którym to 

duchu w o ł a m y : Abba, Ojcze!" (Rzym. 8:1415). Tak więc, ponieważ wszyscy 

prawdziwi chrześcijanie, którzy są "drugimi owcami", powstrzymują się od 

skupiania swoich umysłów na powodującym śmierć "ciele", są dziećmi 

Bożymi i mają z Nim pełną relację. 

JEŚLI KTOŚ NIE JEST PROWADZONY PRZEZ DUCHA BOŻEGO, BÓG NIE JEST JEGO OJCEM 

Nie ma rozdźwięku między Listem do Rzymian 8:15 a Ewangelią  

Mateusza 6:9, gdzie Jezus powiedział: "Musicie się tedy tak modlić: 'Ojcze nasz, 

któryś jest w niebiosach...'". Jeśli tak zwana klasa drugich owiec nie może 

"wołać: Abba, Ojcze!", to nie powinni też, dla spójności, modlić się: "Ojcze 

nasz, któryś jest w niebie". Nie mieliby wtedy żadnej relacji z Bogiem. Nie 

ma podstaw do twierdzenia, że odrębna klasa "pomazańców" o innym 

przeznaczeniu ma bliższą relację z Bogiem. 

TERMIN "ABBA" NIE MOŻE BYĆ UŻYWANY TYLKO PRZEZ WYBRANĄ GRUPĘ. 

Określenie "abba" jest intymnym, nieformalnym, ale pełnym szacunku 

terminem o znaczeniu pośrednim między angielskimi wyrażeniami "tata" i 

"mój ojciec". Jest jednak zapisane, że Jezus użył terminu "abba" tylko raz i to 

w prywatnej modlitwie (Mk 14:36). Jednak Jezus p r z e k a z a ł Modlitwę 

Pańską wszystkim chrześcijanom, którzy otrzymali od Niego polecenie 

używania terminu "ojciec" [gk pater (Mat. 6:9)]. Czy naprawdę istnieje jakaś 

różnica w znaczeniu tych dwóch terminów? Czy istnieje również różnica w 

tym, kto może ich używać? Istnieje szesnaście zapisanych przypadków, w 

których Jezus zwracał się do swojego Ojca w modlitwie. Czy mamy więc 

założyć, że ze wszystkich tych przypadków Jezus użył "abba" tylko przy 

jednej okazji zapisanej w Ewangelii Marka 14:36? Wydaje się to mało 

prawdopodobne, ale według International Standard Bible Encyclopedia, tom 

1, 

str. 3, istnieją językowe dowody gramatyczne wskazujące, że jest 

"prawdopodobne, że aramejskie "abba" było oryginalną formą adresu 

używaną w każdej z tych modlitw", więc jest mało prawdopodobne, aby 

Paweł w Liście do Rzymian 8:15 i Galacjan 4:6 nadał "namaszczonym" 

chrześcijanom bardziej intymny termin do  



8 

w modlitwie do Jehowy niż Jezus podał już w modlitwie Pańskiej. Tak więc, 

aby nazywać Boga Ojcem, trzeba być synem lub córką Boga. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są braćmi i siostrami 

Chrystusa 

Jezus stwierdził, że: 

"Kto pełni wolę Bożą, ten Mi jest bratem, siostrą i matką" (Mk 3:35; także Mt 

12:50 i Łk 8:21). 

Tak więc, ponieważ "drugie owce", tj. wszyscy pogańscy prawdziwi 

chrześcijanie, wypełniają wolę Bożą poprzez prawe życie i głoszenie 

Królestwa, oni również muszą być spokrewnieni z Chrystusem w opisany 

przez Niego sposób; a będąc bratem lub siostrą Chrystusa, jest się zatem 

synem lub córką Boga. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie muszą być w "Nowym 

Przymierzu" z Chrystusem jako Pośrednikiem. 

Pytania od czytelników w The Watchtower, 4/1/79, s. 31 pytają: 

Czy Jezus jest "pośrednikiem" tylko dla namaszczonych chrześcijan? ... W czasie, 

gdy Bóg wybierał tych, którzy mieli być przyjęci do nowego przymierza, apostoł 

Paweł napisał, że Chrystus był "jedynym pośrednikiem między Bogiem a ludźmi" 

(1 Tym. 2:5). Rozsądnie Paweł użył tutaj słowa "pośrednik" w ten sam sposób, w 

jaki zrobił to pięć razy, co miało miejsce przed napisaniem 1 Tymoteusza 2:5, 

odnosząc się do tych, którzy zostali wówczas przyjęci do nowego przymierza, dla 

którego Chrystus jest  

"pośrednikiem". Tak więc 

W tym ścisłym biblijnym sensie Jezus jest "pośrednikiem" tylko dla 

namaszczonych chrześcijan. Nowe przymierze zakończy się wraz z 

uwielbieniem resztki, która jest dziś w tym przymierzu zapośredniczonym przez 

Chrystusa. "Ten wielki tłum" "drugich owiec", który formuje się dzisiaj, 

nie jest objęty nowym przymierzem. Jednak przez ich łączenie się z 

Maluczkim Stadkiem ci, którzy są jeszcze w tym przymierzu, są objęci korzyściami 

płynącymi z nowego przymierza. 

W rzeczywistości Ciało Kierownicze Świadków Jehowy naucza, że to 

postawa "drugich owiec" (w interpretacji ŚJ "drugich owiec") wobec resztki 144 

000 zadecyduje o tym, czy zyskają one życie wieczne, czy też zostaną 

zniszczone. Ponieważ Ciało Kierownicze odmawia "drugim owcom" wejścia 

do Nowego Przymierza, odmawia im działania Jezusa jako ich pośrednika i 



9 

najwyższego kapłana. To zaprzeczenie stawia "drugie owce" poza prawdziwą 

relacją z Jehową, która może przyjść tylko przez Jezusa (Jana 14:6).  



10 

ABY BYĆ JEDNYM Z LUDU BOŻEGO, TRZEBA BYĆ W PRZYMIERZU 

Bóg zawsze postępował z ludźmi poprzez różne przymierza. Paweł 

wyjaśnia, że pogańscy chrześcijanie muszą być teraz w przymierzu, aby 

otrzymać Boże obietnice i być z Nim w relacji. Mówi więc do Efezjan 

pochodzenia pogańskiego: 

"[...] swego czasu wy, ludzie z narodów według cielesnego pochodzenia, byliście 

nazywani 'nieobrzezaniem' przez tych, których nazywano 'obrzezaniem' [...] w 

owym czasie byliście bez Chrystusa, wyobcowani ze stanu Izraela, obcy 

przymierzom obietnicy i nie mieliście nadziei, i byliście bez Boga na świecie" 

(Efez. 2:11, 12). 

Dlatego "inne owce" również powinny być w przymierzu, aby n i e były "bez 

Boga". Jeśli ktoś nie jest w Nowym Przymierzu, znajduje się poza zbawczym 

zarządzeniem Boga przez Jezusa Chrystusa i właśnie tam Ciało Kierownicze 

umieściło wszystkie "inne owce" ŚJ! Jeśli jednak ktoś zdecyduje, że powinien 

być w tym przymierzu, nie jest to kwestia braku pokory, ale tego, że uznaje to 

za Boże zarządzenie dla wszystkich prawdziwych chrześcijan. 

ISTNIEJĄ TYLKO DWA PODSTAWOWE ZOBOWIĄZANIA 

Chociaż w Biblii odnotowano wiele różnych przymierzy, istnieją dwa 

szczególnie ważne dla chrześcijan. Paweł mówi o Hagar jako 

przedstawicielce Przymierza Prawa Mojżeszowego i o Sarze jako 

przedstawicielce Nowego Przymierza. Mówi on, 

"...te kobiety oznaczają dwa przymierza... Hagar oznacza Synaj... w niewoli (= 

Stare Przymierze)... Jeruzalem powyżej jest wolne... dzieci kobiety opuszczonej 

(Sary = Nowe Przymierze) są liczniejsze niż dzieci tej, która ma męża" (Gal. 4:24-

27). 

Należy więc zapytać: w którym z tych przymierzy znajdują się "drugie owce"? 

Mówienie, że jest się chrześcijaninem, ale zaprzeczanie, że jest się w Nowym 

Przymierzu z Bogiem, jest sprzecznością pojęć. 

JEZUS - POŚREDNIK WSZYSTKICH PRAWDZIWYCH CHRZEŚCIJAN 

Tak jak istnieje tylko jeden Bóg dla wszystkich chrześcijan, tak istnieje 

tylko jeden pośrednik między jednym Bogiem a wszystkimi chrześcijanami, 

jak napisał Paweł do Tymoteusza, mówiąc: "Albowiem jeden jest Bóg, jeden też 

pośrednik między Bogiem a ludźmi, człowiek, Chrystus Jezus" (1 Tym. 2:5). Jednakże 

pośrednictwo to jest dostępne dla całej ludzkości, jeśli tylko pragnie ona 

nawiązać relację z Bogiem. Nie obejmuje więc tylko "ludzi" z literalnej liczby 

144 000. Nie może być jednego pośrednika tylko dla wybranej grupy 144 000 

osób, a następnie 

zachowują się tak, jakby byli dodatkowym pośrednikiem dla innej grupy 

chrześcijan - "drugich owiec". Co więcej, prawdziwi chrześcijanie mają 



11 

nieśmiertelnego ludzkiego arcykapłana w niebie działającego jako pośrednik, 

tj. Jezusa, a nie 144 000 istot duchowych, które rzekomo zmartwychwstały w 

1918 roku. 

Co więcej, "[...] teraz Jezus otrzymał doskonalszą posługę, ponieważ jest także 

pośrednikiem odpowiednio lepszego przymierza [...] na podstawie lepszych obietnic" 

(Hbr 8:6) i "dlatego jest pośrednikiem nowego przymierza, aby ci, którzy zostali 

powołani, mogli otrzymać obietnicę wiecznego dziedzictwa, ponieważ śmierć 

nastąpiła dla uwolnienia ich przez okup od występków poprzedniego przymierza" 

(Hbr 9:15). Tak więc obietnice przychodzą tylko do tych, którzy mają Jezusa 

jako swojego pośrednika, a nie do jakiegokolwiek ciała zarządzającego. 

Ponieważ Jezus powiedział: "Ja jestem drogą i prawdą, i życiem. Nikt nie 

przychodzi do Ojca inaczej, jak tylko przeze Mnie" (J 14:6), dostęp do Ojca jest 

tylko dla tych, którzy mają Jezusa jako pośrednika między nimi a Ojcem. 

Tylko wtedy człowiek może "zbliżyć się do tronu niezasłużonej życzliwości ze 

swobodą mowy, abyśmy mogli otrzymać miłosierdzie i znaleźć niezasłużoną 

życzliwość, która pomoże nam we właściwym c z a s i e " (Hebr. 4:16). 

Jezus jest jedynym pośrednikiem dla wszystkich chrześcijan i tylko On 

działa jako większy Mojżesz (Dz 3:20-23), którego wszyscy chrześcijanie 

muszą bezpośrednio słuchać. Tak więc ciało ludzkie nie może zastąpić Jezusa 

jako pośrednika. Jeśli to nie Jezus jest naszym pośrednikiem, to kto 

pośredniczy w naszych modlitwach do Boga? Czy Jezus działa jako 

Najwyższy Kapłan, ale nie jako pośrednik? Rzeczywiście, te "drugie owce" 

słuchają głosu Jezusa (Jana 10:16), a On jest z nimi: "Bo gdzie są dwaj albo trzej 

z e b r a n i w imię moje, tam jestem pośród nich" (Mat. 18:20). Tak więc nawet 

niewielka liczba chrześcijan "drugich owiec", którzy są odizolowani od 

jakiejkolwiek organizacji, korzysta z opieki Jezusa. 

JEŚLI JESTEŚ CHRZEŚCIJANINEM, MUSISZ BYĆ W NOWYM PRZYMIERZU 

W relacji Mateusza o poleceniu Jezusa, by obchodzić pamiątkę, 

powiedział on o kielichu wina: 

"...Pijcie z niego wszyscy, bo to jest krew moja przymierza, która się za wielu 

wylewa na odpuszczenie grzechów" (Mat. 26:27, 28). 

Tak więc nie można być w relacji z Bogiem i mieć przebaczonych 

grzechów, jeśli nie jest się w Nowym Przymierzu i nie karmi się 

metaforycznie Jezusem, tak jak On to powiedział: 

"Jeżeli nie będziecie spożywali ciała Syna Człowieczego i nie będziecie pili krwi 

Jego, nie będziecie mieli życia w sobie. Kto spożywa moje ciało i pije moją krew, 

ma życie wieczne, a Ja go wskrzeszę w dniu ostatecznym" (Jana 6:53, 54). 

Obejmuje to spożywanie chleba i wina podczas Pamiątki. Ale ponieważ, 

zgodnie z interpretacją Ciała Kierowniczego, "drugie owce" nie karmią się 

Jezusem, ale niewolnikiem wiernym i roztropnym, tj. Ciałem Kierowniczym, 



12 

nie mogą na tej podstawie mieć życia wiecznego ani zmartwychwstać. W 

rzeczywistości istnieje błędny argument na ten temat przedstawiony w książce 

Reasoning from the Scriptures s. 268. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są domownikami Boga 

Apostoł Piotr powiązał bycie chrześcijaninem z byciem częścią domu  

Bożego, gdy powiedział: "Jeśli ktoś cierpi jako chrześcijanin ... Jest bowiem 

wyznaczony czas, aby sąd rozpoczął się od domu Bożego. A jeśli zacznie się od nas..." 

(1 Piotra 4:16, 17). Czy zatem ktoś naprawdę jest chrześcijaninem, jeśli nie jest 

częścią "domu Bożego"? Jednak tak zwana klasa "drugich owiec" nie jest 

uważana przez Organizację za część domu Bożego. Nie są też uważani za 

"latorośle w prawdziwym krzewie winnym", a mianowicie w Jezusie, co 

uniemożliwia im przynoszenie prawdziwych chrześcijańskich owoców (Jana 

15:1-8). 

* Ci, którzy są wierzący, są świętym kapłaństwem 

Podobnie jak w rzymskim katolicyzmie, Towarzystwo Strażnica twierdzi, 

że tylko wybrana grupa stanowi kapłaństwo w prawdziwym chrześcijaństwie. 

Są to resztki rzekomo literalnych 144 000 namaszczonych chrześcijan. Jednak 

apostoł Piotr pokazuje, że wszyscy, którzy praktykują wiarę, będąc 

wierzącymi, są tym świętym kapłaństwem: 

"[...] wy [...] jako żywe kamienie jesteście budowani w dom duchowy, aby 

stanowić święte kapłaństwo: [...] "Oto kładę na Syjonie kamień wybrany, 

drogocenny kamień węgielny, a nikt, kto pokłada w nim wiarę, nigdy nie będzie 

zawiedziony". Dla was więc jest on drogocenny, ponieważ jesteście wierzącymi"" 

(1 Piotra 2:5-8). 

Najwyraźniej kontrast jest tutaj między tymi, którzy są wierzący, a tymi, 

którzy nie wierzą. Wielki tłum twierdzi, że jest wierzący i dlatego powinien 

zaakceptować fakt, że jest częścią świętego kapłaństwa, a nie odrębną klasą 

chrześcijan. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są uznani za sprawiedliwych 

(nie tylko 144 000) 

Towarzystwo Strażnica naucza, że tylko literalne 144 000 zostało 

uznanych za sprawiedliwych. Jednak według apostoła Pawła, jeśli ktoś 

przyjmuje ofiarę okupu Chrystusa przez Jego śmierć, to zostaje pojednany z 

Bogiem i "uznany za sprawiedliwego", co oznacza po prostu, że ma teraz Bożą 

aprobatę, tj. jest akceptowany przez Boga, ponieważ: "za darmo zostali uznani 

za sprawiedliwych dzięki Jego niezasłużonej życzliwości przez uwolnienie przez okup 

złożony przez Chrystusa Jezusa" (Rz 3:24). Paweł kontynuował, stwierdzając: 



13 

"Jeśli bowiem, będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy pojednani z Bogiem przez śmierć 

Jego Syna, o ileż bardziej będziemy zbawieni przez Jego życie, teraz, gdy z o s t a l i ś 

m y pojednani..." (Rz 5:10). Tak więc nie można być chrześcijaninem, jeśli nie 

akceptuje się ofiary okupu złożonej przez Jezusa jako odnoszącej się do nas 

samych. Dlatego w chwili, gdy chrześcijanin przyjmuje łaskawy Boży dar 

okupu, zostaje pojednany z Bogiem i uznany za sprawiedliwego. Tak więc 

uznanie chrześcijanina za sprawiedliwego nie może wymagać zdania żadnego 

specjalnego testu w późniejszym terminie, na przykład pod koniec 

tysiącletniego panowania Chrystusa, jak naucza Towarzystwo. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są potomstwem Abrahama 

Towarzystwo naucza, że tylko literalne 144 000 namaszczonych 

chrześcijan jest duchowym potomstwem Abrahama. Jednak Paweł stwierdził, 

że "aby on [Abraham] był ojcem wszystkich, którzy mają wiarę" (Rzym. 4:11), a 

"drugie owce" z pewnością również mają wiarę i dlatego muszą być 

"potomstwem" Abrahama. Paweł powtórzył tę myśl, mówiąc: 

"Ci, którzy trwają w wierze, są synami Abrahama [...]. Tak więc ci, którzy 

trzymają się wiary, są błogosławieni razem z Abrahamem, który miał wiarę ... 

obietnice zostały wypowiedziane do Abrahama i jego potomstwa. Nie jest 

powiedziane: "i potomstwu twemu" w sensie wielu. Mówi raczej: "i potomstwu 

twemu" w sensie jednego, którym jest Chrystus" (Gal. 3:7, 9, 16). 

Paweł pisał do Galatów, przedstawiając tę samą myśl łączącą "wiarę" z 

przynależnością do Chrystusa, a tym samym z byciem duchowym 

potomstwem (nasieniem) Abrahama. Napisał tak: 

"W rzeczywistości wszyscy jesteście synami Bożymi przez wiarę w Chrystusa Jezusa. Bo 

wy wszyscy, którzy zostaliście ochrzczeni w Chrystusie, przyoblekliście się w Chrystusa... 

wszyscy jesteście jedną osobą w jedności z Chrystusem Jezusem".  



14 

Co więcej, jeśli należysz do Chrystusa, naprawdę jesteś potomstwem Abrahama z 

obietnicą" (Gal. 3:26-29). 

Tak więc "wielka rzesza" (inne owce) musi "należeć do Chrystusa" poprzez 

wiarę w Niego, co również czyni ich synami Bożymi, a zatem duchowym 

potomstwem Abrahama - On jest ich duchowym ojcem, ponieważ mają wiarę. 

To błogosławieństwo spływało na chrześcijan już w pierwszym wieku. 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie muszą pozostać spisani w "Zwoju 

Życia" 

Zarówno księga życia (gk biblos = księga zapisów, według 

greckoangielskiego leksykonu Bauera), jak i zwój życia Baranka (gk biblion = 

długo pisana kompozycja (Bauera), a nie "mała książka" (jak w KIT) sugerują 

przyznanie życia wiecznego wszystkim chrześcijanom. Zwój Baranka jest 

"zwojem żywych" według Williama Barclaya. Nie ma znaczącej różnicy 

między tymi dwiema księgami w odniesieniu do tego, czyje imiona są w nich 

zapisane, ponieważ konteksty obu dotyczą wszystkich chrześcijan. I tak: 
"Pozwolono jej [dzikiej bestii] prowadzić wojnę ze świętymi i podbijać ich, i dano 

jej władzę nad każdym plemieniem, ludem, językiem i narodem. I oddadzą jej 

pokłon wszyscy, którzy mieszkają na ziemi. Od założenia świata ani jedno z ich 

imion nie zostało zapisane w zwoju życia Baranka, który został zabity" (Obj. 

13:7, 8). 

Okazuje się, że wszyscy poza "świętymi" oddają cześć "dzikiej bestii" i 

dlatego ich imiona nie są "zapisane w zwoju życia Baranka", więc nie 

otrzymają życia. Dlatego wszyscy prawdziwi chrześcijanie muszą być 

"świętymi" i dlatego muszą być w Nowym Przymierzu. Jak powiedział Jezus: 

"Kto zwycięży, będzie przyodziany w białe szaty, a ja nie wymażę jego imienia z księgi 

żywota, lecz uznam jego imię przed moim Ojcem i przed Jego aniołami" (Obj. 3:5). 

To dlatego Jan postrzegał wszystkich chrześcijan czasów ostatecznych jako 

namaszczonych: 

"wielki tłum, którego nikt nie był w stanie policzyć, ze wszystkich narodów, 

plemion, ludów i języków, stojący przed tronem i przed Barankiem, ubrani w białe 

szaty; a w ich rękach były gałązki palmowe .... Natychmiast więc rzekłem do 

Niego: "Panie mój, ty jesteś tym, który wie". A on rzekł do mnie: "Ci [wielki tłum] 

są tymi, którzy wychodzą z wielkiego 

ucisku i wyprali swe szaty, i wybielili je we krwi Baranka" (Obj. 7:9, 14). 

Śmiertelnym skutkiem nie bycia namaszczonym chrześcijaninem jest to, że 

"ktokolwiek nie został znaleziony zapisany w księdze życia, został wrzucony do 

jeziora ognia" (Obj. 20:15). Tak więc wielka rzesza innych owiec również musi 

być ubrana w białe szaty (7:9, 14), które oznaczają sprawiedliwe czyny 



15 

świętych (19:8). Posiadanie tych białych szat zewnętrznych pozwala im 

zachować swoje imiona w księdze żywota (3:5). Jeśli tego nie zrobią, zostaną 

wrzuceni do jeziora ognia (20:15). Jest więc oczywiste, że wszyscy 

chrześcijanie muszą zachować swoje imiona zapisane w "zwoju życia 

Baranka". 

* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie będą mieli taką samą 

jakość przyszłego życia 

Pomysł, że 144 000 chrześcijan otrzyma nieśmiertelność, a "wielka 

rzesza" chrześcijan otrzyma jedynie życie wieczne, wprowadza fałszywe i 

nienaturalne rozróżnienie między tymi dwoma terminami i nie ma podstaw 

dla tego pomysłu w Piśmie Świętym. Aby ktoś mógł żyć wiecznie, 

potrzebowałby "niezniszczalnego (nieprzekupnego) ciała", które jest 

opisane w 1 Koryntian 15:52 dla tych, którzy mają nieśmiertelność. Termin 

"życie wieczne" to zoe aionion oznaczający "życie przyszłego wieku". Był to 

termin, który Jezus zastosował do wszystkich, którzy pójdą za Nim. Podał 

również jedno stwierdzenie wskazujące na nieśmiertelność, gdy powiedział: 
"[...] ci, którzy zostali uznani za godnych zdobycia tego systemu rzeczy i 

zmartwychwstania, ani się nie żenią, ani nie wychodzą za mąż. W rzeczywistości 

nie mogą już umrzeć, bo są jak aniołowie" (Łukasza 20:35-36). 

Później Jezus, za pośrednictwem apostoła Pawła, ujawnił więcej na temat 

jakości "życia przyszłego wieku" i jego nieskończoności z powodu posiadania 

niezniszczalnego ciała wraz z mocą i chwałą (1 Kor. 15:43, 54). Jednak nawet 

to jest pochodną nieśmiertelnością, ponieważ tylko Bóg ma absolutną 

nieśmiertelność (1 Tym. 6:16; 1:17). W rzeczywistości bycie niezniszczalnym 

jest główną cechą nieśmiertelności, która daje życie wieczne. 

Teraz rozważymy biblijne czynniki, które pokazują, że "wielki tłum" z 

Objawienia 7 to nie tylko prawdziwi chrześcijanie, ale także ci sami, co 

"święci", co jest biblijnym terminem określającym "namaszczonych" 

chrześcijan, tj. tych, którzy zostali namaszczeni Bożym duchem świętym. 

§ 

3 

"Wielki tłum" to namaszczeni 

chrześcijanie 



16 

Objawienie 7:9-17 

Jan otrzymuje obraz innej grupy niż 144 000, a mianowicie wielkiego tłumu 

ze wszystkich grup etnicznych. Jan mówi więc: 

"Potem ujrzałem, a oto wielki tłum, którego nie mógł nikt policzyć, ze wszystkich 

narodów, plemion, ludów i języków, stojący przed tronem i przed Barankiem, 

ubrany w białe szaty, a w ich rękach były gałązki palmowe. I krzyczeli donośnym 

głosem, mówiąc: "Zbawienie zawdzięczamy Bogu naszemu, który siedzi na tronie, 

i Barankowi". Wszyscy aniołowie stali wokół tronu, starsi i cztery żywe istoty, i 

padli twarzą na ziemię przed tronem i oddali pokłon Bogu, mówiąc: "Amen! 

Niech będzie cześć i chwała, i mądrość, i dziękczynienie, i cześć, i moc, i siła Bogu 

naszemu na wieki wieków. Amen." W odpowiedzi jeden ze starszych powiedział 

do mnie: "Ci, którzy są ubrani w białe szaty, kim oni są i skąd przybyli?". 

Natychmiast więc powiedziałem do niego: "Panie mój, ty jesteś tym, który wie". 

A on rzekł do mnie: "To są ci, którzy wychodzą z wielkiego ucisku, i oni wyprali 

swoje szaty i uczynili je białymi we krwi Baranka. Dlatego stoją przed tronem 

Boga (gr. enopion) i dniem i nocą pełnią dla Niego świętą służbę w Jego świątyni 

(gr. naos), a Zasiadający na tronie rozłoży nad nimi swój namiot. Nie będą już 

łaknąć ani pragnąć, ani słońce nie będzie na nich padać, ani żaden upał, bo 

Baranek, który jest pośrodku tronu, będzie ich pasterzem i poprowadzi ich do 

źródeł wód życia. I otrze Bóg wszelką łzę z ich oczu". 

Fragment ten informuje nas, że "wielki tłum" to chrześcijanie czasów 

ostatecznych, którzy przechodzą "wielki ucisk", a zatem ciało to nie obejmuje 

tych chrześcijan, którzy zmarli przed rozpoczęciem wielkiego ucisku i 

zostaną wskrzeszeni po jego zako ń czeniu. (Zobacz moją książkę: 

Przyszły triumf Mesjasza). 

Jednakże, gdy porówna się niektóre kluczowe szczegóły w Objawieniu 

dotyczące "świętych", staje się oczywiste, że ci z "wielkiego tłumu" są tacy 

sami jak "święci", a mianowicie namaszczeni chrześcijanie. 

Porównanie wielkiego tłumu ze świętymi 

MAJĄ TĘ SAMĄ LOKALIZACJĘ DO ODDAWANIA CZCI BOGU 

Święci mają stać się filarami "w świątyni (gr. naos = sanktuarium) i w 

żaden sposób nie będą już z niej wychodzić" jako "ci, którzy oddają tam 

cześć w naos". (Obj. 3:12). Są oni również postrzegani jako oczyszczeni 

kapłani "stojący obok szklanego morza". 

Wielki tłum "jest także przed tronem Boga i dniem i nocą oddaje Mu 

świętą służbę w Jego świątyni (gr. naos = sanktuarium)". (Obj. 7:15). 

Czynniki te silnie wskazują, że wszyscy oni muszą należeć do tej samej grupy 

ludzi. 

....................... 

MAJĄ TEN SAM PRAWY UBIÓR 



17 

Święci noszą "jasny, czysty, delikatny len", który jest interpretowany jako 

"sprawiedliwe czyny świętych" (Obj. 19:8) 

Wielki tłum, który również jest ubrany w kapłańskie "szaty wybielone 

krwią Baranka" (Obj. 6:11) i który dlatego musi również wykazywać się 

takimi sprawiedliwymi uczynkami jak święci (Obj. 9:12). (Obj. 9:12). 

Wbrew nauczaniu Towarzystwa Strażnica jest oczywiste, że wielki tłum i 

święci to jedno i to samo, a mianowicie namaszczeni chrześcijanie. Pokazuje 

to nieograniczoną liczbę prawdziwych i namaszczonych chrześcijan, którzy 

"wyjdą z wielkiego ucisku". 

Łączna liczba wszystkich namaszczonych chrześcijan 

musi przekraczać 144 000. 

W alegorii Pawła wykorzystującej Sarę i Hagar mówi on: "...bo dzieci  
[wszyscy chrześcijanie] kobiety opuszczonej są liczniejsze niż dzieci [Izraelici] tej, która 

ma m ę ż a " (Gal. 4:27). Jednak liczba 144 000 nie jest liczniejsza niż miliony 

Izraelitów, czy to według jakiegokolwiek spisu ludności w starożytności, czy 

w czasie, gdy Jan pisał Objawienie, czy nawet w czasie końca. Dlatego pełna 

liczba namaszczonych chrześcijan będzie znacznie większa niż 144 000. Już 

w pierwszym i drugim wieku istniały setki tysięcy chrześcijan 

namaszczonych duchem świętym. W rzeczywistości historia pokazuje, że 

Liczba 144 000 namaszczonych chrześcijan została osiągnięta w ciągu pięciu 

lat od historycznego przemówienia apostoła Piotra w dniu Pięćdziesiątnicy. 

Tak więc, jeśli interpretacja Organizacji była poprawna, to wszystkie 144 000 

pozycji zostały wyraźnie obsadzone na długo przed 19th  i 20th  wiekami. Fakt, 

że 144 000 jest stałą liczbą w przeciwieństwie do "wielkiego tłumu, którego 

nikt nie był w stanie policzyć", może wynikać z faktu, że użycie takiej 

struktury organizacyjnej jest po prostu Bożym sposobem na powiedzenie, że 

jest ona kompletna i nie brakuje w niej ani jednego chrześcijanina. 

Faktem historycznym jest to, że według Towarzystwa w 1935 roku żyło 52 

465 osób z tak zwanej elitarnej klasy ŚJ. Oznacza to, że we wszystkich 

poprzednich latach chrześcijaństwa tylko 91 535 (91 535 + 52 465 = 144 000) 

zostało wybranych na prawdziwych chrześcijan w ciągu ponad 1800 lat; 

podczas gdy w ciągu zaledwie kilku dekad wczesnej historii Strażnicy Bóg 

rzekomo był w stanie wybrać 52 465. Jest to całkiem nierozsądna propozycja 

w świetle dynamicznej pracy apostołów i innych pierwszych chrześcijan (Dz 

2:40-47; 5:12-16). Wszystkie 144 000 miejsc powinno było zostać 

obsadzonych do końca II wieku. 

Rzeczywista historia chrześcijaństwa pokazuje, że nawet w pierwszym i 

drugim wieku było już setki tysięcy namaszczonych chrześcijan. B. Reike 

podaje jeden z konserwatywnych szacunków, że do 67 r. n.e. było około 40 

000 chrześcijan, z łączną liczbą 320 000 n a przełomie I i II wieku. Niektórzy 



18 

podają wyższe szacunki s i ę g a j ą c e 100 000 w Jerozolimie przed diasporą 

i ponad 26 000 w samym Efezie. 

Tak więc, jeśli interpretacja Towarzystwa Strażnica była poprawna, to 

wszystkie 144 000 miejsc zostało wyraźnie obsadzonych na długo przed 19 th  

i 20th  wiekami. Dlatego wyjaśnienie Organizacji, że przepowiedziana wielka 

apostazja oznaczała, że niewielu pozostało namaszczonymi chrześcijanami 

we wczesnych wiekach, upada, ponieważ apostazja odnotowana w Ewangelii 

Mateusza 24 i 2 Liście do Tesaloniczan 2 jest wydarzeniem przyszłym i nie 

dotyczy wczesnych wieków. Co więcej, skąd Towarzystwo mogło wiedzieć, 

że w 19th  i 20th  wieku były jakiekolwiek wakaty, nie mówiąc już o znajomości 

dokładnej liczby? Niemniej jednak należy zapytać: Dlaczego Bóg miałby 

odmawiać ogromnej większości chrześcijan z początku wieku tego samego 

przeznaczenia lokalizacyjnego, co 144 000, aby przeznaczenie to mogło być 

przyznane tylko tym, którzy żyli w latach 1879-1934? 

Inne czynniki wskazujące na to, że będzie więcej niż 144 

000 namaszczonych chrześcijan 

• Nie ma wzmianki o tym, by apostołowie lub pierwsi chrześcijanie 

prowadzili zapiski, by wiedzieć, kiedy liczba 144 000 została osiągnięta.  

Dlaczego 

Czy Jezus nie dał swoim uczniom do zrozumienia, że w sumie będzie ich 

tylko 144 000? Jednak nigdy nawet nie zasugerował takiego pomysłu. 

• Jeśli Jezus powrócił niewidzialnie w 1914 roku, dlaczego pozostali ze 144 

000 nie zaprzestali przyjmowania pamiątkowych emblematów w tym 

dniu lub przynajmniej do arbitralnej daty 1935 roku. Paweł mówi, że tak 

właśnie powinno się stać, to znaczy: "Ilekroć bowiem spożywacie ten 

bochenek i pijecie kielich, śmierć Pańską głosicie, aż przyjdzie" (1 Kor. 11:26). 
Rozdział 34 tej księgi pokazuje, że Jezus powróci tylko raz. Tak więc, 

jeśli jego paruzja rozpoczęła się w 1914 roku, to już przybył (Gk elthe) i 

chrześcijanie nie muszą już kontynuować "głoszenia śmierci Pana" w 

pamiątce obchodzonej przez ŚJ. 

• W Objawieniu 7 144 000 pojawia się na scenie po otwarciu 6th  pieczęci, 

przed wylaniem gniewu Bożego na niegodziwców, a więc nie obrazują 

wszystkich namaszczonych chrześcijan od pierwszego wieku. 

• Każdy indywidualny chrześcijanin jest "zapieczętowany duchem 

świętym" w momencie, gdy zostaje ochrzczony jako chrześcijanin; 

jednak książka Towarzystwa Objawienie (str. 115) stwierdza, że 

pieczętowanie 144 000 w Objawieniu 7 polega na byciu  



19 

"zapieczętowanym duchem świętym" jako namaszczeni chrześcijanie od 

czasu Pięćdziesiątnicy 33 roku n.e.. Jednak Objawienie 7 jest osadzone w 

kontekście czasu końca i nie pokazuje, że to szczególne pieczętowanie 

przez anioła jest długim procesem, który byłby potrzebny, gdyby było to 

pieczętowanie duchem świętym. Dlatego bardziej prawdopodobne jest, 

że to pieczętowanie jest symbolicznym oznaczeniem 144 000 w celu 

zidentyfikowania ich jako należących do Boga, aby byli chronieni w 

czasie, gdy gniew Boży wyleje się na niegodziwców. Odzwierciedla to 

opis z Księgi Ezechiela 9:4-6. 

• Chociaż, jak pokazuje większość komentatorów, nie jest łatwo 

zidentyfikować 144 000 jako chrześcijan lub etnicznych Żydów, mam 

nadzieję wykazać, że 144 000 jest w rzeczywistości obrazem resztki 

etnicznych Żydów. Stanowi to zmianę w moim stanowisku na ten temat 

Liczba 144 000 jest najprawdopodobniej symboliczna 

Argument Towarzystwa Strażnica, że liczba 144 000 jest dosłowna, opiera się 

na kilku argumentach. Są to: 

▪ W Objawieniu 7:4 i 7:9 144 000 musi być liczbą dosłowną, ponieważ jest 

przeciwstawiona "wielkiemu tłumowi, którego nikt nie był w stanie". 

do liczby". Z pozoru może się to wydawać logiczne i ma pewne zalety. 

Jednak w rzeczywistości niekoniecznie jest to kontrast między liczbą 

stałą a liczbą nieokreśloną, ale raczej między liczbą symboliczną a liczbą 

nieokreśloną, jak zostanie to pokazane. 

▪ Ponieważ Objawienie 21:14 mówi o dosłownych "12 apostołach", dlatego 

wielokrotności tego muszą być również dosłowne. Tak jednak nie jest, 

ponieważ liczba 12 jest również używana w odniesieniu do: 12 bram, 12 

aniołów, 12 plemion, 12 kamieni węgielnych, miary 12 000 stadiów i 

muru o wysokości 144 łokci (12 x 12). Wszystko to silnie wskazuje na 

symboliczne u ż y c i e liczby 12. 

▪ Objawienie 14:4 opisuje 144 000 chrześcijan jako "pierworodnych", a zatem 

muszą oni być oddzieleni od "wielkiego tłumu" i mieć dosłowną liczbę. 

Jednak może to co najwyżej wskazywać, że 144 000 jest grupą odrębną 

od wielkiego tłumu, ale nie jest dowodem na to, że liczba 144 000 jest 

rzeczywiście dosłowna lub nawet dotyczy chrześcijan. 

Tak więc żaden z punktów Towarzystwa nie jest absolutnym dowodem na to, 

że liczbę tę należy postrzegać jako dosłowną. Istnieją jednak inne czynniki, 

które całkowicie osłabiają interpretację Strażnicy. W rzeczywistości, 



20 

ponieważ Księga Objawienia zawiera dużą ilość symboliki, rozdziały 7: 4-8 i 

14: 1-5 są również oznaczone jako zawierające pewną ilość symboliki. 

Rzeczywiście, analiza różnych opisów w Objawieniu wskazuje, że liczbę 

144 000 należy traktować raczej jako symboliczną niż dosłowną, jak uznaje 

większość komentatorów. 

Powody dla symbolicznej interpretacji liczby 144 

000 

Strażnica faktycznie naucza, że niektóre z poniższych szczegółów w Objawieniu 

są symboliczne: 

• W Objawieniu 7:3 zapieczętowanie tej liczby nie jest dosłownym 

fizycznym zapieczętowaniem, ale jest symboliczne. 

• W Objawieniu 7:4-8 wyraźną sprzecznością jest stwierdzenie, że 144 000 

jest liczbą dosłowną, ale każde z plemion jest przenośnią. To sprawiłoby, 

że liczba 12 000 straciłaby znaczenie. Dlatego l i c z b a 144 000 musi 

być symboliczna, podobnie jak liczba 12 000. 

• W Objawieniu 14:1 naznaczenie imieniem Jezusa i Ojca nie jest 

dosłownym naznaczeniem, ale symbolicznym działaniem. 

• W Objawieniu 14:4 144 000 jest opisanych jako "ci, którzy nie skalali się z 

kobietami; w rzeczywistości są dziewicami". Jest to wyraźnie symboliczny 

opis podany przez samą Strażnicę. Rzeczywiście, wielu namaszczonych 

chrześcijan jest żonatych lub było żonatych, a więc nie są dziewicami. 

Fakt ten wskazuje zatem, że liczba ta jest również symboliczna. 

• W Objawieniu 14:5 ci nie mogli być dosłownie "bez skazy", ponieważ są 

niedoskonałymi ludźmi, a zatem nigdy nie mogli dosłownie "nie mieć 

podstępu w ustach" - nawet jeśli przypadkowo tak było! 

• Wydaje się raczej sprzeczne, że Towarzystwo przyjmuje liczbę 144 000 

jako dosłowną, podczas gdy w rzeczywistości przyjmuje 144 łokcie z 

Obj. 21:17 jako przenośnię, podobnie jak wiele innych liczb w 

Objawieniu, np. 12 000 furlongów. 

Tak więc w Objawieniu 7 Jan słyszy liczbę, która jest dwunastoma 

podniesionymi do kwadratu, a następnie pomnożonymi przez tysiąc - liczbami 

o znaczącym znaczeniu przenośnym. W Księdze Objawienia 21:16, 17 liczba 

12 000 furlongów Nowego Jeruzalem i 144 łokcie grubości muru są 

traktowane w literaturze Strażnicy jako liczby przenośne. (Objawienie - jego 

wielki punkt kulminacyjny w zasięgu ręki!, s. 307). Tak więc, aby zachować 

spójność, liczba 144 000 z Objawienia 7 i 14 powinna być również rozumiana 



21 

jako liczba symboliczna. Z pewnością w swoich wczesnych latach 

Towarzystwo Strażnica łączyło ze sobą teksty, w których nie było żadnego 

związku biblijnego ani logicznego. Nie ma więc biblijnego powodu, by Ciało 

Kierownicze nauczało, że istnieje elitarna klasa chrześcijan o innym 

przeznaczeniu niż wszyscy inni prawdziwi chrześcijanie. Inne grupy 

chrześcijańskie mogą to zrozumieć, ale niestety każdy nowy Świadek Jehowy 

jest wprowadzany w tę fałszywą koncepcję na wczesnym etapie studiowania 

informacji Strażnicy i akceptuje ją bez właściwego zrozumienia tekstów lub 

rozważenia reszty Pisma Świętego w tej kwestii. 

Teraz musimy dokładnie zbadać, kim są 144 000. Są oni  
"zapieczętowani z każdego plemienia synów Izraela" (Obj. 7:4). 

UWAGA: W przeciwieństwie do nauczania Strażnicy, Pismo Święte nigdy nie mówi o resztce 

144 000, ale raczej o resztce Izraela (Micheasza 2:12; Ozeasza 3:5; Rzymian 9:27). 

§ 

4 

Przywrócenie przyszłości Resztki etnicznego 

Izraela 

Jak zostanie wykazane w dalszej części tej książki, hebrajskie proroctwa 

dotyczące Izraela nie powinny być alegoryzowane w celu stworzenia teologii, 

która całkowicie zastępuje etniczny Izrael Izraelem duchowym. Wynika to z 

faktu, że ani Jezus, ani jego naśladowcy nie uczynili tego w odniesieniu do 

dziesiątków proroctw wskazujących na przyszłość etnicznego Izraela. 

Rozpocznie się ona od bogobojnej resztki Izraela, która pod koniec czasu 

wielkiego ucisku przyjmie Jezusa jako Mesjasza. 

Paweł wyjaśnia w Liście do Rzymian 11, że chociaż niewierzący Izrael 

jest obecnie wykluczony z grona ludu Bożego z powodu niewiary, nie będzie 

tak na stałe, ponieważ Jehowa przewiduje znaczną resztkę naturalnego 

Izraela, który przyjmie Jezusa jako Mesjasza w czasie Jego przyszłego 

powrotu. Odnosząc się do stwierdzenia Pawła o "częściowym przytępieniu 

zmysłów" Izraela, mówi on dalej: 

"To prawda, że w odniesieniu do dobrej nowiny oni [niewierzący Żydzi] są wrogami 

ze względu na was; ale w odniesieniu do Bożego wybrania są umiłowani ze 

względu na swoich przodków. Bo dary i powołanie Boże nie są rzeczami, których 

będzie żałował ("nie są nieodwołalne" w wielu wersjach)" (Rz 11:28-29). 



22 

W rzeczywistości większość naszego zrozumienia tego tematu pochodzi z 

analizy wielu dosłownych proroctw dotyczących przywrócenia Izraela w 

Pismach Hebrajskich, które zostały później potwierdzone w Liście do 

Rzymian 

11. Tak więc badacz Biblii dr Robert Shank stwierdza, że: 

W Starym Testamencie znajduje się ponad sto proroctw dotyczących 

narodowej odbudowy Izraela, odbudowy, która obejmie ponowne 

zgromadzenie do ziemi, odbudowę jako państwa politycznego, przyjęcie 

Mesjasza i duchową odnowę ("obrzezanie serca"), przywrócenie 

królestwa Dawida oraz złoty wiek pokoju i dobrobytu pod panowaniem 

Mesjasza. Fragmentów tych nie należy interpretować jako 

wypełniających się w Kościele, ponieważ 

mówią o konkretnych sprawach, które mogą odnosić się tylko do Izraela. 

Nie należy ich interpretować jako odnoszących się raczej do nieba niż do 

ziemi, ponieważ odnoszą się one konkretnie do ziemskiej ziemi Izraela i 

miasta Jerozolimy. 

Aż do przyjścia Mesjasza i Jego Królestwa, s. 79. 

Z pewnością nie oznacza to, że każdy Izraelita zostanie zbawiony, ale że 

naturalny Izrael jako naród zostanie zbawiony. New International Bible 

Commentary (s. 1338) stwierdza, że: "Cały Izrael oznacza Żydów jako 

zbiorową całość, a nie arytmetyczną sumę wszystkich indywidualnych 

Żydów". Dzieje się tak dlatego, że termin "Izrael" może być spełniony w 

znaczeniu resztki, jak mówi Jehowa: "Z pewnością zgromadzę was wszystkich,  

Jakubie; zgromadzę resztkę Izraela" (Micheasza 2:12 ESV). Jest to hebrajski 

paralelizm pokazujący, że "wy wszyscy, Jakubie" = "resztka Izraela"; w 

rzeczywistości wiele proroctw dotyczących przywrócenia Izraela dotyczy 

tylko resztki, która przetrwa. Niemniej jednak niewierzący Żydzi nie zostaną 

zbawieni, ponieważ: 

"...w całej ziemi - oświadcza Jehowa - dwie jej części zostaną odcięte i zginą, a 

trzecia część w niej pozostanie. I przeprowadzę trzecią część przez ogień; i 

udoskonalę ich tak, jak udoskonala się srebro, i wypróbuję ich tak, jak 

wypróbowuje się złoto. Będą wzywać mego imienia, a ja im odpowiem. Powiem: 

"Oni są moim ludem", a oni powiedzą: "Jehowa jest naszym Bogiem"" (Zach. 

13:8-9). 

Apostoł Paweł podsumowuje te stwierdzenia, pokazując, że to przyszła 

resztka Izraela będzie zbawiona. Mówi on: 

"Co więcej, Izajasz woła o Izraelu: "Choćby liczba synów Izraela była jak piasek 

morski, ocaleje tylko resztka. Jehowa bowiem dokona rozliczenia na ziemi, 

kończąc ją i skracając"" (Rzym. 9:27, 28). 



23 

Nie odnosi się to jednak do "resztki" Izraela, która przyjęła Chrystusa "w 

obecnym czasie", tj. w czasach Pawła (Rz 11:5), ale raczej do ocalenia resztki 

naturalnego Izraela w przyszłym czasie, kiedy Jehowa osądzi i zniszczy 

niegodziwą ludzkość. W starożytnych proroctwach Jehowa stwierdza: "Potem 

zgromadzę resztkę moich owiec ze wszystkich ziem, do których je rozproszyłem, i s p 

r o w a d z ę je z powrotem na ich pastwiska, i będą płodne, i staną się liczne" (Jer. 

23:3). 

Czy naprawdę istnieje "Resztka" w Sensie Stosowanym? przez 

Towarzystwo Strażnica? 

Ze względu na stosowanie katolickiego podejścia alegorycznego z jego 

teologią zastąpienia, Towarzystwo błędnie stosuje termin "resztka" używany 

w Pismach Hebrajskich do tych rzekomo "namaszczonych" chrześcijan, 

którzy wciąż są na ziemi (większość ze 144 000 została rzekomo zabrana do 

nieba w 1919 r.), tak jakby byli to pozostali ze 144 000. Gdyby oprzeć się na 

corocznych uczestnikach Pamiątki, liczba ta wynosiłaby 18 000 chrześcijan. 

Jednak w Pismach Hebrajskich termin "resztka" jest konsekwentnie 

stosowany albo do literalnych Izraelitów, albo do pozostałych z narodów. 

Ponadto, w przeciwieństwie do sposobu, w jaki Towarzystwo stosuje ten 

termin lub jego koncepcję, Chrześcijańskie Pisma Greckie stosują go na 

kilka sposobów, takich jak: 

1) Skruszona resztka Żydów odpowiadająca na przesłanie Jana Chrzciciela 

(Mat. 3:1-12). 

2) Stosunkowo "nieliczni" Żydzi, którzy odpowiedzieli na przesłanie Jezusa 

(Mat. 7:14). 

3) Według Pawła tylko resztka naturalnego Izraela będzie zbawiona (Rzym. 

9:27). 

4) Stwierdzenie Pawła, że "w obecnym czasie jest resztka [z 

Żydów], wybranych przez niezasłużoną życzliwość" (Rz 11:5). 

5) Resztka zboru w Tiatyrze (Obj. 2:24-29) i "kilka imion w Sardis" (Obj. 3:4) 

to ci chrześcijanie, którzy pozostali wierni. Najwyraźniej większość 

okazała się niewierna. 

6) "Pozostali" z potomstwa niewiasty to ciało chrześcijan wiernie 

znoszących czas ostatecznych prześladowań (Obj. 12:7-17). 

Jedyne przypadki możliwej koncepcji resztki odnotowane powyżej, które nie 

odnoszą się do naturalnych Izraelitów, to: resztka chrześcijan w Tiatyrze i 

"pozostali z nasienia niewiasty". Jednak są oni "pozostałymi" tylko przez ten 

krótki okres, a nie przez ponad 105 lat, jak naucza Strażnica. Co więcej, użyte 

tutaj greckie słowo jest oddawane we współczesnych przekładach i grecko-



24 

angielskich leksykonach jako "reszta jej potomstwa", ponieważ 

niekoniecznie są oni mniejszością, jak to zwykle wskazuje termin "resztka", 

czyli "to, co pozostało". 

Dlatego żadne Pismo Święte nie przedstawia resztki w sposób, w jaki 

przedstawia ją Towarzystwo. W rzeczywistości ogólna koncepcja "resztki" 

odnosi się w Piśmie Świętym do naturalnego Izraela. 

Kolejne powody, dla których naturalny 

Izrael wciąż ma przyszłość 

Pomimo chwilowego przytępienia zmysłów Izraela, Jehowa pokazuje, że 

nadal się o nich troszczy, mówiąc: "Czyż może niewiasta zapomnieć o swym 

karmiącym dziecku [...]? Nawet gdyby te kobiety zapomniały, Ja nigdy nie zapomnę 

o tobie" (Iz 49:15). Dzieje się tak również dlatego, że Jehowa szanuje swoje 

bezwarunkowe przymierza i dlatego zobowiązuje się wobec Izraela, 

przyrzekając: "Nigdy ich całkowicie nie odrzucę ani nie wyrzucę aż do ich 

wytępienia, co naruszyłoby moje przymierze z nimi; bo Ja jestem Jehowa, ich Bóg" 

(Kpł 26:44-46). Tak, przymierze to obejmuje dziedziczenie i posiadanie ziemi 

"od rzeki egipskiej aż do wielkiej rzeki Eufrat" (Rdz 15:18; 17:7, 8; Ps 105:8-

11). Tak więc tymczasowe nieprzestrzeganie przez Izrael warunków tego 

przymierza nie ma wpływu na wierność Boga Jego słowu. On nigdy nie 

odmówi im posiadania ziemi. Jednakże Izrael musiałby przestrzegać 

warunków tego przymierza, jeśli chciałby mieć zapewnione bezpieczeństwo 

(Kpł 25:18). Rzeczywiście, literalny Izrael ostatecznie stanie się wiodącym 

narodem wśród śmiertelnych narodów w przyszłym tysiącleciu, ponieważ 
"Jehowa uczyni cię głową, a nie ogonem; i będziesz na górze, a nie na d o l e , jeśli 

będziesz przestrzegał przykazań Jehowy, Boga twego, które ja ci dziś nakazuję 

przestrzegać i czynić" (Pwt 28:13). Rzeczywiście, autor Listu do Hebrajczyków 

pokazuje, jak niezawodny jest Bóg w odniesieniu do wszystkich swoich 

obietnic, mówiąc: 

"W ten sam sposób, gdy Bóg postanowił wyraźniej pokazać spadkobiercom 

obietnicy niezmienność swego celu, zagwarantował go przysięgą, abyśmy przez 

dwie niezmienne rzeczy, w których niemożliwe jest, aby Bóg kłamał, my, którzy 

uciekliśmy do schronienia, mieli mocną zachętę do mocnego trzymania się 

nadziei, która jest przed nami" (Hebr. 6:17-18). 

Najwyraźniej obietnice przywrócenia złożone Izraelowi nie zostały spełnione 

w czasie uwolnienia Izraelitów z Babilonu w 538 r. p.n.e. Również 

alegoryzowanie dosłownych stwierdzeń Pisma Świętego jest oczywiście 

błędne, ponieważ decyzja o tym, co jest, a co nie jest alegorią, pozostawiona 

byłaby ludzkiemu interpretatorowi. Dlatego też, ponieważ pełna teologia 

zastępcza opiera się na alegoryzacji, ma tendencję do podważania wierności 

Boga Jego dosłownym obietnicom, a tym samym podważa Jego charakter. 

Następstwem tego jest to, że jeśli Izrael nie otrzyma tego, co Jehowa 



25 

bezwarunkowo mu obiecał, to być może nawet chrześcijanie nie otrzymają 

tego, co Jehowa bezwarunkowo im obiecał. Teologia zastąpienia oznacza 

również, że prawdziwe i pełne znaczenie Przymierza Abrahamowego zostało 

utracone w wyniku sprzeczności. 

jon oświadczenia złożonego przez Pawła, gdy stwierdza, że: 

"Prawo, które powstało 430 lat później, nie unieważnia przymierza 

[Abrahamowego] zawartego wcześniej przez Boga, aby znieść obietnicę. Jeśli 

bowiem dziedzictwo opiera się na prawie, to nie opiera się już na obietnicy; ale 

Bóg łaskawie dał je Abrahamowi przez obietnicę" (Gal. 3:17-18). 

Złe skutki niewłaściwego stosowania 

teologii zastępstwa 

Niestety, pełna teologia zastępcza pozwoliła niektórym ojcom wczesnego 

kościoła na lekceważenie Izraela i obwinianie tylko jego za śmierć Jezusa, a 

nie żydowskich przywódców religijnych - Kajfasza itd. i Piłata - jako równie 

odpowiedzialnych. Postawa ta utrzymywała się przez większą część wczesnej 

historii kościoła, czemu towarzyszyło wiele przypadków antysemityzmu, a 

także separacji od Żydów i ogólnej nienawiści do nich. th Wraz z ogłoszeniem 

przez Konstantyna kościoła oficjalną religią Imperium Rzymskiego w 321 r. 

n.e. rozpoczęły się jawne prześladowania Żydów, których kulminacją był 

holokaust. 

Niestety, również Towarzystwo Strażnica wpadło w tę pułapkę wraz z 

pismami Josepha Rutherforda od 1946 roku, odrzucając jakąkolwiek 

przyszłość dla Izraela i stosując w ten sposób wszystkie hebrajskie proroctwa 

biblijne do tak zwanej klasy "pomazańców" Świadków Jehowy. Jeśli jednak 

ktoś próbuje czytać całe fragmenty tych proroctw, na przykład z Księgi 

Izajasza, w ten niewłaściwy sposób, jest to trudne i ostatecznie staje się bez 

znaczenia, tak że czytelnik nie odnosi prawdziwej korzyści z tych 

niesamowitych proroctw dotyczących obietnic złożonych Izraelowi. 

§ 

5 

144 000 to resztka etnicznych Izraelitów 

Jak wspomniano w rozdziale 1 tej książki, Ciało Kierownicze Świadków 

Jehowy naucza, że istnieją dwie klasy chrześcijan z 



26 

tylko jedna klasa pójdzie do nieba. Dosłowna liczba 144 000 jest uważana za 

"namaszczonych" chrześcijańskich "świętych"; ale "wielki tłum" chrześcijan 

nie jest "świętymi". Rzeczywiście, w Nowym Testamencie są dwa fragmenty 

dotyczące bezpośrednio 144 000. Po pierwsze, Objawienie 7:1-8 wraz z 

fragmentem o wielkiej rzeszy (7:9ff), które wcześniej uważałem za różne 

spojrzenia na tych samych chrześcijan czasów ostatecznych. Po drugie, 

Objawienie 14 rozszerza szczegóły dotyczące 144 000. 

Chociaż wielu komentatorów przedstawiło dobry argument, że 144 000 nie 

są etnicznymi Izraelitami, ale chrześcijanami wszystkich grup etnicznych i są 

wielką rzeszą, dalsze badanie szczegółów Objawienia i innych szczegółów 

biblijnych prowadzi mnie do zrozumienia (ale nie dogmatycznie), że 144 000 

ma być bogobojnymi Izraelitami (Żydami) w czasach ostatecznych, którzy 

przyjęli Chrystusa dopiero w czasie Jego powrotu. Tak więc Jan pisze w 

Objawieniu: 

"Potem ujrzałem czterech aniołów stojących na czterech rogach ziemi, 

trzymających mocno cztery wiatry ziemi, tak że żaden wiatr nie mógł wiać na 

ziemię ani na morze, ani na żadne drzewo. I ujrzałem innego anioła wstępującego 

od wschodu słońca, mającego pieczęć Boga żywego; i zawołał donośnym głosem 

do czterech aniołów, którym dano szkodzić ziemi i morzu, mówiąc: "Nie 

wyrządzajcie szkody ziemi ani morzu, ani d r z e w o m , dopóki nie zapieczętujemy 

niewolników naszego Boga na ich czołach". I usłyszałem liczbę tych, którzy 

zostali z a p i e c z ę t o w a n i , 144 000 zapieczętowanych z każdego plemienia 

synów Izraela" (Obj. 7:1-4). 

Jest to scenariusz czasów ostatecznych, ponieważ ci "niewolnicy naszego Boga" 

są zapieczętowani jako chronieni przed tym, co ma nadejść na ziemię, gdy 

siedem trąb zostanie zatrąbionych (Obj. 8:7-9:21 i 11:15) i siedem czasz 

gniewu Bożego zostanie wylanych (Obj. 16). 

Następnie następuje lista 12 000 z każdego z 12 plemion, począwszy od 

plemienia Judy. Wyraźnie widać, że każde 12 000 jest oddzielone od 

większego plemienia i jest skontrastowane z "wielkim tłumem, którego nikt nie 

był w stanie p o l i c z y ć " (Obj. 7:9). Jednak lista każdego plemienia różni się o 

d innych list dwunastu plemion Izraela podanych w pozostałej części Biblii. 

Różnice są następujące: 

a) Józef jest wymieniony zamiast Efraima. 

b) Dan w ogóle zaginął. 

c) Levi jest włączony. Jest to niezwykłe. 

Doprowadziło to wielu komentatorów, w tym mnie wcześniej, do założenia, 

że lista ta musi odnosić się do duchowego Izraela, tj. chrześcijan z 

wszystkich grup etnicznych. Jednak to założenie niekoniecznie jest poprawne 

i istnieją dobre powody dla tych drobnych anomalii: Po pierwsze, brakuje 

Dana, prawdopodobnie dlatego, że plemię to doprowadziło starożytny Izrael 



27 

do bałwochwalstwa poprzez ustanowienie kultu cielca (Sędziów 18:1-31), a 

także nie zaakceptowało ziemi, która została im przydzielona, ale ostatecznie 

zostało wymazane i nie wymienione w 1 Kronik 4-7, chociaż wymienione 

później. Tak więc, możliwym sposobem zrozumienia tego jest to, że 

wszystkie dwanaście wymienionych plemion jest takich samych jak matki 

synów urodzonych przez Jakuba (wymienione w Rdz 35:23-26), ale z 

Manassesem zastępującym Dana i Judą umieszczonym na pierwszym 

miejscu, ponieważ jest to plemię, z którego mieli pochodzić królowie. Te 

drobne anomalie wydają się teraz niewystarczającym powodem, by 

zaprzeczyć, że 144 000 to etniczni Izraelici, choć akceptujący Jezusa jako 

Mesjasza, gdy powróci. Co więcej, istnieje kilka innych mocnych powodów, 

by postrzegać ich jako etnicznych Izraelitów, którzy stali się wierzącymi w 

momencie, gdy ujrzeli powracającego Jezusa. Są to: 

1) Naturalne odczytanie tej listy wskazuje, że odnosi się ona do etnicznych 

Izraelitów. Nie poddaje się ona łatwo alegoryzacji. 

2) Księga Zachariasza 12:10 przedstawia scenariusz czasów ostatecznych, 

w którym Izrael "spojrzy na tego, którego przebili, i będą nad nim płakać...", 

okazując w ten sposób skruchę ze strony etnicznych Izraelitów za 

wcześniejsze odrzucenie Jezusa jako Mesjasza. Dzieje się tak, gdy On 

powraca. 

3) Podobnie, apostoł Jan mówi, że Jezus "przyjdzie z obłokami i ujrzy Go wszelkie 

oko, i ci, którzy Go przebili; i będą się bić w boleści z Jego powodu wszystkie 

plemiona ziemi" (Obj. 1:7). 

4) Zachariasza 13:8-9 pokazuje, że Bóg "przeprowadzi trzecią część przez ogień 

(...) P o w i e m : 'Oni są moim ludem'" w odniesieniu do resztki Izraelitów w 

czasach ostatecznych. 

5) W Liście do Rzymian 11 Paweł przepowiedział, że w czasach 

ostatecznych będzie istniała resztka etnicznych Izraelitów, którzy zostaną 

zbawieni, mówiąc: "ze względu na Boże wybranie są umiłowani przez wzgląd 

na swoich przodków. Bo dary i powołanie Boże nie są rzeczami, których będzie 

żałował ("nie są nieodwołalne" w wielu wersjach)" (Rz 11:28-29). 

6) W opisie Nowego Jeruzalem bramy miasta noszą nazwy 12 plemion 

Izraela (Obj. 21:12). Po raz kolejny naturalne odczytanie odnosi się do 

etnicznego Izraela. 

7) Myślenie o zborze chrześcijańskim jako podzielonym na 12 różnych 

plemion z Objawienia 7 wydaje się bardzo dziwne. 

Według Zachariasza 12:10, ta żydowska resztka stanie się chrześcijanami 

dopiero po tym, jak zobaczą Jezusa podczas Jego powrotu i po pierwszym 

zmartwychwstaniu.  



28 

Dlatego nie otrzymują nieśmiertelności w tym czasie, ale stają się pierwszymi 

owocami nowego narodu Izraela w Tysiącleciu. Są oni dalej opisani w 

późniejszym wydarzeniu czasów ostatecznych, kiedy w wizji Jan widzi: 

"...baranka stojącego na górze Syjon, a z nim 144 000 tych, którzy mają wypisane 

na czołach Jego imię i imię Jego Ojca. Usłyszałem dźwięk dochodzący z nieba 

jak szum wielu wód i jak odgłos głośnego grzmotu; a dźwięk, który usłyszałem, 

był jak śpiewacy, którzy akompaniują sobie, grając na swoich harfach. I śpiewają 

coś, co wydaje się być nową pieśnią przed (Gk enopion) tronem i przed czterema 

żywymi stworzeniami i starszymi, i nikt nie był w stanie opanować tej pieśni z 

wyjątkiem 144 000, którzy zostali wykupieni z ziemi. Są to ci, którzy nie skalali 

się z kobietami; w rzeczywistości są dziewicami. Są to ci, którzy podążają za 

Barankiem bez względu na to, dokąd idzie. Ci zostali kupieni spośród ludzi jako 

pierwociny dla Boga i Baranka, a w ich ustach nie znaleziono żadnego podstępu; 

są bez skazy". 
(Obj. 14:1-5). 

Jak zostanie pokazane w rozdziale 7 tej książki, liczba 144 000 jest 

prawdopodobnie symboliczna ze względu na szczegóły pokazane w 

Objawieniu 14, a także z innych powodów opisanych w rozdziale 7. 

Góra Syjon jest tutaj dosłownie Jerozolimą na ziemi, ponieważ miasto to, 

jak opisano w Liście do Hebrajczyków 12:22-24, dotyczy obecnego stanu 

chrześcijan, podobnie jak w Liście do Efezjan 1:3 i 2:6, gdzie chrześcijanie na ziemi 

są postrzegani jako reprezentatywnie przebywający w niebie poprzez ich 

zjednoczenie lub wcielenie w Chrystusa Jezusa. Rzeczywiście, przymiotnik 

"niebiański" ma charakter jakościowy i nie odnosi się do miejsca, ale raczej do 

rzeczy, które pochodzą od Boga. Stąd "niebiańskie Jeruzalem", które ma znajdować 

się na literalnej górze Syjon na ziemi, jest chwalebnym miastem przyszłości, do 

którego chrześcijanie zbliżają się teraz w przenośni, ponieważ "pragną lepszego, to 

znaczy niebiańskiego (kraju). Dlatego Bóg nie wstydzi się być nazwany ich Bogiem, 

gdyż przygotował dla nich miasto" (Hebr. 11:16). Ten niebiański (kraj) został nazwany 

"ziemią obietnicy" w Liście do Hebrajczyków 11:9 i mówi o pięknie p r z y w r ó c o 

n e j ziemi Kanaan. Tak więc miasto przygotowane dla nich w Bożym umyśle jest 

Jerozolimą na ziemi, ale jeszcze przyszłą, jak mówi autor: "Albowiem nie mamy tu 

miasta trwałego, ale przyszłego szukamy" (Hebr. 13:14). 

Podobny do tego opisu "niebiańskiego Jeruzalem" przez pisarza do Hebrajczyków 

jest opis "Jeruzalem w górze" przez apostoła Pawła. Paweł pisze: "Jeruzalem w górze 

jest wolne i jest naszą matką" (Gal. 4:26). Jest to cytat z LXX Psalmu 86:5, który 

mówi: "Człowiek powie: Syjon jest moją matką; i taki człowiek urodził się w niej". "A 

o Syjonie powiedzą: 'Ten i tamten urodzili się w niej'" (Psalm 87:5). Z pewnością 

ludzie nie rodzą się w niebie. Jest to jednak tekst mesjański i skupia się na przyszłej 

stolicy Królestwa. Jest ona "ponad", ponieważ znacznie przewyższa inne miasta, a 

także fakt, że pochodzi od Boga. 

W rzeczywistości nie ma biblijnego powodu, aby rozumieć to miasto jako 

odnoszące się do czegokolwiek innego niż "niebiańskie Jeruzalem", które pochodzi z 

"góry". Profesor Richard Longenecker wyjaśnia, że: 



29 

Idea "niebiańskiego Jeruzalem" ("Jeruzalem, które jest w górze") ma bogate 

żydowskie korzenie. Koncepcja ta ma związek z kulminacją odkupieńczych 

celów Boga w historii ludzkości, realizacją Bożego panowania w całości. Jako 

taka, jest to koncepcja eschatologiczna, która opisuje Jerozolimę taką, jaka 

będzie na końcu czasów, często w przeciwieństwie do tego, czym miasto jest 

obecnie. Odniesienia do "niebiańskiego Jeruzalem" można znaleźć w formie 

embrionalnej w pismach żydowskich (np. Ps. 87:3; Izaj. 54, którego początkowy 

werset Paweł cytuje w 4:27; Ezech. 40-48). 

Komentarz biblijny do Listu do Galacjan. Tak więc w 

tych fragmentach z Listu do Galacjan, Listu do Hebrajczyków i Objawienia naprawdę nie 

ma myśli o wyjściu poza chmury o d czasu śmierci jako pewnego rodzaju istota duchowa. 

Jest to pewne z faktu, że Jezus nigdy czegoś takiego nie obiecał, a Paweł nigdy c z e g o 

ś takiego nie oczekiwał. Rzeczywiście, obietnice dla chrześcijan dotyczą ziemi, ale jak 

mamy rozumieć termin "Królestwo Niebieskie"? Tak więc, choć trudno jest 

zidentyfikować 144 000, wydaje się, że najbardziej 

rozsądna identyfikacja ich jako naturalnych etnicznych Izraelitów w czasach 

ostatecznych, którzy zostaną zbawieni po powrocie Jezusa (patrz dalej). 

Później są oni pokazani jako towarzyszący Jezusowi na literalnej Górze 

Syjon. 

§ 

6 

144 000 będzie w tym samym miejscu, co 

Wielki Tłum 

Jak pokazano w drugim rozdziale tej książki, prawdziwi chrześcijanie są 

konsekwentnie pokazywani jako jedna klasa, a wielka rzesza to namaszczeni 

chrześcijanie. Dotyczy to również 144 000 etnicznych żydowskich 

chrześcijan. Prosta różnica polega na czasie, w którym 144 000 faktycznie 

stanie się chrześcijanami. Dla nich nastąpi to po powrocie Jezusa, tak że wejdą 

do Królestwa na początku Tysiąclecia jako śmiertelnicy, ale nieśmiertelność 

otrzymają w późniejszym czasie. Wykazawszy w rozdziale 3, że wielki tłum 

to namaszczeni chrześcijanie, możemy teraz dokonać dalszego porównania ze 

144 000. 

Tak jak wielka rzesza "stoi przed tronem Boga i dniem i nocą oddaje 

Mu świętą służbę w Jego świątyni (gr. naos = sanktuarium)" (Obj. 7:15), tak 

samo 144 000 również znajduje się "przed tronem" w świątyni (14:3), mimo 



30 

że są Żydami, ale stają się chrześcijanami natychmiast po pojawieniu się 

Jezusa w powietrzu (1 Tes. 4:17). 

Tak więc, niezależnie od tego, jakie miejsce "wielki tłum" zajmie w 

przyszłości, b ę d z i e ono takie samo jak miejsce 144 000 (zobacz część czwartą 

dotyczącą przeznaczenia wszystkich prawdziwych chrześcijan). Próba rozróżnienia 

przeznaczenia między nimi, jak czyni to Ciało Kierownicze, tylko dlatego, że 

greckie wyrażenie w Objawieniu 14:3 enopion tou thronou przetłumaczone 

jako "przed tronem" oznacza dosłownie "w zasięgu wzroku tronu" (Revelation-

Its Grand Climax at Hand!, s. 123) jest ewidentnie mylące. Faktem jest, że 144 

000 stojących na literalnej górze Syjon również znajduje się "w zasięgu wzroku 

tronu" (Obj. 14:3). Co więcej, aniołowie, 24 starszych i cztery żywe istoty 

również znajdują się "w zasięgu wzroku tronu" (Obj. 7:11). To pokazuje, że wielki 

tłum znajduje się w tym samym miejscu, co 144 000 w duchowej świątyni: 

wielki tłum jest "w zasięgu wzroku tronu" (Obj. 7:9). Jest to wyjątkowy opis użyty 

przez apostoła Jana tylko w Objawieniu. Tron jest również powiązany z: 

siedmioma lampami, szklistym morzem, złotym ołtarzem, siedmioma 

duchami, czterema żywymi istotami, dwudziestoma czterema starszymi, 

aniołami i 144 000. 

Jednakże, aby jeszcze bardziej uzasadnić fałszywe rozróżnienie Ciała 

Kierowniczego na przyszłe oddzielne lokalizacje dla 144 000 i "wielkiego 

tłumu", w czasopiśmie Strażnica z 15 sierpnia 1980 r. napisano artykuł, w 

którym próbowano promować ideę, że "naos" może być również całym 

kompleksem świątynnym. Zostało to przedstawione w następujący sposób: 

"Greckie słowo naos często odnosi się do wewnętrznego sanktuarium 

reprezentującego samo niebo 

1. ALE była to cała świątynia (naos), która była w budynku przez 46 lat. 

2. To cała świątynia (naos) została zniszczona jako sąd Boży. 

3. To właśnie z dziedzińców zewnętrznej świątyni (naos) Jezus wypędził kantorów. 

4. To właśnie w zewnętrznej świątyni (naos) Judasz odrzucił 30 s r e b r n i k ó w . 

5. Stąd wynika, że "wielki tłum" służy Bogu na ziemskim dziedzińcu duchowej 

świątyni". 

Jednak analiza wszystkich odpowiednich wersetów z Królestwa Tłumaczenie 

międzywierszowe ujawnia: 

PUNKT 1. To jest prawdopodobnie poprawne. Najwyraźniej nie tylko budowa 

świątyni trwała 46 lat, o czym wspominają Żydzi w Jana 2:20. Możliwe 

jednak, że Żydzi lub Mateusz użyli słowa naos zamiast hieron w odpowiedzi 

na stwierdzenie Jezusa: "Zburzcie tę świątynię (naos), a Ja w trzy dni w z n i o s ę 

ją" w odniesieniu do Jego ciała. Albo Żydzi mogli nadal koncentrować się na 

rzeczywistym budynku sanktuarium jako części tego, co trwało 46 lat. 



31 

PUNKT 2. Wszystkie relacje (Mat. 24:1, 2, Marka 13:1-3, Łukasza 21:5, 6) 

dotyczące całej świątyni, o której Jezus prorokował, że zostanie zniszczona, 

używają greckiego słowa hieron, a nie słowa naos. Tak więc punkt drugi Ciała 

Kierowniczego jest fałszywy. 

PUNKT 3. Wszystkie relacje (Mat. 21:12, Marka 11:15, Łukasza 19:45 i Jana 2:14, 

15) dotyczące wydarzenia, w którym Jezus wypędził kantorów, pokazują, że 

zostali oni wypędzeni z hieronu, a nie z naos. Tak więc ten trzeci punkt 

Strażnicy jest również fałszywy. 

PUNKT 4 W Ewangelii Mateusza 27:5 Biblia Nowego Jeruzalem poprawnie 

tłumaczy naos jako sanktuarium: "I rzuciwszy srebrniki do świątyni, uciekł 

[Judasz], poszedł i powiesił się". Ponieważ Judasz zamierzał się powiesić, 

mógł nie pomyśleć o złamaniu Prawa i wejściu na dziedziniec kapłanów, aby 

wrzucić pieniądze do sanktuarium, jak opisuje NJB. Tak więc ten czwarty 

punkt Strażnicy jest bardzo słaby. 

NWT jest niespójne w jednym konkretnym punkcie w swoim tłumaczeniu 

greckiego słowa naos. Istnieje 19 wystąpień, w których naos jest tłumaczone 

jako "sanktuarium", np. Mateusza 23:35, ale w Objawieniu 7:15 jest 

tłumaczone po prostu jako "świątynia", np. "... oni [wielki tłum] oddają mu świętą 

służbę dzień i noc w jego świątyni". Jednak w Kingdom Interlinear Translation 

greckie słowo naos w 7:15 jest tłumaczone jako "boskie mieszkanie", co 

oznacza "sanktuarium", a zatem jest zgodne ze wszystkimi innymi 

wystąpieniami. Wydaje się więc, że powodem, dla którego NWT decyduje się 

przetłumaczyć naos w 7:15 jako po prostu  

"świątynia", jest to, że 

Ciało Kierownicze stosuje Objawienie 11:2 do "wielkiego tłumu", tak że byli 

oni postrzegani jako duchowo "na dziedzińcu poza świątynią". Dlatego w 

teologii Strażnicy Objawienie 7:15 musi pasować do tego zastosowania. 

Jednak zgodnie z opisem, kontekstem i wszystkimi naukowymi 

komentarzami jest to dziedziniec pogan. Tak więc to błędne zastosowanie w 

rzeczywistości przedstawia "wielki tłum" jako "narody (...), które depczą 

miasto pod stopami", a zatem są wrogami prawdziwego kultu. 

Zmodyfikowany pogląd organu zarządzającego 

W numerze czasopisma Strażnica z 1 lutego 1998 roku zwrócono uwagę 

na fakt, że świątynia Salomona nie posiadała dziedzińca pogan. Na tej 

podstawie wyciągnięto wniosek, że w odniesieniu do duchowej świątyni 

wielki tłum nie znajduje się na oddzielnym dziedzińcu pogan. Ten 

zmodyfikowany pogląd jest wyrażony w następujący sposób: "Wielki tłum 

wielbi wraz z namaszczonymi chrześcijanami na ziemskim dziedzińcu wielkiej 

duchowej świątyni Jehowy (Obj. 7:14, 15; 11:2)". Tak więc cytując te dwa Pisma, 



32 

Ciało Kierownicze mocno połączyło naos w 7:15 z dziedzińcem, który 

znajduje się poza naos w 11: 2. Odniesienie do braku sądu pogan w świątyni 

Salomona nie ma uzasadnionego wpływu na wyjaśnienie, ponieważ polecenie 

dotyczące dziedzińca znajdującego się poza naos w Obj. 11: 2 brzmi: 
"zostawcie go i nie mierzcie go, bo został dany narodom  

(poganom) i będą d e p t a ć święte miasto przez czterdzieści dwa miesiące". Tak więc 

teraz obie te sztucznie wyróżnione klasy oddają cześć w czymś, co jest 

najwyraźniej duchowym odpowiednikiem sądu pogan, który Bóg teraz 

odrzucił. Nie jest to jednak naos, które według Objawienia 7:15 zamieszkuje 

wielki tłum. Aby dopasować się do własnej teologii, Ciało Kierownicze 

próbowało dostosować znaczenie terminów. Faktem jest, że w całej Księdze 

Objawienia słowo naos konsekwentnie odnosi się do sanktuarium (Świętego 

i Najświętszego). Nie odnosi się do żadnego innego obszaru świątyni. Ciało 

Kierownicze nie może uciec od faktu, że to właśnie w tym sanktuarium wielki 

tłum służy Bogu zgodnie z Objawieniem 7:15. 

Jeśli ktoś jest prawdziwym chrześcijaninem, jest dzieckiem  

Bożym 

Jak wspomniano wcześniej, Pismo Święte pokazuje, że: 

"Każdy, kto wierzy, że Jezus jest Chrystusem, narodził się z Boga" (1 Jana 5:1). 

"... wszystkim, którzy Go przyjęli, dał władzę, aby stali się Bożymi 

dzieci" (Jana 1:12). 

"Wszyscy jesteście synami Bożymi dzięki wierze w Chrystusa Jezusa". 
(Gal. 3:26). 

"Albowiem otrzymaliście nowe narodzenie (...) przez słowo [tj. dobrą nowinę 

zgodnie z wersetem 25] Boga żywego i trwałego (...)". 

(1 Piotra 1:23). Jeśli jesteś prawdziwym chrześcijaninem: 

• Są ochrzczeni w Chrystusa 

• Są prowadzeni przez Ducha Bożego • Czy jesteś bratem lub siostrą 

Chrystusa? 

• są w "Nowym Przymierzu" z Chrystusem jako swoim pośrednikiem 

• Są częścią domu Bożego 

• Są częścią świętego kapłaństwa 

• Są uznani za prawych 

• Są potomstwem (nasieniem) Abrahama 

• Pozostać zapisanym w "zwoju życia" 

• Będziesz miał życie przyszłego wieku, co oznacza, że otrzymasz 

nieśmiertelność, gdy Jezus rzeczywiście powróci. 



33 

§ 

CZĘŚĆ DRUGA 

Biblijna prawda o 
zmartwychwstałym  

Jezusie 

7 

Zmartwychwstały Jezus nie jest 

niematerialnym duchem 

Nauczanie Towarzystwa Strażnica i różnych grup Badaczy Pisma 

Świętego, że Jezus zmartwychwstał jako niematerialna istota duchowa, opiera 

się głównie na niewłaściwym zrozumieniu 1 Piotra 3:18, które zostanie 

przeanalizowane w dalszej części tego studium. Co więcej, argumentuje się, 

że Jezus po zmartwychwstaniu ukazywał się jako duch, który mógł 

zmaterializować ciało. Jednak wszelkie domniemane pozbycie się martwego 

ciała Jezusa jest sprzeczne z biblijnym opisem jego zmartwychwstania i 

późniejszych wydarzeń. Ta błędna wiara w zmartwychwstanie jako duch jest 

wspierana przez spekulatywną propozycję, że aniołowie mają zdolność 

materializowania ciał. Jednak taka koncepcja nie jest nigdzie opisana ani 

sugerowana w Piśmie Świętym. Co więcej, biblijne dowody na to, że 

zmartwychwstały Jezus jest człowiekiem, który jest teraz nieśmiertelny i 

którego ciało zostało uwielbione, są przytłaczające. 

Nieporozumienie dotyczące ukazywania 

się aniołów 

W poniższym przykładzie nie ma wzmianki o jakiejkolwiek zmianie  

w istocie anioła, ale raczej to oczy (być może ślepota umysłowa, patrz Insight on 

the Scriptures Volume 1, s. 343) patrzącego musiały zostać otwarte, aby 



34 

zobaczyć anioła: "Osioł zobaczył anioła... wtedy Jehowa otworzył oczy Balaama" 

(Liczb 22:23, 31). Kolejnym przykładem jest to, że "Jehowa otworzył oczy sługi 

[Elizeusza] i zobaczył on... rydwany... Elizeusz zaczął modlić się do Jehowy i 

powiedział: 'Proszę, uderz ten naród ślepotą'" (2 Królów 6:17,  

18). Jednak ci syryjscy żołnierze wciąż widzieli i podążali za Elizeuszem. 

Wskazuje to, że najprawdopodobniej była to jakaś forma ślepoty umysłowej. 

BRAK POTRZEBY MATERIALIZACJI 

Chociaż aniołowie byli postrzegani jako "ludzie" w Pismach Hebrajskich, 

nigdy nie byli nazywani "synami człowieczymi", ale byli podobni tylko z 

wyglądu. Byli tylko podobni do człowieka, jak Gabriel opisany w Daniela 

8:15: jako "... ten, który wyglądał jak człowiek" (NASU, NJB) lub "... ktoś, kto 

wyglądał jak człowiek" (NWT). Chociaż Gabriel jest później nazywany 

"człowiekiem" (Dan. 9:21), jest wyraźnie podobny tylko do człowieka i jest 

objawiony w Łukasza 1:26 jako anioł. Tak więc aniołowie mieli ciała podobne 

do ludzkich, dlatego nie musieli materializować ludzkich ciał, w przeciwnym 

razie, na przykład, dzieci (Nefilim) zbuntowanych aniołów z Księgi Rodzaju 6 

byłyby normalne, a nie b y ł y b y gwałtownymi gigantycznymi 

nienormalnymi hybrydami, którymi w rzeczywistości były. Ponadto, 

aniołowie są czasami przedstawiani w "olśniewających lub lśniących szatach" 

(Łukasza 24:4, Dzieje Apostolskie 10:30). Innym razem są opisywani po 

prostu jako mężczyźni (Rdz 18:2), co ewidentnie wskazuje, że w jakiś sposób 

zmodyfikowali swój wygląd w tych czasach. Nie oznacza to jednak 

że zmienili swoją istotę, tak jak w nauczaniu Towarzystwa Biblijnego i 

Traktatowego Strażnica. 

UWAGA: Lśniąca twarz Mojżesza i Jezusa oraz szaty "białe jak światło" (Łuk. 17:2) 

podczas przemienienia były tylko pojedynczymi demonstracjami chwały Bożej. 

Jezus został opisany jako w pełni ludzki po swoim 

zmartwychwstaniu 

W całym Piśmie Świętym za każdym razem, gdy anioł jest opisywany jako 

człowiek lub podobny do człowieka, z kontekstu lub równoległych relacji, w 

przypadku ewangelii, jasno wynika, że chodzi o anioła. Jednak w przypadku 

Jezusa w stwierdzeniach, że jest człowiekiem po zmartwychwstaniu, nie ma 

kontekstu wskazującego, że jest aniołem. Nawet w 1 Tesaloniczan 4:16, gdzie 
"Pan zstąpi z nieba z rozkazującym wezwaniem, z głosem archanioła i z trąbą Bożą...", 

nie jest powiedziane, że Pan jest archaniołem; ale raczej to zdanie jest albo 

metaforycznym opisem mocy głosu Jezusa, gdy powróci, albo dotyczy 

dosłownego głosu towarzyszącego archanioła, na co wskazuje fakt, że "Pan 

zstępuje z...", czyli będąc aniołem....", tj. w towarzystwie archanioła, który 

wydaje rozkazujące wezwanie i dmucha w trąbę Bożą. 



35 

Niemniej jednak metaforyczny opis mocy głosu Jezusa, np. jak ryk lwa, 

jest możliwy, ponieważ trzypunktowe wyrażenia były powszechnie używane 

przez pisarzy biblijnych w celu podkreślenia i intensyfikacji.  

Tak więc wyrażenie "z rozkazującym wezwaniem, głosem archanioła i trąbą Bożą" 

działa w ten sam sposób. Wskazywałoby to zatem, że Jezus przyjdzie z wielką 

mocą i autorytetem, jak pokazano w innych Pismach (Mt 24:30, 31). 

Faktycznie, Jezus nie może być archaniołem z powodów podanych w Liście 

do Hebrajczyków 1 i dalszych powodów podanych w mojej książce, Can 

There Be Three Persons in One God? - Why You Should Question the Trinity 

Doctrine. Jeśli jednak ktoś twierdzi, że przyjście Jezusa z głosem archanioła 

oznacza, że musi on być archaniołem, to musi również powiedzieć, że jego 

przyjście z podmuchem Bożej trąby musi uczynić go Bogiem! W 

rzeczywistości poniższe teksty pokazują, że po swoim zmartwychwstaniu 

Jezus jest wyraźnie w pełni człowiekiem, choć uwielbionym, ponieważ jego 

fizyczne ciało zostało zmienione na niezniszczalne i nieśmiertelne: 

▪ "Jeden jest pośrednik... człowiek Chrystus Jezus" (1 Tym. 2:5). 

▪ "...Jezus... człowiek, który został wam poświadczony" (Dzieje Apostolskie 2:22, 

13:38). 
▪ "...zmartwychwstanie jest także przez człowieka" (1 Kor. 15:21). 

▪ "...wyznaczył [Bóg] dzień... aby sądzić zamieszkałą ziemię przez człowieka 

których wyznaczył" (Dz 17:31).  



36 

Niestety, odpowiedzią Strażnicy na te teksty jest to, że Jezus został nazwany 

człowiekiem dopiero po swoim zmartwychwstaniu, ponieważ tak był znany, 

gdy żył na ziemi. Nie jest to jednak rozsądne rozumowanie i sugeruje, że 

Biblia jest mniej niż dokładna w swoich stwierdzeniach. Na przykład w 

Lystrze apostołowie Barnaba i Paweł skorygowali błędny pogląd tłumu, że są 

bogami, którzy stali się ludźmi, mówiąc "my też jesteśmy ludźmi" (Dzieje 

Apostolskie 14:11, 15). Co więcej, nauczanie Strażnicy oznaczałoby, że 

zarówno Paweł, jak i Piotr wprowadzali w błąd swoich słuchaczy i 

czytelników, gdyby w rzeczywistości Jezus powrócił do bycia archaniołem 

Michałem. Takie rozumowanie Strażnicy stoi w sprzeczności ze 

stwierdzeniem, że Jezus jest "ostatnim Adamem" po zmartwychwstaniu i 

dlatego musi pozostać w swoim "rodzaju", ponieważ wyrażenie "pierwszy 

człowiek Adam" (1 Kor. 15:45) sugeruje, że "ostatni Adam" jest również 

człowiekiem po zmartwychwstaniu - choć uwielbionym. 

Żaden człowiek nigdy nie przybył z nieba w przeszłości 

Pierwszy List do Koryntian 15:47 jest często błędnie wykorzystywany do 

udowodnienia dosłownego istnienia Jezusa. (zob. Czy w jednym Bogu mogą być 

trzy osoby - dlaczego należy kwestionować doktrynę Trójcy). Tak więc werset ten 

stwierdza, że: "Drugi człowiek (gr. anthropos) jest z nieba" (1 Kor. 15:47). Zwróćmy 

jednak uwagę, że werset ten dotyczy "człowieka" - człowieka. Jednak Pismo 

Święte nigdy nie naucza, że w pierwszym wieku człowiek (anthropos) - 

śmiertelny człowiek Jezus dosłownie i fizycznie zstąpił z nieba. Dzieje się tak 

dlatego, że śmiertelni ludzie nigdy dosłownie nie przychodzą z nieba. Mogą 

jednak "przyjść z nieba" w sensie pochodzenia od Boga w Jego zamyśle. 

Niemniej jednak, werset 47 jest pokazany jako antycypacyjny, p o n i e w a ż 

kontekst "będziemy nosić obraz niebiańskiego" w wersecie 49 wskazuje, że 

wydarzenie z wersetu 47 nastąpi podczas parousii (adwentu) Jezusa, kiedy 

nastąpi pierwsze zmartwychwstanie, aby chrześcijanie mogli "nosić obraz 

niebiańskiego". To wydarzenie ujawni "człowieka" drugiego znaku - 

"ostatniego Adama" - nieśmiertelnego człowieka. W rzeczywistości poniższe 

teksty w następnym rozdziale również pokazują, że w przypadku Jezusa 

zmartwychwstało ludzkie ciało, ale takie, które zostało teraz uwielbione i 

nieśmiertelne. 

§ 



37 

8 

Fizyczne ciało Jezusa zostało 

wskrzeszone 

Ciało Jezusa nie zostało zdezintegrowane przez Boga 

W swoich wypowiedziach do tłumu na terenie świątyni Piotr zastosował 

słowa Psalmu 16:9 do Jezusa, jakby Jezus mówi ł : "a ja (lit. "ciało moje") 

zamieszkam w nadziei" (Dz 2:26). Jak więc ciało Jezusa mogło pozostać w 

nadziei, jeśli nie miało zmartwychwstać, ale zostać zdezintegrowane przez  

Boga, jak nauczała Organizacja? Jednak w Dziejach Apostolskich Piotr 

pokazuje, że ciało Jezusa nie zostanie zniszczone, gdy mówi: "...ani ciało jego 

nie uległo rozkładowi" (Dz 2:31) oraz "...ten, którego Bóg wskrzesił, nie uległ 

rozkładowi" (Dz 13:37), co oznacza, że jego ciało nie uległo rozkładowi. Teksty 

te odnoszą się do pełnej osoby Jezusa. Nie może On istnieć poza swoim 

ciałem - swoim ciałem. W rzeczywistości ciało w tym przypadku odnosi się 

do dosłownego ciała Jezusa i gdyby jego ciało zostało celowo 

zdezintegrowane lub zniszczone przez Boga w j a k i k o l w i e k sposób, 

wówczas jego ciało u l e g ł o b y zepsuciu. Rezultat jest taki sam, niezależnie 

od tego, czy jest to powolny rozkład, czy natychmiastowe zniszczenie. 

Nauczanie, że Bóg musiał zniszczyć martwe ciało Jezusa 

ciało, ponieważ zmartwychwstał jako duch, nie znajduje się w Piśmie Świętym. 

UWAGA: Jakiemu Bożemu celowi służyłoby to, ż e Jehowa czekał trzy dni przed 

wskrzeszeniem Jezusa, skoro fizyczne ciało nie miało teraz żadnego z n a c z e n i a , 

ponieważ zostało zniszczone przez Boga? 

Jezus był wciąż namacalny po swoim zmartwychwstaniu 

Długo po zmartwychwstaniu Jezusa, około 61 roku n.e., Paweł mógł 

powiedzieć: "...w nim [Jezusie] mieszka cieleśnie cała pełnia boskiej jakości" (Kol. 

2:9). To pokazuje, że Jezus ma obecnie prawdziwe fizyczne ciało od czasu 

zmartwychwstania, ponieważ termin "cielesny" nie miał konotacji z niczym 

niematerialnym. Ponadto nigdzie w Biblii nie ma stwierdzenia, że ktokolwiek 

mógłby zmaterializować ciało, ale raczej, że "Bóg pozwolił mu się objawić (...) 

nam, którzyśmy z nim jedli i pili po jego powstaniu z martwych" (Dzieje Apostolskie 

10:40, 41). 

Tekst ten nie oznacza, że Jezus był niewidzialny, a następnie dosłownie 

zmaterializował się przed uczniami, ale raczej, że "pojawił się" lub "przeniósł 

się na ich widok", tak jak zrobiłby to każdy inny namacalny, solidny człowiek. 

To właśnie oznacza zwykłe odczytanie tych słów, co zostało zweryfikowane, 



38 

gdy Jezus powiedział: "To Ja jestem, dotknijcie się Mnie, a zobaczycie, bo duch nie 

ma ciała ani kości, jak widzicie, że Ja mam" (Łk 24:39). Na tym 

W drugim wieku chrześcijaństwa Ignacy jest cytowany jako odnoszący się do 

słów Jezusa w Ewangelii Łukasza 24:39, kiedy powiedział: 

...że On (Jezus) był w ciele nawet po zmartwychwstaniu; a gdy 

przyszedł do Piotra i tych, którzy z nim byli, rzekł do nich: "Chwyćcie 

mnie, dotknijcie mnie i przekonajcie się, że nie jestem bezcielesnym 

demonem". 

Najwyraźniej Ignacy wierzył w rzeczywiste fizyczne zmartwychwstanie 

Jezusa w tym samym ciele, co wszystkie biblijne zmartwychwstania, np. 

fizyczne wskrzeszenie Łazarza. Fakt, że uczniowie myśleli, że widzieli 

demoniczną manifestację - ducha demona (zob. Łk 4:33 KIT) - nie umniejsza 

słów Jezusa pokazujących, że był prawdziwy i miał ciało stałe. Użycie przez 

Ignacego terminu "bezcielesny" jest prawdopodobnie odniesieniem do 

"manifestacji". Jednak uczniowie po prostu pomylili solidnego, ale 

uwielbionego Jezusa z niematerialną manifestacją demona, dopóki nie 

pokazał im, kim jest. Podobną rzecz zrobili wcześniej, gdy Jezus chodził po 

wodzie w ciemności i pomylili go ze zjawą - fantomem (Mat. 14:26). Tak 

więc, gdyby Jezus był duchem i zmaterializował się, to swoimi słowami 

oszukałby swoich uczniów. W rzeczywistości  

Tomasz stanowczo stwierdził: "Jeżeli nie ujrzę na rękach Jego odcisku gwoździ i 

nie włożę palca mego w odcisk gwoździ, i nie włożę ręki mojej w bok Jego, nie uwierzę 

(...) Następnie [Jezus] rzekł do Tomasza: Włóż tu palec swój i zobacz ręce moje, weź 

rękę swoją i wbij ją w bok mój, a przestań niedowierzać" (Jana 20:25b, 27). Tak 

więc, gdyby Jezus naprawdę był niematerialnym duchem, to jeszcze bardziej 

zwodziłby swoich uczniów, ponieważ rany na tym innym ciele nie byłyby 

rzeczywistymi ranami zadanymi przez Rzymian. Wszystko to byłoby 

zmyślone. 

Świątynia nie ręką uczyniona? 

Argumentowano, że w Jana 2:21-22 ciało, o którym mówił Jezus, nie było 

tym samym ciałem. Musimy jednak zbadać, co Jezus faktycznie powiedział 

w przeciwieństwie do wypowiedzi fałszywych świadków. Relacja mówi: 
"Jezus im odpowiedział: "Zburzcie tę świątynię, a Ja w trzy dni ją wzniosę". 

Wtedy Żydzi rzekli: "Ta świątynia została zbudowana w 46 lat, a wskrzesisz go w 

trzy dni?". Ale mówił o świątyni swego ciała. Kiedy jednak został wzbudzony z 

martwych, jego uczniowie przypomnieli sobie, że zwykł tak mówić, i uwierzyli 

Pismu i temu, co mówił Jezus". 
(Jana 2:19-22). 

Jednak w Ewangelii Marka 14:57-58 fałszywi świadkowie powiedzieli:  

"Słyszeliśmy, jak mówił: 'Ja 



39 

zburzę tę świątynię uczynioną rękami, a za trzy dni zbuduję inną, nie uczynioną 

rękami". Tak więc argumentuje się, że Jezus będzie miał inne ciało, nieludzkie 

ciało, takie, które "nie zostało uczynione rękami". Jednak rzeczywiste słowa 

Jezusa w Ewangelii Jana 2 brzmiały: "Zburzcie tę świątynię, a Ja w trzy dni ją w 

z n i o s ę ". Nie powiedział "zburzę ją". W rzeczywistości Jezus mówił o nich 

- Żydach - jako o burzących ją. Jezus nie wspomniał również o świątyni nie 

uczynionej rękami, nie mówiąc już o ciele nie uczynionym rękami. Jeśli 

przyjmiemy założenie, że Marek dodał szczegół czegoś, co faktycznie zostało 

powiedziane przez Jezusa, ale nigdy później nie zostało zapisane przez Jana, 

to musimy zapytać: Czy według Pisma Świętego ludzie mogą kiedykolwiek 

mieć ciało nie-ludzkie? A także, co oznacza wyrażenie "nie rękami 

uczynione". Tak więc, aby odpowiedzieć na pierwsze pytanie, następujące 

fragmenty Pisma Świętego ilustrują ciągłość ciała chrześcijanina w 

odniesieniu do zmartwychwstania, gdy Jezus powiedział: "Jeżeli ziarno 

pszenicy nie wpadłszy w ziemię nie obumrze, zostanie tylko samo jedno; ale jeżeli 

obumrze, przynosi potem owoc obfity" (Jana 12:24). Później Paweł wyjaśnił, że: 
"Siejecie nie ciało, które się rozwinie, ale tylko nagie ziarno (...) ale Bóg daje mu 

ciało (...) każdemu z nasion jego własne ciało" (1 Kor. 15:37, 38). 

Tak więc wersety te pokazują ciągłość od ziarna (nasienia) do pełnej rośliny; 

a zatem ciągłość od martwego śmiertelnego (naturalnego) ludzkiego ciała do 

żywego nieśmiertelnego (duchowego) ludzkiego ciała chrześcijanina (1 Kor. 

15:46). Jeśli chodzi o "rodzaje" z Księgi Rodzaju, ludzie zawsze pozostają 

ludźmi. 

Przemodelowanie tego samego ludzkiego ciała 

Z powodu ofiary Jezusa chrześcijanie są: "...oczekując uwolnienia przez okup 

ciała" (Rzym. 8:23 KIT. Nie jest to "uwolnienie od" jak w NWT). Tekst grecki i 

większość innych tłumaczeń oddaje to wyrażenie w Liście do  

Rzymian 8:23: "oczekując przybrania za synów, odkupienia naszych ciał". Będzie 

to więc zmiana w naszych ciałach, która nastąpi według Pawła, ponieważ: 

"Nie wszyscy zaśniemy [w śmierci], ale wszyscy [żywi] zostaniemy przemienieni 

w jednej chwili, w mgnieniu oka, podczas ostatniej trąby. Bo trąba zabrzmi i 

umarli powstaną niezniszczalni, a my zostaniemy przemienieni" (1 Kor. 15:51-

52). 

Rzeczywiście, w żadnym tekście biblijnym nie ma nic, co wskazywałoby na 

to, że będzie to zmiana w ciało inne niż ludzkie, ale będzie to zmiana ze 

śmiertelnego na nieśmiertelne, ponieważ: "[Jezus] przemieni nasze uniżone ciało, 

aby było podobne do 

jego chwalebne ciało..." (Flp 3:21). Wersety te pokazują, że to nie my otrzymamy 

zupełnie inne ciało, ale że to nasze śmiertelne, pokorne ciało zostanie 



40 

zmienione (nie zamienione). Pismo Święte nie mówi, w jaki sposób zostanie 

to dokonane w przypadku zmarłych w czasie zmartwychwstania. Niemniej 

jednak wszystkie zmartwychwstania w Biblii dotyczą osób, których własne 
ciało zostało ożywione. Tak więc, ponieważ powyższe pisma pokazują, że 

chrześcijanie zostaną przemienieni ze śmiertelnych w nieśmiertelnych bez 

odłączania się od swoich ciał, to samo musiało być prawdą w przypadku 

Jezusa podczas Jego zmartwychwstania, kiedy powiedział: "To Ja jestem, 

dotknijcie się Mnie, a zobaczycie, bo duch nie ma ciała ani kości, jak widzicie, że Ja 

mam" (Łukasza 24:39). Gdyby jednak było to materializacją, Jezus zwodziłby 

swoich uczniów. 

Fałszywe nauczanie, że Jezus otrzymał nie-ludzkie obce ciało i że 

chrześcijanie otrzymają nie-ludzkie ciała, opiera się na koncepcji, że możesz 

zostać oddzielony od swojego ciała i przeniesiony do innego ciała innego typu 

(nie-ludzkiego). Jest to pogańskie greckie dualistyczne przekonanie 

gnostyków, a nie biblijne całościowe przekonanie. Tłumaczenie Listu do 

Rzymian 8:23 jako "uwolnienie z ciała", jak robi to NWT, jest wyraźnie 

dualistycznym gnostycyzmem; chyba że intencją jest interpretacja zgodnie z 

Listem do Rzymian 7:24, gdzie Paweł pyta: "kto mnie wybawi z ciała 

poddanego tej śmierci". Nie prosi on jednak o otrzymanie ciała innego niż 

ludzkie, ale o to, by nie być już "niewolnikiem prawa grzechu" (werset 25). 

W rzeczywistości NLT parafrazuje List do Rzymian 8:23 jako: "tęsknimy za tym, 

by nasze ciała zostały u w o l n i o n e od grzechu i cierpienia". Tak więc poniższe 

fragmenty Pisma Świętego podają przykłady pokazujące, że odkupienie jest 

również od szeolu lub śmierci, ale nigdy od ciała: "Bóg mnie wykupi (lit. "duszę 

moją") z mocy grobu". (Ps. 49:15), a więc nie z ciała. I "Ze śmierci ich wyrwę" 

(Ozeasza 13:14b)", tj. nie z ich ciał. 

Tak więc, aby odpowiedzieć na drugie pytanie dotyczące Marka 14:58: 

"Co oznacza wyrażenie "nie rękami uczynione", zauważamy, że wyrażenie to 

pojawia się również w 2 Koryntian 5:1, który mówi: "...mamy mieć budowlę od 

Boga, dom nie rękami uczyniony". Z powyższego jasno wynika, że istnieje 

ciągłość między ciałem naturalnym a duchowym. Tak więc, zgodnie z 1 

Listem do Koryntian 15, stwierdzenie w 2 Liście do Koryntian 5:1 po prostu 

przeciwstawia tymczasową naturę "tego namiotu" jako wcześniejszego stanu 

cielesnego, tj. słabego, nietrwałego i śmiertelnego, który nie trwa, ponieważ 

został otrzymany przez Adama, oraz trwałego budynku jako późniejszego 

stanu cielesnego jako daru od Boga, a zatem "nie uczynionego rękami", który 

trwa wiecznie, mając "nieskazitelność i nieśmiertelność". Rzeczywiście, Word 

Biblical Commentary stwierdza, że: 

To stałe mieszkanie, to duchowe ciało, jest "uczynione bez użycia rąk". 

Powiedzieć, że ten nowy dom został uczyniony bez użycia rąk 

nie jest zaprzeczeniem tego, że Bóg stworzył człowieka (Rdz 2:7). Chodzi 

o stwierdzenie, że namiot jest z ziemi i że istnieje zarówno potrzeba (1 

Kor 15:22), jak i pragnienie (5:8) czegoś innego, całkowicie od Boga. 



41 

Tak więc, zgodnie z 1 Koryntian 15:53, 54, zniszczalna/śmiertelna natura 

przyoblecze się w niezniszczalną/nieśmiertelną naturę. Jest to podobne do 

ubierania się w płaszcz, a nie posiadania zupełnie innego ciała. Dlatego też, 

jeśli opis z Marka 14:57-58 odnosił się do ciała Jezusa (co mogło nie mieć 

miejsca, ponieważ zostało to powiedziane przez fałszywych świadków), to również 

może stanowić ten sam kontrast i nie jest w żaden sposób odniesieniem do 

stania się nie-człowiekiem. Oczywiście cielesny kontrast od śmiertelnego do 

nieśmiertelnego jest dramatyczny, podobnie jak różnica między ziarnem 

nasiennym a w pełni rozwiniętą rośliną. 

Powrót Jezusa nastąpi w postaci człowieka 

Według Słownika Teologicznego Słów Nowego Testamentu oraz Słownika 

Biblijnego Anchor termin "Syn Człowieczy" = Przedstawiciel Ludzkości. Tak 

więc termin "Syn Człowieczy" oznacza człowieka i termin ten odnosi się 

również do Jezusa podczas Jego powrotu, gdy mówi: "...ujrzą Syna 

Człowieczego, przychodzącego na obłokach niebieskich z mocą i wielką chwałą" 

(Mat. 24:30) oraz: "Ujrzycie Syna Człowieczego, siedzącego po prawicy mocy i 

przychodzącego na obłokach niebieskich" (Mk 14:62). Dlatego Jezus, powracając 

jako Syn Człowieczy - człowiek, musiał zmartwychwstać jako w pełni ludzki. 

§ 

9 

Błędnie stosowane teksty dotyczące 

ciała Jezusa 

Kluczowymi tekstami, na których opiera się Towarzystwo Strażnica i 

grupy Badaczy Pisma Świętego, próbując udowodnić, że Jezus nie 

zmartwychwstał jako nieśmiertelny człowiek, są: 1 Piotra 3:18; 1 Koryntian 

15:46 i 50; oraz 2 Koryntian 5:16. Również 1 Tymoteusza 6:14-16 jest 

wykorzystywany do próby udowodnienia, że Jezus nigdy nie mógł powrócić 

na ziemię. Zaczynamy więc od 1 Piotra 3:18, który mówi: 
"Uśmiercony w ciele, ożywiony został w duchu". 

Pierwszą kwestią, na którą należy zwrócić uwagę, jest to, że werset ten nie 

mówi "ożywiony jako duch", ale raczej oznacza, w podstawowych słowach, 

uśmiercony w słabości (jako śmiertelnik) ożywiony w mocy (jako 

nieśmiertelny), ponieważ "duch" zasadniczo oznacza moc (Łk 1:35). 



42 

Niebiblijne jest mówienie o substancji duchowej, która pochodzi z 

pogańskiego greckiego myślenia. Podobne wyrażenie znajduje się w 1 

Tymoteusza 3:16, gdzie stwierdza się o Jezusie, że "został... uznany za 

sprawiedliwego (lub 'usprawiedliwionego') w duchu", co oznacza "usprawiedliwiony w 

mocy". Co więcej, 1 Koryntian 15:42,43 opisuje zmarłych, którzy 

zmartwychwstali, jako "zasianych w słabości... wzbudzonych w mocy" (werset 44). 

Ten sam kontrast pojawia się tutaj w 1 Piotra 3:18 w odniesieniu do Jezusa, 

który nie mówi "jako duch", jakby mówił o istocie Jezusa, ale raczej o tym, 

że nie był już słabą i nietrwałą śmiertelną osobą (1 Kor. 15:43, 44). Innymi 

słowy, nie jest już "ciałem i krwią" w przenośni (werset 50, tj. słaby, 

śmiertelny i podlegający zepsuciu). Ma teraz uwielbione, potężne, 

niezniszczalne, nieśmiertelne ciało, którego można dotykać (Łukasza 24:39) 

i które może jeść (werset 43). Jest to ciało, które zostało przemienione (1 Kor. 

15:51), a nie zamienione na inne. Dlatego Jezus ma namacalne, widzialne 

ludzkie ciało, które najwyraźniej może przeciwstawić się prawom natury. Nie 

jest jednak bezcielesny z rzekomą zdolnością do materializacji. Taka 

koncepcja nie jest nigdzie opisana w Piśmie Świętym i w rzeczywistości 

pochodzi z pogańskiej filozofii greckiej. Jest to więc ciało, które jest 

motywowane i podtrzymywane przez ducha (moc Bożą), jak pokazuje Paweł 

w odniesieniu do uwielbionych chrześcijan, ponieważ "Ten, który w s k r z e s i 

ł Chrystusa Jezusa z martwych, ożywi także wasze śmiertelne ciała przez Ducha 

swego, który w was mieszka" (Rz 8:11). 

UWAGI: 
▪ Podstawowym znaczeniem słowa duch jest oddech lub powietrze w ruchu i oznacza 

dynamiczną formę oddychania lub naturalną siłę wiatru. Łukasz 1:35 stawia 

ducha świętego i moc równolegle. 

▪ Kontekst wersetu Jana 4:24 pokazuje, że powinien on być przetłumaczony jako 

"Bóg jest duchem" i oznacza, że Bóg jest dynamiczną mocą i musi być czczony 

z dynamiczną mocą. Jest to metafora w taki sam sposób, w jaki "Bóg jest 

miłością" i "Bóg jest światłem" są metaforami. Dlatego "Bóg jest duchem" odnosi 

się do pośrednictwa aktywnej obecności Boga na ziemi. Nieprawidłowe 

tłumaczenie "Bóg jest duchem" (jak gdyby odniesienie do Jego substancji) jest 

rzadkie w tłumaczeniach (tylko w tych z KJV, ale poprawione w NKJV). 
.................................... 

1 Koryntian 15:44-49: 
"Zasiane jest ciało fizyczne (KIT soulical = "naturalne") (Gk soma), wzbudzone jest 

ciało duchowe. Jeśli istnieje fizyczne (naturalne) ciało, istnieje również duchowy. 
45Jest więc napisane: "Pierwszy człowiek Adam stał się żywym człowiekiem". 

Ostatni Adam stał się dającym życie duchem. 46Jednak to, co duchowe, nie jest 

pierwsze. To, co fizyczne (naturalne) jest pierwsze, a dopiero potem to, co 

duchowe. 47Pierwszy człowiek jest z ziemi i z prochu; drugi człowiek (gr. anthropos) 

z nieba. 48Jak ten, który jest z prochu, tak i ci, którzy są z prochu; i jak ten, który 



43 

jest w niebie, tak i ci, którzy są w niebie. 49I tak jak nosiliśmy obraz tego, który 

jest z prochu, tak też będziemy nosić obraz tego, który jest w niebie". 

Tutaj tłumaczenie NWT "fizyczny", choć nie jest błędne, nie jest najlepszym 

wyborem. Dzieje się tak, ponieważ greckie słowo psuchikon oznacza 

"duchowy", jak w Kingdom Interlinear. Odnosi się ono do "naturalnego" 

śmiertelnego ciała i jest tak oddawane w prawie wszystkich przekładach. 

Greckie słowo oznaczające ciało to soma i zawsze odnosi się do 

materialności, fizyczności i substancji. Prawie wszyscy komentatorzy 

przyjmują ten pogląd. Tak więc, gdy 1 List do Koryntian 15 mówi o 

"duchowym ciele (soma)", jest ono materialne, fizyczne, substancjalne i jest 

w pełni namacalne, jak pokazał Jezus (Łukasza 24:37-43). Bardzo różni się to 

od pogańskiej greckiej koncepcji niematerialnych, bezcielesnych duchów. W 

rzeczywistości Jezus musiałby być bezcielesny, aby mógł się ucieleśnić 

poprzez materializację. Jednak każde stworzenie jest materialne w taki czy 

inny sposób. Nic nie jest niematerialne. Wgląd w Pismo Święte, tom 1, s. 348-

9 pokazuje, że wszyscy mają ciała, łącznie z Jehową. Jednak nauczanie  

Strażnicy o Jezusie powoduje sprzeczność, mówiąc, że zmartwychwstały 

Jezus miał materialne ciało, a mimo to zmaterializował się. Jedną z opcji jest 

stwierdzenie, że tak zwany anielski materiał duchowy nowego ciała Jezusa 

jest zdolny do reorganizacji w ludzką substancję. Nie jest to jednak 

materializacja, ale koncepcja zmiany kształtu rodem z science fiction i jest to 

spekulacja, która nie ma podstaw w Piśmie Świętym dla takiej koncepcji. 

Werset 46: Wyrażenie "Ostatni Adam stał się duchem ożywiającym" oznacza, że 

stał się dynamiczną mocą ożywiającą, tj. taką, która ma życie w sobie (Jana 

5:26). Ale Rzymian 5:14 mówi, że jest to: "...Adam, który jest typem (gr. typos) 

tego, który ma przyjść". Tak więc Adam, który powinien b y ć wiecznym ojcem 

ludzkości, został zastąpiony przez Jezusa, który dlatego zawsze musi pozostać 

człowiekiem (ale z uwielbionym ciałem). Termin duch nie odnosi się do 

bezcielesnych lub niematerialnych stworzeń, jak to jest w mitologii greckiej. 

Duch ma kilka znaczeń, w tym cały człowiek. Jest on równoznaczny z 

"duszą", jak w 1 Tesaloniczan 5:23, gdzie wyrażenie "duch, dusza i ciało" jest 

używane do opisania całości osoby lub ciała ludzi jako zjednoczonej całości 

(tj. nie oznacza, że istnieją oddzielne części). 

Dlatego Jezus w swojej nowej całości w chwale i mocy jest życiodajną osobą 

lub mocą, ponieważ ma w sobie moc dawania życia i został wyznaczony do 

wskrzeszania umarłych. 

Werset 47: "Pierwszy człowiek jest z ziemi i z prochu; drugi człowiek jest z nieba". 

Czy "z prochu powstał" oznacza fizyczność w przeciwieństwie do "z 

nieba" sugerującego niefizyczność lub substancję duchową? Chociaż "z 



44 

prochu" mówi o samej substancji, z której stworzeni są ludzie, nie o to chodzi 

w kontraście, ponieważ ta część rozdziału 

15 dotyczy kontrastu między śmiertelnym/nieśmiertelnym, 

nietrwałym/niezniszczalnym oraz w słabości/w mocy. Podobnie jak w 

przypadku większości terminologii biblijnej, werset ten nie jest ontologiczny 

(merytoryczny), ale przeciwstawia słabość, nietrwałość i śmiertelność 

pierwszego reprezentanta człowieka mocy, nieśmiertelności i 

nieśmiertelności drugiego reprezentanta człowieka. Rzeczywiście, Żydzi 

mieli pogląd, że istnieje gorszy Adam i lepszy Adam. John A.T. Robinson 

wyraził to w następujący sposób: 

Odniesienie w tym fragmencie, jak pokazuje kontekst, nie dotyczy 

Adama i Jezusa Chrystusa jako jednostek, ale dwóch różnych "ciał" lub 

warunków człowieczeństwa, adam i anthropos to sposoby, w języku 

hebrajskim i greckim, odnoszące się do "człowieka" przez duże M... 

Pierwszy poziom życia, który Paweł postrzega jako zapoczątkowany w 

Adamie, drugi jako otwarty przez Chrystusa ... to życiodajna duchowa 

cielesność .... Dlatego uważam, że kontrast w 1 Kor. 15:44-... 

49... znajduje się pomiędzy soma psychikon (ciałem naturalnym) i soma 

pneumatikon (ciałem duchowym), solidarnościami lub stanami 

ludzkości, które Jezus dzielił i które my będziemy dzielić...". Ludzkie 

oblicze Boga, str. 167-8. 

Co więcej, Międzynarodowy Komentarz Krytyczny zauważa, że "z nieba" (ex 

ouranou) odnosi się do drugiego adwentu ". Również H.A.W. Meyer twierdzi, 

że wyrażenie ex ouranou jest używane w odniesieniu do "niebiańskiego 

pochodzenia" i odnosi się do uwielbienia ciała Chrystusa.  

Uwielbienie to pochodzi z nieba lub, innymi słowy, jest dziełem Boga. 
.................................... 

1 Koryntian 15:50: 
"Ciało i krew nie odziedziczą królestwa Bożego, ani zepsucie nie odziedziczy 

nieskazitelności". 

Wyrażenie "ciało i krew" jest tutaj użyte w przenośni. Reprezentuje ono 

naturalne śmiertelne ciało opisane jako istniejące w zepsuciu. Nie jest to 

odniesienie do fizyczności ciała, jak gdyby miało ono kontrastować z 

"duchowym ciałem". 

ciało". Oznacza to, jak wyrażono w NJB, "...zwykła ludzka natura nie może 

odziedziczyć królestwa Bożego: to, co nietrwałe, nie może odziedziczyć tego, co 

niezniszczalne", tj. królestwa. Tak więc "ciało i krew" (zwykła ludzka natura) 

są nietrwałe, co oznacza również, że są słabe i śmiertelne. To, co jest 

wymagane do odziedziczenia Królestwa, to nietrwałe ciało. Werset 53 

opisuje, jak "[...] to, co zniszczalne, przyoblecze się w nieskazitelność, a to, co 



45 

śmiertelne, przyoblecze się w nieśmiertelność". W rzeczywistości podkreśla to 

"zmianę" z nietrwałości ciała na niezniszczalność tego samego ciała (wersety 

52, 53), tak że teraz jest ono nieśmiertelne, potężne i chwalebne. Tylko w tym 

sensie staje się ono nowym ciałem. Nie ma tu żadnej wzmianki o wymianie, 

aby stać się "duchem" w pogańskim greckim znaczeniu niematerialności lub 

jakiejkolwiek specjalnej substancji duchowej, np. "Nie jesteście w ciele, lecz w 

duchu, jeśli duch Boży mieszka w was" (Rzym. 8:9) zgodnie z greckim 

interlinearnym KIT. To pokazuje, że w obecnym życiu bycie "nie w ciele" nie 

oznacza, że ktoś nie jest fizyczny. 
.................................... 

2 Koryntian 5:16: 
"Tak więc od teraz nie znamy żadnego człowieka z cielesnego punktu widzenia. 

Nawet jeśli kiedyś znaliśmy Chrystusa według ciała, z pewnością nie znamy Go 

już w ten sposób". 

Tutaj "ciało" nie odnosi się do ludzkiej substancji lub istoty, jak gdyby 

Chrystus nigdy więcej nie miał być widziany fizycznie, jak naucza 

Towarzystwo Strażnica, ale odnosi się do światowych grzesznych ludzkich 

standardów, jak pokazuje większość ogólnych tłumaczeń, np:  
"U nas światowe standardy przestały się liczyć w naszej ocenie kogokolwiek; nawet 

jeśli kiedyś liczyły się w naszym zrozumieniu Chrystusa, to już tego nie robią". Inne 

tłumaczenia to: "...nawet jeśli kiedyś znaliśmy Chrystusa według ludzkich 

standardów..." (NJB), "Był czas, kiedy ocenialiśmy Chrystusa według ludzkich 

standardów..." (William Barclay), "Jeśli rzeczywiście myśleliśmy o Chrystusie z 

ludzkiego punktu widzenia" (GW), "Nawet jeśli znaliśmy Chrystusa z takiego 

ludzkiego punktu widzenia" (NET Bible), "Kiedyś myśleliśmy o Chrystusie jedynie z 

ludzkiego punktu widzenia" (NLT). Najwyraźniej tłumacze ci poprawnie 

uchwycili znaczenie greckiego wyrażenia kata sarx, które nie oznacza 

"według ludzkiej istoty", ale "według światowego lub ludzkiego punktu 

widzenia" lub "standardów". Dlatego werset ten nie może być użyty do 

stwierdzenia, że Jezus nigdy więcej nie będzie widziany. 
.................................... 

1 Tymoteusza 6:14-16 

"...aż do objawienia się (gr. epiphania = ukazanie się) Pana naszego Jezusa 

Chrystusa, które szczęśliwy i jedyny Potentat ukaże w swoim wyznaczonym 

czasie. On jest królem tych, którzy panują jako królowie, i Panem tych, którzy 

panują jako panowie, jedynym, który ma nieśmiertelność, który mieszka w 

niedostępnej światłości, którego nikt nie widział ani nie może zobaczyć ". 

Jest to tekst używany przez Towarzystwo Strażnica w jego próbie 

udowodnienia, że Jezus nigdy nie powróci na ziemię. Towarzystwo błędnie 

naucza, że tytuł "Jedyny Potentat" odnosi się do Jezusa, a nie do Jehowy, a 



46 

zatem nie mógł on zmartwychwstać jako człowiek. Ten wniosek wspiera 

nauczanie Strażnicy, że Jezus nigdy nie powróci na ziemię. Ponieważ Jezus 

jest nazwany "Panem panów i Królem królów" w Objawieniu 19:16, 

zastosowanie Strażnicy może wydawać się wykonalne. Jednak wszystkie inne 

przekłady oddają 1 Tymoteusza 6:14-16 tak, że w i d a ć , że to Bóg jest 

"Jedynym Potentatem". Również większość komentatorów Biblii stosuje to 

samo do Boga. Dlaczego? 

• Uważne przeczytanie tego fragmentu w kontekście pokazuje, że "jedyny 

Potentat" odnosi się do Jehowy. 

• Rzeczywiście, 1 Tymoteusza 6:16 mówi o Potentacie, "którego nikt nie 

widział", ale tysiące ludzi widziało Jezusa, a ponad 500 braci widziało 

Jezusa po jego zmartwychwstaniu. Dlatego termin ten musi odnosić się 

do Jehowy. 

• Jezus musi pojawić się w sposób widoczny, ponieważ takie jest znaczenie 

greckiego słowa epiphania (rzeczownik) = pojawienie się lub 

manifestacja. Każde pojawienie się musi być widoczne, ponieważ 

Potentat pokaże tę "manifestację" Jezusa. 

• Notatki NIV stwierdzają, że: "Tak jak pierwsze przyjście Jezusa nastąpiło 

w dokładnie wyznaczonym przez Boga czasie (Gal. 4:4), tak i Jego 

powtórne przyjście będzie miało miejsce w wyznaczonym przez Boga 

czasie". Tak więc to Jehowa jest Potentatem, który "pokaże" manifestację 

Jezusa "w wyznaczonym przez siebie czasie". 

• W wielu przypadkach szczegóły odnoszące się do Jehowy w Pismach 

Hebrajskich odnoszą się do Jezusa w Pismach Chrześcijańskich, np. w 

Psalmie 102 i Liście do Hebrajczyków 1:10. Tak więc, ponieważ Jezus 

jest przedstawicielem Boga, funkcjonuje jako Bóg i ma te same 

prerogatywy co Bóg, a zatem nosi niektóre z tych samych tytułów. 

Dlatego nie jest zaskoczeniem, że tytuł Jehowy "Król królów i Pan 

panów" (Pwt 10:17, Dn 2:47) to 

później zastosowany do Jezusa w przyszłym scenariuszu Objawienia.  
(Zobacz Czy w jednym Bogu mogą być trzy osoby? - Dlaczego należy kwestionować doktrynę 

Trójcy w odniesieniu do boskich tytułów). 

• Chociaż Jezus zmartwychwstał jako nieśmiertelny, jest to nieśmiertelność 

pochodna, tj. nie miał zdolności, by stać się nieśmiertelnym. Bóg dał mu 

nieśmiertelność; podczas gdy tylko Bóg ma nieśmiertelność pochodną. 

• Pismo Święte pokazuje, że Jezus nie pozostaje w niebie na zawsze, 

ponieważ Piotr mówił o Nim jako o tym, "którego niebo musi zatrzymać w 



47 

sobie aż do czasu naprawienia wszystkich rzeczy" (Dz 3:21). To właśnie 

pojawienie się Jezusa Bóg pokaże w wyznaczonym przez siebie czasie, 

"aby posłał Jezusa" (Dz 3:21). 

.................................... 

Galacjan 1:1: 
"Paweł, apostoł, ani od ludzi, ani przez l u d z i , ale przez Jezusa Chrystusa i 

Boga Ojca...". 

Niektórzy uważają, że tekst ten oznacza, że Jezus nie może być teraz 

człowiekiem. Jednak Paweł omawiał tutaj potrzebę potwierdzenia swojego 

autorytetu wśród Galatów. Wykazał więc, że nie został powołany przez żadną 

żydowską Wysoką Radę ani radę apostołów w Jerozolimie - zwykły ludzki 

autorytet - ale przez boski autorytet Boga, reprezentowany przez 

wywyższonego Chrystusa. Powołanie Pawła nie było zwykłym powołaniem, 

ale nadzwyczajnym wezwaniem z nieba. Tak więc, jak wykazano w 

większości komentarzy, nie chodziło tu o Chrystusa pod względem jego 

fizycznego wyglądu, ale o Jego upoważnienie dla Pawła. W pozostałej części 

Pisma Świętego Jezus jest wyraźnie pokazany jako część ludzkości, nawet w 

swojej wywyższonej pozycji. 

.................................... 

W Piśmie Świętym terminy "ciało (gk sarx), duch i dusza" nie zawsze 

odnoszą się do tego, z czego ktoś jest zrobiony, tj. do jego substancji, ale raczej 

do różnych aspektów ludzkiej natury, całej osoby. Rozróżnienie to jest raczej 

etyczne niż ontologiczne (istota, substancja). Podstawowym znaczeniem 

ciała, używanym w przenośni, jest "ludzki charakter w jego słabości i 

śmiertelności". 

§ 

10 
Pojawienie się Jezusa po zmartwychwstaniu 

Organizacja Strażnica naucza, że Jezus po zmartwychwstaniu był 

niematerialnym duchem i dlatego materializował się w różnych ciałach, aby 

można go było zobaczyć. Jeśli jednak ktoś nie zostanie natychmiast 

rozpoznany, nie oznacza to automatycznie, że stał się niematerialny lub 

bezcielesny lub że pojawił się ponownie w różnych ciałach (pomysł 

pochodzący z mitologii greckiej i wykorzystywany w science fiction). "Ciało 

duchowe", o którym mowa w 1 Liście do Koryntian 15:42, 44, jest 



48 

nieśmiertelne, niezniszczalne, wyniesione do chwały i mocy. Jest to jednak 

namacalne ciało substancjalne. Wskazuje na to fakt, że zgodnie z 1 Listem do 

Koryntian 2:15, "człowiek duchowy rzeczywiście bada wszystkie rzeczy", a 

człowiek duchowy jest oczywiście namacalną osobą fizyczną, ale kierowaną 

przez ducha świętego, a nie przez jego naturalne impulsy, co wskazuje, że 

"ciało duchowe" jest również fizyczne i namacalne, ale rządzone, 

zdominowane i kierowane przez ducha świętego. 

Organizacja przedstawia kilka tekstów i scenariuszy, aby udowodnić swoje 

nauczanie, ale czy jej interpretacja każdego z tych tekstów jest poprawna? 

Istnieją trzy biblijne aspekty tej kwestii. 

 1. Ślepota umysłowa 

Spowodował, że niektórzy nie rozpoznali Jezusa 

W Łukasza 24 są trzy szczegóły dotyczące Jezusa, których Organizacja 

używa, aby wskazać, że był on zmaterializowanym duchem. Są to: 

▪ "... ich oczy nie mogły go rozpoznać" 
(Łukasza 24:16). ▪ 

"Po tym, jak Jezus połamał chleb, ich oczy otworzyły się całkowicie i rozpoznali Go" (Łk 

24:31). 
▪ "Potem opowiedzieli o wydarzeniach na drodze i o tym, jak dał się im poznać przy 

łamaniu chleba (nie "przez", jak w NWT)". 
(Łukasza 24:35 KIT). 

Jednak w przypadku pierwszych dwóch z tych tekstów można zauważyć, że to 

oczy obserwatora zostały albo powstrzymane, albo otwarte, aby zobaczyć 

Jezusa, ale nie wspomniano o żadnej zmianie w ciele Jezusa. W przypadku 

trzeciego tekstu Organizacja wykorzystała błędne tłumaczenie w NWT, próbując 

udowodnić swoje nauczanie. Jednak żadne inne tłumaczenie nie zawiera słowa 

"przez". W rzeczywistości większość tłumaczeń oddaje to jako "w". NJB ma "at", 

NIV ma "when", a NLT ma "as he was". Tak więc tekst ten po prostu łączy czas 

rozpoznania go z łamaniem chleba, a nie z tym, że to sposób, w jaki go łamał, 

pozwolił im go rozpoznać. 

❑ 

2. Okoliczności fizyczne sprawiły, że 

niektórzy nie rozpoznali Jezusa 

Apostoł Jan informuje nas, że "[Maria] nie poznała, że to był Jezus" (Jana 

20:14, 15). Jednak kontekst podany w wersecie pierwszym pokazuje, że 

"przyszła wcześnie do grobu, gdy było jeszcze ciemno". Ponadto Maria 

płakała (werset 13), więc być może to początkowo zaciemniło jej wizję. Co 

więcej, nie spodziewała się zobaczyć Jezusa w najbliższej przyszłości i bez 

wątpienia jego uwielbiony nieśmiertelny wygląd znacznie różniłby się od 

jego okropnie rozdartego wyglądu podczas egzekucji. Nie ma powodu, by 



49 

przypuszczać, że Jezus zmaterializował się w innym ciele. Istnieje wiele 

naturalnych czynników, które uniemożliwiłyby Marii rozpoznanie, że to był 

Jezus. 

........... 

W Jana 21:4b z pewnością istniały powody, dla których uczniowie 

początkowo nie rozpoznali Jezusa, gdy ten: "...stanął na p l a ż y ". Tutaj mówi 

się nam, że "uczniowie nie zdawali sobie sprawy, że to był Jezus"; ale kontekst jest 

podany w 21: 4a, który mówi "gdy dzień się z a c z y n a ł ", tj. nie było dużo 

światła. Ponadto werset 7 mówi nam, że Jan rozpoznał, że "to jest Pan!  

Stąd Piotr, słysząc, że to Pan... zanurzył się w morzu". Prawdopodobnie więc 

odległość od brzegu i ograniczone światło uniemożliwiły Piotrowi i Janowi 

początkowe rozpoznanie, że to Jezus, dopóki ten, który być może miał lepszy 

wzrok, a mianowicie Jan, nie rozpoznał go, gdy wstał świt. Ponownie, nie ma 

logicznego powodu, aby przypuszczać, że Jezus zmaterializował się w innym 

ciele. 

............ 

Również z relacji Jana dowiadujemy się, że "żaden z uczniów nie miał odwagi 

zapytać Go: "Kto Ty jesteś?", ponieważ wiedzieli, że to był Pan" (Jana 21:12). Tak 

jak poprzednio, być może to Jego chwalebny wygląd sprawił, że nie byli 

pewni, a nawet pomylili Go z aniołem. 

.......... 

W Ewangelii Jana 20:19 czytamy, że "...drzwi były zamknięte tam, gdzie byli 

uczniowie z obawy przed Żydami, Jezus przyszedł i stanął pośród nich". Ponownie, 

może istnieć naturalne wyjaśnienie tego faktu. Ale bardziej p r a w d o p o d 

o b n e jest, że uwielbione ciało nie podlega prawom natury. Nie wymaga to 

jednak materializacji. Nawet w naturalnym ciele działy się cudowne rzeczy, 

takie jak chodzenie Jezusa po wodzie i porwanie Filipa do Aszdodu (Dzieje 

Apostolskie 8:39, 40). 

❑ 

3. Jezus był po prostu poza widokiem publicznym 

Dzieje Apostolskie 1: 3, 4 wskazują, że Jezus spędził większość czasu po 

zmartwychwstaniu, pouczając swoich uczniów o królestwie i jedząc z nimi 

przez 40 dni. Dlaczego miałby spędzać czas gdzie indziej? Tak więc, kiedy 

jest powiedziane, że "Bóg pozwolił mu się objawić nie całemu ludowi, ale 

świadkom wyznaczonym wcześniej przez B o g a ..." (Dz 10:40, 41), nie oznacza to, 

że był niewidzialny dla tych innych ludzi, ale być może wszystko to odbywało 

się tam, gdzie nie było osób postronnych, które mogłyby go zobaczyć; a 

jednak nie wymaga to, aby był niewidzialny. W rzeczywistości idealny 

człowiek, "Syn Człowieczy", był później widziany w wizji w niebie, jak 



50 

donosi Szczepan, który powiedział: "Oto widzę niebiosa otworzone i Syna 

człowieczego stojącego po p r a w i c y Bożej" (Dzieje Apostolskie 7:56). 

Niemniej jednak ktoś może zapytać: Czy wartość ofiary Jezusa nie z o s t 

a n i e utracona, jeśli jego oryginalne ciało zostanie wskrzeszone? 

§ 

11 
Ofiarowane życie Jezusa w 

odniesieniu do Jego ciała 

Czy wartość ofiary Jezusa zostanie utracona, jeśli 

zmartwychwstanie On w swoim pierwotnym ciele? 

Jezus wielokrotnie powtarzał: "Ja życie moje oddaję za owce... Oddaję moje 

życie, abym mógł je ponownie otrzymać ... Mam władzę oddać je i mam władzę 

otrzymać je ponownie. To przykazanie otrzymałem od Ojca mego" (Jana  

10:15, 17, 18). Teraz, jeśli powiemy, że jest to tylko fizyczne życie Jezusa, które 

oddaje, to oczywiście jest to jego fizyczne życie, które otrzymuje ponownie 

poprzez zmartwychwstanie. Ale stwierdzenie, że nie miałby własnego ciała, 

byłoby sztucznym rozróżnieniem nieopisanym w Biblii, gdzie życie jest 

zawsze związane z tym samym ciałem, tak jak we wszystkich 

zmartwychwstaniach. Pismo Święte używa wielu terminów w odniesieniu do 

ofiary Jezusa - śmierć, krew, życie, on sam, a także ciało, jak w poniższych 

przykładach: 
"(...) ponieważ śmierć nastąpiła dla ich uwolnienia przez okup za ich występki" 

(Hebr. 9:15). 

"... jeśli krew nie zostanie przelana, nie nastąpi przebaczenie". 
(Hebr. 9:22). 

"Bo wylał swoje życie aż do śmierci" (Iz 53:12). 

"Mamy uwolnienie przez okup przez krew tego". 
(Ef. 1:7). 

"(...) uwolnieni (...) drogocenną krwią (...) Chrystusa" (1 Piotra 1:18, 19). "który 

wydał samego siebie za nas, aby nas wyzwolić" (Tt 2:14). 

Dlatego to Jego życie, reprezentowane przez Jego krew, zostało złożone w 

ofierze za ludzkość, a nie tylko Jego ciało, jakby było czymś odrębnym od 

Jego życia. To Jego śmierć zapłaciła za nasze grzechy. Tak więc, kiedy w 



51 

Liście do Hebrajczyków 10:5 (cytowanym z Psalmu 39:6 w LXX) jest 

powiedziane, że Bóg "przygotował ciało dla mnie [Jezusa]" i "zostaliśmy uświęceni 

przez ofiarowanie ciała Jezusa Chrystusa raz na z a w s z e " (werset 10), wyraźnie 

odnosi się to do całej Jego osoby, która po złożeniu w ofierze została 

przywrócona do życia jako to samo ciało, tak jak w przypadku wszystkich 

poprzednich zmartwychwstań, chociaż Jezus jest teraz uwielbiony. Tak więc 

ciało zostało przygotowane, gdy Jezus został poczęty i oczywiście przyszło 

wraz ze swoim życiem. Autor Listu do Hebrajczyków z pewnością nie 

próbował oddzielić Jezusa od jego życia. Ofiarą była żywa osoba, a nie 

martwe ciało. Nigdzie w Piśmie Świętym nie ma żadnej wskazówki, że 

Jehowa zniszczył martwe ciało Jezusa. 

Podsumowanie biblijnych punktów  

pokazujących, że Jezus zawsze jest 

człowiekiem 

1. JEZUS SIĘ NIE ZMATERIALIZOWAŁ 

Ponieważ to oczy patrzącego musiały zostać otwarte, aby zobaczyć 

niektórych aniołów, w Piśmie Świętym nie ma żadnych wskazówek, że 

aniołowie się zmaterializowali. Dlatego taka koncepcja nie daje podstaw do 

wyobrażenia sobie, że po zmartwychwstaniu Jezus zmaterializował się z 

niematerialnego ciała duchowego. W rzeczywistości "oślica ujrzała anioła... 

wtedy Jehowa otworzył oczy Balaama" (Liczb 22:23, 31) i "... oczy [uczniów] nie 

mogły go rozpoznać... Po tym, jak Jezus połamał chleb, ich oczy zostały całkowicie 

otwarte i rozpoznali go" (Łukasza 24:16, 31). 

2. CIAŁO JEZUSA NIE ZOSTAŁO ZNISZCZONE, ALE ZMARTWYCHWSTAŁO W 

Dziejach Apostolskich 2:26,31, w dosłownym tłumaczeniu, Piotr 

powtarza mesjańskie proroctwo, że "[...] nawet ciało moje w nadziei mieszkać 

będzie [...] ani ciało jego nie widziało zepsucia". 

3. JEZUS NIE BYŁ NIEMATERIALNYM DUCHEM 

Byłoby zwodniczym ze strony Jezusa pokazywanie blizn na swoich rękach i 

boku, gdyby nie znajdowały się one w rzeczywistym ciele, które 

doświadczyło takich ran. Rzeczywiście, jak powiedział Jezus: "To Ja jestem, 

dotknijcie się Mnie i zobaczcie, bo duch nie ma ciała ani kości, jak widzicie, że Ja 

mam" (Łukasza 24:39). Również wyrażenie "ożywieni w duchu" (1 Piotra 3:18) nie 

mówi "jako duch", ale oznacza "ożywieni w mocy" i odnosi się do 

zmartwychwstania. 

4. JEZUS JEST NAZYWANY "CZŁOWIEKIEM" PO SWOIM ZMARTWYCHWSTANIU 

Istnieje pół tuzina Pism, które pokazują, że Jezus jest określany jako 

"człowiek" po swoim zmartwychwstaniu, pokazując w ten sposób, że był w 



52 

pełni człowiekiem, choć teraz nieśmiertelnym i niezniszczalnym. Na 

przykład: "[...] wyznaczył [Bóg] dzień [...], aby sądził zamieszkałą ziemię człowiek, 

którego w y z n a c z y ł " (Dz 17:31). 

5. POWRÓT JEZUSA NASTĄPI W LUDZKIEJ POSTACI 

W wielkim proroctwie Jezusa dotyczącym czasów ostatecznych zauważa on, 

że "... ujrzą Syna Człowieczego (termin ten jest zawsze definiowany jako człowiek) 

przychodzącego na obłokach niebieskich z mocą i wielką chwałą" (Mt 24:30). 

6. Co więcej, Jezus nie może być porównywany do aniołów zgodnie z 

Listem do Hebrajczyków 1:5, 13; 2:5. 

§ 

CZĘŚĆ TRZECIA 

Jak i dokąd powróci 
Jezus? 

12 
Jak Jezus mógł powrócić? 

Niewidocznie? 

Sir Isaac Newton (1642-1727) wydaje się być pierwszym, który 

zaproponował ideę, że Jezus powróci i będzie rządził jako "niewidzialny dla 

śmiertelników". W 1856 roku luterański pastor Joseph Seiss mówił o 

niewidzialnej paruzji lub obecności, po której nastąpi widzialna manifestacja. 

Po tym, jak Jezus nie powrócił w sposób widzialny w 1874 roku, zgodnie z 

oczekiwaniami C.T. Russella, jego współpracownik B.W. Keith zwrócił 

uwagę Russella na ideę, że Jezus musiał powrócić w sposób niewidzialny. 

Było to zgodne z popularnym wówczas dwuetapowym poglądem na przyjście 

Jezusa, za którym opowiadało się wiele ówczesnych denominacji. Później 



53 

Russell zmienił datę powrotu z 1874 na 1914. Nauczanie o niewidzialnym 

powrocie Jezusa nie oznacza, że od 1914 roku przebywa on na ziemi 

dosłownie, ale niewidzialnie, ale raczej, że w nauczaniu Organizacji Strażnica 

nadal wydaje się siedzieć po prawicy Boga w niebie i "przychodzi" w tym 

sensie, że zwrócił swoją uwagę na wykonywanie sądów Bożych na narodach. 

Jezus był już duchowo obecny 

Spośród kilku błędów w tym nauczaniu Strażnicy, jednym z faktów, 

którego brakuje, jest to, że Jezus był duchowo obecny ze swoimi uczniami od 

czasu, gdy został zabrany do nieba. Jak powiedział: "Ja jestem z wami po 

wszystkie dni aż do zakończenia systemu rzeczy" (Mat. 28:20). Wypełniło się to, gdy 

posłał "ducha prawdy" (werset 17), który jest "duchem Jezusa" (Dz. Ap. 16:7). Jest 

to również duch Boży. Jednak Jezus obiecał również fizycznie i dosłownie 

powrócić. 

Jezus jest w niebie tylko przez pewien czas, ponieważ 

chrześcijanie oczekują Jego dosłownego powrotu z nieba. 

W przeciwieństwie do nauczania Strażnicy, że Jezus nigdy nie powróci na 

ziemię, Pismo Święte pokazuje, że będzie on w niebie tylko przez pewien 

czas, jak pokazuje to Piotr: 

"[...] Niebo musi trzymać tego [Jezusa] w sobie aż do czasu naprawienia 

wszystkich rzeczy" (Dz 3:21). 

W rzeczywistości chrześcijanie muszą "oczekiwać Syna [Bożego] z niebios" (1 Tes. 

1:10) i wiedzieć, że "nasze obywatelstwo jest w niebiosach i z niecierpliwością 

czekamy na zbawiciela stamtąd" (Flp 3:20). Najwyraźniej chrześcijanie czekają 

na fizyczny powrót Jezusa, tak jak zapowiedział. 

Jezus nie powraca po niewidzialną obecność 

Z pewnością "obecność" jest jednym z możliwych znaczeń greckiego 

terminu parousia, jak wtedy, gdy zwykła osoba pojawia się w określonym 

miejscu. Jednak Adolf Deismann wykazał, że parousia ma znaczenie 

techniczne, gdy dygnitarz (król itp.) przybywa z wizytą do miasta, tj. z 

oficjalną wizytą. Tak więc parousia odnosi się do "przyjścia" tej osoby jako 

oznaczającego całą jej wizytę, w tym podróż do tego miejsca - tak jak ktoś 

mógłby powiedzieć "król nadchodzi". Tak więc w Ewangelii Mateusza 24:3 

kontekst, zwłaszcza "znak twojej paruzji", wskazuje, że "król", tj. Jezus, jest 

w drodze - zbliża się i nie jest jeszcze bezpośrednio obecny - nie przybył w 

pełni. Rzeczywiście, pierwszym wskaźnikiem jest to, że "gdy ujrzycie 

obrzydliwość, która powoduje spustoszenie..." (Mat. 24:15), potem wielki ucisk 

(24:21), potem wszystko pogrąży się w ciemności (24:29), a potem "ujrzą znak 



54 

syna człowieczego, który się ukaże na niebie" i wreszcie "ujrzą syna człowieczego 

przychodzącego na obłokach..." (Mat. 24:30). Wszystko to składa się na jeden 

znaczący złożony znak, po którym chrześcijanie zostaną pochwyceni, aby 

spotkać Jezusa w powietrzu, gdy będzie kontynuował swoje zstępowanie (1 

Tes. 4:16-17). Tylko w tym momencie możemy powiedzieć, że jest On w pełni 

obecny. Tak więc parousia oznacza "nadejście", "przybycie", "przyjście jako 

król" w Ewangelii Mateusza 24:3, jak oddaje to N.T. Wright w swojej wersji 

Nowego Testamentu. Parousia po prostu nie oznacza, że chodzi o 

niewidzialność. Rzeczywiście, Jezus przychodzi jak "błyskawica", której 

towarzyszy również grzmot; tak więc powrót Jezusa będzie widoczny i 

głośny. 

Dosłowny fizyczny powrót Jezusa 

W myśleniu Strażnicy nastąpiło niezrozumienie znaczenia niektórych 

czasowników użytych w odniesieniu do powrotu lub drugiego przyjścia 

Jezusa. Jednak inne czasowniki użyte w tym kontekście jasno wskazują, że 

Jezus fizycznie powróci na ziemię, gdy powiedział: "...trzymajcie się mocno 

tego, co macie, aż przyjdę" (Obj. 2:25). Jezus stwierdził również, że "Syn Człowieczy 

przyjdzie (gr. erchesthai) w chwale Ojca swego z aniołami swoimi" (Mat. 16:27) oraz: 

"Przyjdę (Gk erchomai) ponownie i zabiorę cię do siebie" (John 14: 3 ESV). Lub 

"przyjmę cię do siebie" (NWT). 

Jednak słowo "dom" nie występuje w oryginalnej grece, a wiele innych 

fragmentów Pisma Świętego pokazuje, że nie jest to obietnica zabrania ich do 

nieba. Tak więc, w przeciwieństwie do duchowej obecności Jezusa, jego 

dosłowny powrót byłby widoczny, ponieważ byłby "w chwale Ojca". Taka 

chwała jest chwałą tylko wtedy, gdy jest 

widziany. Ponadto, jeśli ktoś mówi, że powróci, zwykle oznacza to powrót do 

miejsca, które zamierza opuścić. Tak właśnie jest w przypadku tych 

wypowiedzi Jezusa. 

Powrót Jezusa nastąpi osobiście 

Pomimo zaprzeczeń Strażnicy, widzialny osobisty powrót Jezusa na 

ziemię jest bardzo jasno określonym nauczaniem Pisma Świętego: 

"A gdy to [Jezus] powiedział, a oni patrzyli na to, został podniesiony [z  

Góry Oliwnej werset 12] i obłok pochwycił go sprzed ich [uczniów] oczu. A gdy oni 

wpatrywali się w niebo, będąc w drodze, nagle stanęło obok nich dwóch mężów 

w białych szatach i rzekło: "Mężowie Galilejscy, czemu stoicie i patrzycie w 

niebo? Ten Jezus, który został wzięty od was do nieba, przyjdzie w taki sam 

sposób, jak widzieliście Go idącego do nieba" (Dz 1:9-11). 



55 

Towarzystwo Strażnica błędnie naucza, że wyrażenie "w ten sam sposób" 

odnosi się do punktu, w którym Jezus przechodzi poza obłok i poza ich 

wzrok, a zatem staje się niewidzialny. Ale nie o tym jest mowa w wersecie 

11. Tym, co uczniowie faktycznie widzieli, było początkowe fizyczne wejście 

Jezusa z Góry Oliwnej w kierunku obłoku. Jego powrót będzie miał miejsce 

"tak jak widzieliście go wstępującego do nieba", więc "w ten sam sposób" musi 

oznaczać: tak jak fizycznie go widzieli, tak też powróci, a więc musi to 

obejmować fizyczne i widzialne zejście z powrotem na ziemię. W 

rzeczywistości List do Hebrajczyków 9:28 mówi nawet o "...powtórnym 

ukazaniu się (gr. ophthesetai = 'uczyniony widzialnym' KIT)...". 

W naukach Organizacji błędnie zakłada się, że w Piśmie Świętym 

"chmury" oznaczają niewidzialność. Jednak renomowane komentarze biblijne 

jasno wynikają z Pisma Świętego, że "chmury" są przenośnią obecności Boga 
(zwróć uwagę na chmurę w doświadczeniu Wyjścia, a także tę, która unosiła się nad 

przybytkiem). Tak więc, jako przedstawiciel Boga, Jezus został pochwycony w 

obłoku po tym, jak "został podniesiony", obrazuje Bożą obecność 

reprezentowaną przez Niego. Co więcej, werset 9 nie mówi, że Jezus stał się 

niewidzialny w tym czasie, ale po prostu, że wyszedł poza "ich wzrok". 

UWAGA: pytanie aniołów: "Dlaczego stoicie patrząc w niebo?" jest zadawane w celu 

zachęcenia uczniów, aby zajęli się wypełnianiem mandatu Jezusa (w. 8) polegającego 

na dawaniu świadectwa, a nie wpatrywaniu się w puste niebo. 

Przepowiedziany fizyczny powrót Jezusa 

Kilka razy w Pismach Hebrajskich jest mowa o tym, że Jehowa powróci 

do swego ludu w przyszłości. Przykładem tego jest proroctwo o czasach 

ostatecznych w Księdze Zachariasza, że: "W owym dniu jego  

[Jehowy] stopy staną na górze oliwnej, która wychodzi na Jeruzalem" (Zach 14:4). 

Jednak w rzeczywistości to stopy Jezusa, jako przedstawiciela Jehowy, 

ponownie staną na Górze Oliwnej, skąd znacznie wcześniej wstąpił do nieba. 

Z pewnością Jezus pokazał, że powróci na ziemię w przyszłości, opisując 

całkowicie fizyczne, namacalne warunki swojej obecności, takie jak: "Nie będę 

pił z tego owocu winnego krzewu aż do owego dnia, kiedy pić go będę z wami nowy w 

królestwie" (Mat. 26:29) oraz "Zawieram z wami przymierze, tak jak Ojciec mój 

zawarł przymierze ze Mną, o królestwo, abyście w królestwie moim jedli i pili przy 

moim stole, i zasiadali na tronach, aby sądzić dwanaście pokoleń Izraela" (Łuk. 

22:29, 30. Zobacz też Mat. 19:28). Są to oczywiście opisy przyszłych 

fizycznych wydarzeń z namacalnym Jezusem przebywającym w Królestwie 

ze swoimi namacalnymi uczniami. Rzeczywiście, "idea mesjańskiej uczty 

znajduje odzwierciedlenie w wersecie 30", mówi The Expositor's Bible 

Commentary, tom 8, s. 1028. 

Przyjrzymy się teraz kolejnym dowodom na to, że Jezus powrócił na 

powierzchnię ziemi. 



56 

§ 

13 
Jezus powróci na Ziemię 

Kilka znaczących punktów jasno pokazuje, że Jezus powraca na ziemię, aby 

na niej być i pozostać. Są to: 

1. Kiedy Jezus powiedział w Jana 14:3: "Przyjdę ponownie", mógł mieć na 

myśli tylko to, że powróci do miejsca, które miał opuścić, czyli na ziemię, 

jako powrót z nieba w jego przypadku. 

2. Jak wcześniej wspomniano, podczas wniebowstąpienia Jezusa aniołowie 

powiedzieli apostołom, że Jezus przyjdzie w taki sam sposób, w jaki 

widzieli Go odchodzącego. Oznaczało to, że będzie widzialny i powróci 

do miejsca, z którego wstąpił, czyli na ziemię (Dz 1:11). 

3. Co więcej, zstąpienie Jezusa opisane w 1 Tesaloniczan 4:16-... 

17 jest pokazane jako zejście aż na ziemię, ponieważ grecki rzeczownik 

apantesis użyty w wersecie 17 odnosi się do spotkania w celu 

eskortowania. Wskazuje na to sposób, w jaki słowo to jest używane w 

jego dwóch jedynych innych wystąpieniach w Chrześcijańskich Pismach 

Greckich, tj: 

• Kiedy mądre panny wyszły na spotkanie oblubieńca (Mat. 25:1, 6) i, 

zgodnie ze zwyczajem, eskortowały go przy świetle pochodni do 

domu na ucztę weselną. 

• Kiedy bracia w Rzymie udali się na "Rynek Apiusza", aby 

eskortować Pawła z powrotem do Rzymu (Dzieje Apostolskie 28:15, 

16). 

Tak więc 1 Tesaloniczan 4:16-17 nie odnosi się do "pochwycenia" 

chrześcijan na spotkanie z Jezusem, aby mógł zabrać ich do nieba; ale 

raczej do spotkania w powietrzu (atmosferze ziemskiej), aby mogli 

eskortować go na powierzchnię ziemi, aby objął władzę nad ziemią. 

4. PRZEMIENIENIE. Mateusza 17:9 mówi nam, że wydarzenie to było wizją, 

a zatem było proroczym zarysem przyszłego wydarzenia, którym było 

chwalebne nadejście Królestwa Bożego. Fakt, że Mojżesz i Eliasz zostali 



57 

pokazani z Jezusem w wizji, wyraźnie wskazuje, że kiedy Mojżesz i 

Eliasz zmartwychwstaną na ziemi, Jezus będzie z nimi, a zatem będzie 

również na tej ziemi. Pokazuje to również, że wydarzenie to będzie miało 

miejsce w określonym czasie, to znaczy w czasie przyjścia Jezusa (gr. 

parousia). 

Paruzja Jezusa to 

To samo wydarzenie, co Jego widzialne pojawienie się 

Towarzystwo Strażnica naucza, że paruzja Jezusa ma miejsce w sposób 

niewidzialny i na długo przed jego "objawieniem" lub "manifestacją", która 

rzekomo również jest niewidzialna. Dlatego tak ważne jest, abyśmy 

zrozumieli znaczenie wszystkich odpowiednich greckich słów związanych z 

jego stwierdzeniami, że powróci. Poniższe greckie słowa użyte w odniesieniu 

do powrotu Jezusa i poniższe wersety pokazują, że Jezus powraca w sposób 

widzialny i tylko raz, tak więc nie ma dwuetapowego "przyjścia" Jezusa. 

GRECKIE SŁOWA TO: 

Apokalypsis = ujawnienie, 

Epifania = pojawienie się, manifestacja. Termin ten ściśle dotyczy 

widoczności. 

Phaneroo = pojawiać się, objawiać się, 

Ophthalmos = oko - przede wszystkim fizyczny narząd wzroku i 

a więc dosłownego widzenia. Opsetai = fizycznie widzieć. 

Wszystkie te terminy są akceptowane w normalnym języku angielskim jako 

terminy związane z widocznością fizyczną. 

Parousia = przyjście, aby być obecnym. Nie ma w tym określeniu nic, co 

sugerowałoby niewidzialność. 

Słownik teologiczny Nowego Testamentu stwierdza w odniesieniu do Paruzji: 

Ktoś przybywa, aby być obecnym. Technicznie rzeczownik ten był 

używany w odniesieniu do przybycia króla, cesarza lub władcy. 

(Odpowiedni łaciński termin to adventus)... Wraz ze śmiercią i 

zmartwychwstaniem Jezusa, idea paruzji staje się związana z 

oczekiwaniem Kościoła na pojawienie się Chrystusa pod koniec wieku... 

Należy zauważyć, że inne słowa są używane do opisania paruzji 

Chrystusa (np. gk. hemera, dzień 2465; epifania, pojawienie się, 2211). 

Również Bauer-Danker Greek-English Lexicon zauważa w odniesieniu do 

parousia: "Chrystusa i prawie zawsze jego mesjańskiego adwentu w chwale, 

aby sądzić świat pod koniec tego wieku: Mt 24:3". Stąd zostało 

przetłumaczone jako adventus w starych łacińskich Bibliach, a obecnie jako 

nadejście. 

PRZYKŁADY UŻYCIA TYCH SŁÓW 



58 

Jest raczej oczywiste, że jeśli coś jest fizycznie "manifestowane" lub "jest 

objawione" jest widoczne dla oczu. Jednym z przykładów jest: 

"...potop... tak samo będzie w owym dniu, kiedy Syn Człowieczy zostanie objawiony 

(apokalyptetai)" (Łukasza 17:27, 30). 

Równoległa relacja w Ewangelii Mateusza 24:39 dotyczy wydarzeń 

związanych z powrotem Jezusa, gdzie mówi on o tym, że "nie zważali na to, aż 

przyszedł potop i z m i ó t ł ich wszystkich, tak będzie z obecnością (parousia = przyjście) 

Syna Człowieczego". Tak więc dwa słowa parousia i apokalypsis dotyczą tego 

samego wydarzenia, kiedy Jezus powróci. Co najważniejsze, oba fragmenty 

pokazują, że będzie on widoczny, ponieważ jego nadejście będzie widoczne 

jak błyskawica (Mat. 24:27), więc chrześcijanie są: "...oczekując objawienia 

(apokalipsin) Pana naszego Jezusa Chrystusa" (1 Kor. 1:7). 

Co więcej, według apostoła Pawła greckie słowa apokalypsis, epiphania, 

phaneroo i parousia odnoszą się do tego samego wydarzenia. Odnosi się on 

do tego przyszłego czasu: 

"...objawienie (epiphaneia) Jego obecności/przyjścia (parous- ia)" (2 Tes. 2:8). 

"[...] wy, którzy cierpicie ucisk, ulżyjcie wraz z nami objawieniu (apokalypsei) 

Pana Jezusa z nieba" (1 Tes. 1:7, 8). 

"[...] abyś przestrzegał przykazania [...] aż do objawienia [tj. ukazania się 

(epiphaneias)] Pana naszego Jezusa Chrystusa" (1 Tym. 6:14). 

Tak więc, ponieważ epifania oznacza "ukazanie się", a apokalypsis oznacza 

"objawienie", a zatem jest widzialna, parousia musi również odnosić się do 

tego, co jest widzialne. Tak więc, tak jak Paweł mówi: "Gdy Chrystus się 

objawi (phanerothe)" lub jak w NIV "Gdy Chrystus się objawi..." (Kol. 3:4). 

Podobnie apostoł Jan użył tych terminów w odniesieniu do tego samego 

przyszłego wydarzenia, mówiąc: "Gdy się objawi (phanerothe)... podczas swojej 

obecności/przyjścia (parousia)" (1 Jana 2:28). Rzeczywiście, apostoł Piotr użył 

phanerothe w odniesieniu do pierwszej manifestacji lub pojawienia się 

Jezusa, które było oczywiście widzialne i osobiste (1 Piotra 1:20), a następnie 

odnosi się do drugiego pojawienia się Jezusa, gdy mówi: "A gdy główny pasterz 

zostanie objawiony  

(phanerothentos tj. pojawi się), otrzymacie niegasnącą koronę" (1 Piotra 5:4), wyraźnie 

pokazując, że drugie przyjście Jezusa będzie całkowicie widzialne. 

Dosłowne widzenie Jezusa podczas Jego powrotu 

Sam Jezus powiedział o swoim powrocie: "...wtedy ujrzą (opsontai)  

Syna Człowieczego przychodzącego w obłoku z mocą i wielką chwałą" (Łukasza 

21:27). To greckie słowo opsontai oznacza "fizycznie widzieć" za pomocą 



59 

"narządu wzroku, a mianowicie oka". Ponadto chmury nie obrazują 

niewidzialności, ale w Piśmie Świętym chmury obrazują obecność Boga (Wj 

33:9). W przyszłości będzie to miało miejsce z Jezusem jako Jego 

przedstawicielem, gdy przyjdzie na obłokach. Obejmuje to również przyjście 

Boga w rydwanie wojennym (Psalm 104: 3) - Słownik obrazowania biblijnego 

p. 157. Tak więc, kiedy Jan pisze, że "On [Jezus] nadchodzi z obłokami i ujrzy 

(opsetai) go wszelkie oko (ophthalmos)" (Obj. 1:7), jasne jest, że powrót Jezusa 

będzie widoczny dosłownie, co dodatkowo potwierdza autor Listu do 

Hebrajczyków, który donosi, że "...g d y się ukaże po raz drugi  

(ophthesetai = 'uczyniony widzialnym' KIT), będzie widziany przez tych, którzy z 

niecierpliwością oczekują go dla zbawienia" (Hebr. 9:28). Jest więc bardzo jasne, 

że jeśli ktoś "przychodzi, aby być obecnym", tj. adwent, będzie widoczny. Jest 

tak zwłaszcza wtedy, gdy słowa użyte do opisania sposobu, w jaki się ukaże 

lub zostanie objawiony, wskazują, że będzie to tak widoczne jak błyskawica i 

wszyscy będą go widzieć. Tak właśnie opisywany jest powrót lub nadejście 

Jezusa. Trzeba by bardzo zniekształcić język, próbując zrozumieć wszystkie 

te terminy w jakikolwiek inny sposób, a tym samym stworzyć niewidzialny 

powrót. 
UWAGA: "Ci, którzy na niego czekają" to nie tylko 144 000, ale wszyscy prawdziwi 

chrześcijanie. Dzieje się tak, ponieważ jest to czas scenariusza końcowego. (Zobacz 

rozdziały 1-6). 

Jezus ostrzegał przed tymi, którzy nauczali o 

niewidzialnym powrocie. 

W swoim wielkim proroctwie o czasach ostatecznych Jezus powiedział, że 
"... jeśli ludzie wam mówią... Spójrzcie! Jest w wewnętrznych pokojach, nie wierzcie 

w to. Albowiem jak błyskawica wychodzi ze wschodu i świeci na zachód, tak będzie z 

przyjściem (gr. parousia = przyjście lub adwent) Syna Człowieczego" (Mat. 24:26, 27). Z 

pewnością błyskawica jest całkowicie widocznym i dramatycznym 

zjawiskiem w ziemskiej atmosferze i zwykle towarzyszą jej głośne grzmoty. 

Jeśli Jezus mówi, że będzie obecny jak coś dramatycznie widocznego, to 

trudno nam sobie wyobrazić, że ma na myśli coś niewidocznego i cichego. 

Nie należy więc wierzyć tym, którzy promują koncepcję "w wewnętrznych 

pokojach", tj. w ukryciu. Należy pamiętać, że greckie słowo parousia 

oznaczające obecność (lub przyjście) jest tym, co będzie "tak jak błyskawica". 

§ 



60 

14 
Jezus 

będzi

e na 

Ziem

i, 

gdzie 

będzi

e 

Król

estw

o 
Wydaje się naturalne, że ŚJ mogą zapytać: Jak Jezus może powrócić 

dosłownie i fizycznie na ziemię, skoro Królestwo Boże ma być w niebie? W 

końcu nazywa się ono "Królestwem Niebieskim"! Jest to uzasadnione 

pytanie, na które postaram się odpowiedzieć na podstawie Pisma Świętego i 

pewnej ilości informacji historycznych w następujący sposób. W 

rzeczywistości najwcześniejsi chrześcijanie pierwotnie postrzegali  

Królestwo Boże jako ustanowione na ziemi. Jednak gdy nie nadeszło ono w 

ci ą gu pierwszych kilku stuleci po wniebowstąpieniu Jezusa, urzędnicy 

kościelni dokonali zmiany w tym, co rozumiano przez królestwo, tak że stało 

s i ę ono teraz związane z ideą, że w chwili śmierci chrześcijanina jego dusza 

odchodzi do nieba, które jest Królestwem. Oprócz tego, że idea ta opiera się 

na jeszcze bardziej niebiblijnym poglądzie o nieśmiertelnej duszy, która żyje 

po śmierci, musimy zapytać: czy ta idea jest choćby mgliście związana z 

Bożymi obietnicami dla wiernych chrześcijan? Celem tego rozdziału jest 

więc  



61 

pokazują, że zgodnie z Biblią, nadchodzące Królestwo Boże zostanie 

ustanowione na ziemi z powracającym Jezusem jako Królem w dosłownej 

Jerozolimie przyszłości, kiedy to wraz ze swymi towarzyszącymi mu 

władcami natychmiast przystąpi do wprowadzania rajskich warunków, tak 

aby wszelkie wojny, przestępczość, ubóstwo i zanieczyszczenie zostały 

szybko wyeliminowane. Narody coraz częściej będą żyły w harmonii. 

Kontrastuje to z niewidzialnym królestwem, które według Strażnicy zostało 

ustanowione w niebie w 1914 roku, ale z pogarszającymi się warunkami na 

ziemi. 

Królestwo jest opisane i przepowiedziane jako na 

Ziemi 

Jak zostanie wykazane w dalszej części tej książki, żadnemu 

chrześcijaninowi nie obiecano przeznaczenia do nieba, zgodnie z właściwą 

analizą wszystkich istotnych fragmentów Pisma Świętego. Dlatego królestwo, 

które odziedziczą, chociaż pochodzi od Boga w niebie, będzie królestwem 

ustanowionym na ziemi, jak pokazuje pierwsze proroctwo Daniela w czasach 

ostatecznych, w którym Daniel, pod natchnieniem Boga, interpretuje sen 

Nabuchodonozora o ogromnym obrazie, mówiąc: 

"kamień [królestwo]... uderzył obraz w jego stopy... kamień, który uderzył w 

obraz, stał się wielką górą i napełnił całą ziemię... Bóg niebios ustanowi 

królestwo, które nigdy nie będzie zniszczone..." (Dan. 2:34, 35, 44). 

Stopy tego obrazu były mocno osadzone na ziemi, a zatem kiedy ten kamień, 

jako obraz Królestwa pod rządami Chrystusa, uderzy w obraz, a następnie 

rozszerzy się na całą ziemię, będzie to wyraźnie królestwo na ziemi. Daniel 

dalej ujawnia, że "królestwo i władza, i wielkość królestw pod całym niebem zostały 

dane ludowi, który jest święty" (Dan. 7:27), tak że według Objawienia Jana 
"Królestwo świata stało się królestwem Pana naszego i Chrystusa jego..." (Obj. 

11:15). Wszystko to pasuje do faktu, że "kamień", czyli królestwo, rozszerza 

się na całą ziemię. 

Królestwo ma być ziemskim rajem związanym z 

Izraelem 

Księga Rodzaju mówi nam, że "Bóg zasadził ogród (paradeison w greckiej LXX) 

w Edenie" (Rdz 2:8, 9; 2:10, 15; i 3:2). To greckie tłumaczenie daje nam definicję 

i domyślne znaczenie słowa "raj" w pozostałej części Pisma Świętego, jako 

ziemski park o wspaniałej atmosferze. 

piękno. Dlatego życie w takim przyszłym ziemskim raju jest tym, co Jezus 

zaoferował umierającemu przestępcy i co Paweł miał w swojej wizji, a także 

obietnicą zawartą w Księdze Objawienia 



62 

"RAJ" W CHRZEŚCIJAŃSKICH PISMACH GRECKICH 

Z tych trzech wystąpień "raju" pierwsze dotyczy buntownika 

powieszonego obok Jezusa, błagającego Go: "...wspomnij na mnie, gdy wejdziesz 

do swego królestwa! A On [Jezus] rzekł do niego: "Zaprawdę, powiadam ci dzisiaj: 

Będziesz ze mną w raju"" (Łk 23:42-43). Jezus utożsamia tutaj królestwo z rajem, 

a raj był postrzegany przez Żydów z pierwszego wieku jedynie jako związany 

z ziemią. Tak więc ten przestępca ma zostać wskrzeszony w raju na ziemi, co 

pokazuje, że Królestwo będzie na ziemi. 

Drugie wystąpienie słowa "raj" w Chrześcijańskich Pismach Greckich 

miało miejsce, gdy Paweł opisał, jak "... człowiek [prawdopodobnie sam Paweł]... 

został porwany jako taki do trzeciego nieba... z o s t a ł porwany do raju" (2 Kor. 12:2, 

4). Ale gdzie z n a j d u j e się to "trzecie niebo/raj" w umyśle Pawła? 

Najbardziej prawdopodobne wydaje się, że s ą to trzecie "niebiosa i ziemia", 

które Piotr później opisał w 2 Piotra 3:5, 7, 13 jako "nowe niebiosa i nowa 

ziemia", a zatem była to wizja Pawła dotycząca nadchodzącego raju na ziemi, 

który, jak już wspomniano, jest domyślnym znaczeniem nadanym w Księdze 

Rodzaju 

Trzecie wystąpienie słowa "raj" w Chrześcijańskich Pismach Greckich ma 

miejsce, gdy Jezus składa obietnicę wiernym chrześcijanom, że: "Temu, kto 

zwycięży, dam jeść z drzewa żywota, które jest w raju Bożym" (Obj. 2:7). Dlatego, 

ponieważ Jezus utożsamił Królestwo z rajem (Łk 23:42-43), a raj znajduje się 

na ziemi zgodnie z Księgą Rodzaju 1 i 2, oczywiste jest, że Królestwo musi 

również znajdować się na ziemi. Rzeczywiście, Pismo Święte konsekwentnie 

używa terminu raj w kontekście ziemi i nie ma myśli o przeniesieniu go do 

nieba, jak pokazują poniższe wersety: 

▪ "Do nich należy królestwo niebios (...) oni odziedziczą ziemię" (Mat. 5:3, 5). 

▪ "Niech przyjdzie królestwo Twoje. Niech Twoja wola spełnia się, jak w niebie, tak 

i na ziemi" (Mat. 6:10). 

▪ "...będą królować na ziemi" (Obj. 5:10 KIT, ale nie "nad" jak w NWT). 

Kolejnym aspektem jest to, że Izrael jest zaangażowany, gdy uczniowie 

pytają: "Panie, czy w tym c z a s i e przywracasz królestwo Izraelowi?". (Dzieje 

Apostolskie 1:6). Jednak Jezus nie poprawił uczniów w odniesieniu do 

umiejscowienia Królestwa w Izraelu na ziemi, a jedynie pokazał, że czas jego 

wygląd nie byłby znany. 

WARUNKI FIZYCZNE W KRÓLESTWIE 

Jezus nauczał, że "...wielu ze wschodu i zachodu przyjdzie i zasiądzie do stołu z 

Abrahamem, Izaakiem i Jakubem w królestwie niebios" (Mat. 8:11). Tak więc Jezus 

pokazał tutaj fizyczne warunki "królestwa niebios" jako będące na ziemi i 

wyraźnie Abraham zostanie wskrzeszony na ziemię. Dalsze fizyczne aspekty 

królestwa zostały ukazane przez Jezusa w nauczaniu, że "nie będzie już pił z 

owocu winnego krzewu, aż przyjdzie królestwo Boże" (Łukasza 22:18) oraz "...tak jak 



63 

Ojciec mój zawarł ze mną przymierze królestwa, abyście w królestwie moim jedli i pili 

przy moim stole oraz zasiadali na tronach i sądzili dwanaście pokoleń Izraela" 

(Łukasza 22:29, 30). Wszystko to jest bardzo fizyczne i nigdy nie odnosi się do 

działań w niebie. Tak więc, po omówieniu przypowieści o glebie w 

odniesieniu do Królestwa... Profesor W.C. Allen stwierdził, że: "Ani tutaj, ani 

w żadnym innym miejscu tej Ewangelii nie ma nic, co sugerowałoby, że sceną 

Królestwa jest coś innego niż obecny świat odnowiony, odrestaurowany i 

oczyszczony". Podsumowuje więc nauczanie Nowego Testamentu i pokazuje, 

że pisarze biblijni nie oczekiwali, że wierzący "pójdą do nieba", ale że Jezus 

powróci na ziemię, aby rządzić z chrześcijanami na odnowionej ziemi, jak 

pokazuje reszta Pisma Świętego. 

Dlaczego więc nazywane jest ono "królestwem niebios"? Jest to po prostu 

ponieważ wywodzi się z "nieba", a mianowicie od samego Boga i jest 

równoznaczne z terminem "Królestwo Boże". 

§ 

15 
"Królestwo niebios" oznacza "Królestwo Boże" 

Chrześcijanie czasami używają terminu "królestwo niebios", jakby 

oznaczał on królestwo w niebie. Jednak spośród autorów ewangelii termin ten 

jest używany tylko przez Mateusza, który pisał dla żydowskiej publiczności. 

Pozostali autorzy ewangelii używali terminu "królestwo Boże". Niemniej 

jednak Mateusz użył tych dwóch terminów razem w Mateusza 19:23, 24, a 

porównanie równoległych relacji jest oczywiste, że oba terminy są dokładne 

odpowiedniki, tj. odnoszą się do jednego królestwa. W szczególności można 

to zauważyć, porównując równoległą relację Mateusza 19:14 z Ewangelią 

Marka 10:14 oraz relację Mateusza 8:11 z Ewangelią Łukasza 13:28-29. W 

rzeczywistości użycie przez Mateusza słowa "niebo" w "królestwie niebios" 

jest tak zwanym "peryfrastycznym", w którym powszechną żydowską 

praktyką było używanie słowa "niebo" jako pośredniego odniesienia do 

samego Boga, zamiast wypowiadania słowa "Bóg". W przeciwieństwie do 

tego, inni autorzy ewangelii pisali głównie dla czytelników pogańskich, więc 

nie ograniczali się do takiej peryfrazy. Tak więc równoległe relacje dotyczące 

małych dzieci u Mateusza i Marka pokazują, że te dwa wyrażenia są 

synonimami: 



64 

"Lecz Jezus rzekł: "Zostawcie małe dzieci w spokoju i nie próbujcie ich 

powstrzymywać przed przyjściem do Mnie, do takich bowiem należy królestwo 

niebieskie"" (Mat. 19:14). 

"Jezus (...) rzekł do nich: "Dopuśćcie dziatkom przychodzić do mnie; nie usiłujcie 

ich powstrzymywać, albowiem do takich należy królestwo Boże"". 

(Marka 10:14). 

Te równoległe relacje pokazują, że "królestwo niebios" oznacza "królestwo 

Boże". Jednak z jakiegoś nieznanego powodu Mateusz u ż y ł dwóch 

terminów "królestwo niebieskie" i "królestwo Boże" razem w Mateusza 

19:23, 24, a dalsze porównanie równoległych relacji jest oczywiste, że te dwa 

terminy są synonimami, tj. odnoszą się do jednego królestwa, jak powiedział 

Jezus: 

"Zaprawdę, powiadam wam, że trudno będzie bogatemu wejść do królestwa 

niebieskiego. Powtarzam wam: Łatwiej jest wielbłądowi przejść przez ucho 

igielne, niż bogatemu wejść do królestwa Bożego" (Mat. 19:23-24). 

Co więcej, porównanie relacji Mateusza 8:11 z Łukasza 13:28-29 pokazuje 

to samo synonimiczne znaczenie dla "królestwa niebios" i "królestwa 

Bożego". 

"KRÓLESTWO NIEBIOS" OZNACZA, ŻE POCHODZI ONO OD BOGA 

W wyrażeniach "królestwo niebios / królestwo Boże" przyimek "z" jest 

przyimkiem dzierżawczym i oznacza, że należy ono do Boga, ponieważ On 

jest jego twórcą i przewyższa wszystkie inne królestwa. Nie mówi "królestwo 

w niebiosach". Dlatego nie odnosi się do miejsca w niebie, co można dalej 

zobaczyć na podstawie wszystkich opisów w Biblii jako królestwa na ziemi. 

UWAGA: Biblijnie "królestwo Boże", tj. "moja królewskość", odnosi się do tronu  

Boga na ziemi (2 Sam. 7:12-19; 1 Kron. 17:12-14): "A Salomon usiadł na tronie 

Jehowy".  



65 

tron królewski..." (1 Kron. 29:23). 

Zastosowanie terminu "niebo" jako odniesienia do 

Boga 

Jezus często używał terminu "niebo" jako terminu zastępczego 

oznaczającego "Boga", jak na przykład: "Chrzest przez J a n a , z jakiego źródła 

pochodził? Z nieba [od Boga] czy od ludzi?" (Mat. 21:25) i "C z ł o w i e k nie może 

otrzymać niczego, jeśli nie zostało mu to dane z nieba", tj. od Boga (Jana 3:27). 

"NIEBO" NIE ZOSTAŁO OBIECANE UCZNIOM 

Ponadto, w żadnym momencie Jezus nie zaoferował swoim naśladowcom 

życia w niebie, ale przyszedł, aby "potwierdzić obietnice dane ojcom..." (Rzym. 

15:8), a obietnice te dotyczyły jedynie ziemi, która jest naturalnym domem 

ludzkości, tak jak powiedział Paweł: "Oznajmiamy wam więc dobrą nowinę o 

obietnicy danej praojcom" (Dz. Ap. 13:32) tj. Abrahamowi, Izaakowi i Jakubowi. 

Obietnica ta dotyczyła tylko rzeczy na ziemi, a nigdy w niebie. 

Nawet Jezus zmartwychwstał na ziemi i dopiero po 40 dniach wstąpił do 

nieba, a nawet wtedy tylko po to, by być tam przez pewien czas, kiedy "[...] 

On [Jehowa] może posłać wyznaczonego dla was Chrystusa, Jezusa. Niebo musi go 

zatrzymać aż do czasu przywrócenia wszystkich rzeczy, o których Bóg mówił przez 

usta swoich świętych proroków z dawnych czasów" (Dzieje Apostolskie 3:20, 21). W 

rzeczywistości koncepcja pójścia do nieba powstała w całości w pogańskiej 

filozofii greckiej, aby pasować do idei nieśmiertelnej duszy - nauki, którą 

kościoły chrześcijaństwa dalej rozwijały. Tak więc "Królestwo Niebios" 

oznacza, że jest to królestwo należące do Boga lub pochodzące od Boga i 

przewyższające wszystkie inne królestwa. Nie oznacza to, że znajduje się ono 

w niebie, jak wynika ze wszystkich jego opisów w Biblii jako królestwa na 

ziemi. 

Co dawni prorocy przepowiedzieli na temat rządów w 

królestwie 

Przyszły Król Królestwa będzie rządził na ziemi zgodnie z prorokami, 

którzy odnosili się do Mesjasza, mówiąc: "Będzie miał poddanych od morza do 

morza (...) aż po krańce ziemi" (Ps. 72:8) i "król będzie panował i okazywał 

wnikliwość i strzegł sprawiedliwości i prawości na ziemi" (Jer. 23:5). Te dwa 

wersety wyraźnie wskazują, że Jezus musi być "na ziemi", aby pełnić rolę 

władcy. Co więcej, stwierdzają one, że będzie on zasiadał na tronie Dawida, 

który znajdował się w Jerozolimie. 

miejsce, z którego będzie rządził, zauważając, że "władza spocznie na jego 

ramieniu (...) na tronie Dawida i na jego królestwie" (Iz. 9:6, 7). Jest to powtórzone 

w Chrześcijańskich Pismach Greckich przez Łukasza pokazującego, że: "da 

mu [Jezusowi] Bóg tron Dawida, ojca jego" (Łukasza 1:32-35). Rzeczywiście, "Bóg 



66 

przysiągł mu, że posadzi na jego tronie jednego z jego potomków" (Dzieje Apostolskie 

2:30). Jak więc niematerialny duch może kwalifikować się jako nasienie 

Dawida? Z pewnością tron Dawida jest ziemski i zostanie przywrócony: "Gdy 

Syn  
Człowieczy przyjdzie w swej chwale i wszyscy aniołowie z nim, wtedy zasiądzie na 

swoim chwalebnym tronie. I będą zgromadzone przed nim wszystkie narody" (Mat. 

25:31). Najwyraźniej Jezus jest tutaj przepowiedziany, że będzie panował na 

tronie Dawida, o którym żaden Żyd w tamtych czasach nie pomyślałby, że 

znajduje się gdziekolwiek indziej niż na ziemi (Łukasza 1:32, 33). Całkowicie 

wyklucza to jakąkolwiek myśl o Królestwie znajdującym się w niebie, co 

zostało dodatkowo podkreślone w wydaniu International Standard Bible 

Encyclopedia z 1986 r., w którym stwierdzono, że: 

Nadejście królestwa Bożego jest wydarzeniem eschatologicznym, kiedy 

królewskie panowanie Boga (...) zostanie de facto zamanifestowane na 

ziemi, tak aby Jego wola wypełniała się na ziemi, tak jak w niebie. 

Oznacza to dwie rzeczy: negatywnie, osądzenie złych i ujarzmienie 

każdej wrogiej mocy; pozytywnie, zbawienie sprawiedliwych i 

odkupienie upadłego stworzenia od ciężaru zła. 

Ponownie należy zapytać: jak niematerialny duch może kwalifikować się jako 

nasienie Dawida? Tron Dawida wyraźnie znajdował się na ziemi, więc tron 

lub panowanie Mesjasza Jezusa jest wyraźnie przepowiedziane jako takie, 

które jest na ziemi. W rzeczywistości pytanie uczniów dotyczące tego, gdzie 

będzie ta władza, nie zostało zakwestionowane przez Jezusa, gdy zapytali: 
"Czy w tym czasie przywracasz królestwo Izraelowi?". (Dzieje  

Apostolskie 1:6). Wcześniejsze oświadczenie Jezusa brzmiało raczej:  

"Przy ponownym stworzeniu, gdy Syn Człowieczy zasiądzie na swym chwalebnym 

tronie, wy... zasiądziecie na dwunastu tronach, sądząc dwanaście pokoleń Izraela" 

(Mat. 19:28), a następnie w Objawieniu Jan stwierdza, że "ujrzał Baranka 

stojącego na górze Syjon" (Obj. 14:1). Z pewnością ta wizjonerska scena 

rozgrywa się na ziemi, ponieważ głos, który słyszy Jan, pochodzi z nieba. 

Zatem Król i Królestwo będą na ziemi (Izajasza 2:1-4), a jego centrum będzie 

w Jerozolimie. 

§ 



67 

16 
Święci Nie rządź z nieba 

Greckie wyrażenie epi tes ges występuje w Objawieniu 19 razy i zawsze 

ma znaczenie "na ziemi", a nie "nad ziemią", jak w przekładzie NWT z 

Objawienia 5:10. Rzeczywiście, własny Przekład Międzywierszowy  

Królestwa Strażnicy (już nie publikowany) oddaje ten werset jako "... i panują 

na ziemi". Tak więc różne fragmenty biblijne pokazują związek między 

Królestwem a ziemią, takie jak: 

▪ "[...] do nich należy królestwo niebieskie [...]. Łagodni (...) odziedziczą ziemię" (Mat. 

5:3, 5). 
▪ "[...] królestwo [...] królestw pod całym niebem dano świętym" (Dan. 7:27). 
▪ "...maszerowali przez całą szerokość ziemi i okrążyli obóz świętych i umiłowane 

miasto (centrum Królestwa)" (Obj. 20:9). 

"Święci" tutaj nie różnią się od tych wymienionych w pozostałej części 

Pisma Świętego. Wyrażenie to oznacza po prostu "lud Boży". Najwyraźniej 

wszyscy święci będą na ziemi, jak pokazują powyższe wersety, a więc 

odziedziczą "ziemię". Są oni również opisani jako dziedziczący Królestwo z 

powodu zaproszenia do: "Pójdźcie ... odziedziczcie królestwo przygotowane dla 

was od założenia świata" (Mat. 25:34). Jeśli ktoś odziedziczy nieruchomość, 

zazwyczaj normalne jest, że w niej mieszka. W tym przypadku spadkobiercy 

ziemi nie dzierżawią ani nie wynajmują jej mieszkańcom ziemi, ale czerpią 

korzyści, mieszkając na niej. 

Fizyczna obecność tych, którzy są w Królestwie 

Towarzystwo Strażnica naucza, że Abraham, Izaak i Jakub nie pójdą do 

nieba, ale będą żyć na przyszłej rajskiej ziemi. Należy jednak pamiętać, że 

Pismo Święte pokazuje, że będzie to w "Królestwie Niebios". Rzeczywiście, 

jak powiedział Jezus: "...wielu ze wschodu i zachodu przyjdzie i zasiądzie do stołu 

z Abrahamem, Izaakiem i Jakubem w królestwie niebios" (Mat. 8:11). Czy na tej 

podstawie nie powinni oni zostać sklasyfikowani jako 144 000 w wersji 

Strażnicy i mieć niebo jako miejsce przeznaczenia (zgodnie z nauką Strażnicy)? 

Ale jak zauważyliśmy wcześniej, "królestwo niebios" jest tym samym 

królestwem, co  

"Królestwo Boże", które jest pokazane jako królestwo na ziemi według 

do wszystkich obietnic danych w Pismach Hebrajskich. Co więcej, Jezus 

przedstawił całkowicie fizyczny, ziemski obraz Królestwa, mówiąc: "Nie będę 

już pił z tego owocu winnego krzewu aż do owego dnia, kiedy pić go będę z wami na 

nowo w królestwie Ojca mego" (Mat. 26:29) oraz "Zawieram z wami przymierze, tak 

jak Ojciec mój zawarł przymierze ze Mną w sprawie królestwa. 26:29) oraz: "Ja 



68 

zawieram z wami przymierze, tak jak Ojciec mój zawarł ze mną przymierze królestwa, 

abyście w królestwie moim jedli i pili przy moim stole, i zasiadali na tronach, aby 

sądzić dwanaście pokoleń Izraela" (Łukasza 22:29, 30; zob. także Mateusza 19:28). 

Ponadto nie ma sensu, aby Organizacja mówiła, że te wyrażenia po prostu i 

tylko pokazują radość tych 144 000 jako zjednoczonych z Chrystusem. Te 

fragmenty pokazują absolutną fizyczność życia w Królestwie. Ponadto 

nigdzie w Piśmie Świętym nie ma mowy o "ziemskiej domenie Królestwa" 

jako oddzielnej od Królestwa w niebie. Królestwo będzie w całości na ziemi. 

Więcej o rządzeniu "na ziemi" - Objawienie 5:10 

Pomimo faktu, że dziesięć mniej znanych tłumaczeń indywidualnych 

oddaje greckie słowo epi jako "nad" (w tym Weymouth i Goodspeed), wszystkie 

przykłady greckiego wyrażenia epi tes ges w Objawieniu 5:10 są tłumaczone 

jako "na" lub "na" w NWT w Objawieniu z wyjątkiem 5:10. Przykłady te 

znajdują się w: 5:3, 5:13, 6:10, 7:1, 10:5b, 10:8, 11:10a, 11:10b, 

13:8, 13:14, 14:6, 14:16, 16:18, 18:24, wraz z Listem do Hebrajczyków 11:13: 

"na z i e m i ". Istnieje również wiele podobnych wyrażeń, takich jak: 

Obj. 3:10: "na całą zamieszkałą ziemię" " 

10:5a: "na morzu". 

" 14:14: "na obłoku". 

Greckie słowo epi jest również wielokrotnie tłumaczone jako nad, ale nie jest 

poprawnie dla frazy epi tes ges lub podobnie skonstruowanych wyrażeń. 

Rzeczywiście, przypis Biblii NWT do 5:10 mówi: "epi z dopełniaczem, jak w 

9:11; 11: 6". Jest to podane przez notatki NWT jako dowód tłumaczenia 

"ponad" w 5:10. Jednak oba te wersety odnoszą się do władzy/mocy i są takie 

same we wszystkich tłumaczeniach. W związku z tym, aby dokonać 

właściwego wyboru tłumaczenia w 5:10, należy zdecydować, czy 

bezpośredni i szerszy kontekst są wystarczająco istotne, aby przetłumaczyć je 

jako "nad", jednocześnie latając w obliczu prawie wszystkich innych 

komitetów tłumaczy i przytłaczających dowodów na sposób, w jaki 

wyrażenie to jest tłumaczone w pozostałej części Objawienia w NWT. Na 

przykład w Objawieniu 11: 6, chociaż dwaj świadkowie "mają władzę nad 

wodami", nadal są na ziemi. W rzeczywistości "ś w i ę c i " są później 

opisane jako zaatakowane przez zwiedzione narody po zakończeniu 1000 

lat. Najwyraźniej dzieje się to na ziemi, ponieważ Jan donosi, że "rozeszli się 

po całej ziemi i otoczyli obóz świętych i miasto umiłowane" (Obj. 20:9). Tylko 

nieuzasadniona interpretacja, zgodnie z którą pod koniec Tysiąclecia będzie 

to inna klasa świętych niż przed nim, może sprawić, że 20:9 straci swoją 

moc, aby wykazać, że 5:10 odnosi się do tych, którzy będą panować "na" 

ziemi podczas Tysiąclecia. 



69 

Co więcej, nie można interpretować greckiego słowa ges w przenośni jako 

ziemskiej społeczności ludzi. Greckie słowo to kosmos. Tak więc, ponieważ 

ges odnosi się do ziemi jako planety lub lądu, ci będą rządzić "na ziemi", a nie 

z nieba. Oczywiście wszystko to oznacza po prostu, że będą panować nad 

śmiertelną populacją ziemi, tak jak każdy król lub królowa może panować nad 

swoją populacją, siedząc na tronie na ziemi. Ci święci z pewnością będą 

królować wraz z Mesjaszem, o którym wiele Pism przepowiada, że będzie 

panował na ziemi, np: "król na pewno będzie panował i okaże wnikliwość oraz 

będzie strzegł sprawiedliwości i prawości na ziemi. Za jego dni Juda będzie zbawiony, 

a Izrael będzie bezpieczny" (Jer. 23:56). Tak więc Jezus jest tutaj 

przepowiedziany, że będzie panował na tronie Dawida, którego żaden Żyd w 

tamtych czasach nie wyobrażał sobie gdziekolwiek indziej niż na ziemi 

(Łukasza 1:32, 33). 

§ 

17 
Królestwo Boże jest jeszcze przyszłością 

Chociaż Paweł w Liście do Kolosan 1:13 mówi, że chrześcijanie zostali 

"przeniesieni (...) do Królestwa umiłowanego Syna [Bożego]", a więc doświadczają 

Królestwa już teraz, zdecydowana większość tekstów pokazuje, że pełne 

doświadczanie Królestwa jest jeszcze przyszłością. Jednak Jezus wyraźnie 

powiedział, że Królestwo w jego pełnym wyrazie nadejdzie, gdy On sam 

powróci. Powiedział więc: "przy ponownym stworzeniu, gdy Syn Człowieczy 

zasiądzie na swym chwalebnym tronie..." (Mat. 19:28). Termin "ponowne 

stworzenie" jest wyrażony jako "nowy świat" lub "regeneracja" w innych 

wersjach. Tak więc w swoim wielkim proroctwie dotyczącym czasu końca 

Jezus powiedział: "Gdy ujrzycie te rzeczy [obrzydliwość powodującą spustoszenie i 

wielki ucisk], które się dzieją, wiedzcie, że Królestwo 

Boże jest blisko" (Łukasza 21:31). Teraz, ponieważ "obrzydliwość, która 

powoduje spustoszenie" (która bez wątpienia nie jest utożsamiana z Organizacją  

Narodów Zjednoczonych - patrz rozdział 50) i wielki ucisk jeszcze nie 

nastąpiły, jest oczywiste, że Królestwo wciąż nie nadeszło. Chrześcijanie 

muszą więc czekać na czas, gdy: "Królestwo świata stanie się królestwem Pana 

naszego i Chrystusa jego, a On będzie panował jako król na wieki" (Obj.  

11:15). Nastąpi to podczas przyszłego drugiego przyjścia Chrystusa.  

Rzeczywiście, chrześcijanie muszą być cierpliwi, oczekując powrotu  

Jezusa, aby ustanowić Królestwo z jego centrum w literalnej Jerozolimie.  



70 

Właśnie dlatego Jezus przytoczył przypowieść o szlachcicu, który udaje się: 

"do odległej krainy, aby zapewnić sobie władzę królewską i powrócić" (Łk 19:12). 

Werset 23 wskazuje następnie, że będzie długa zwłoka. Tutaj pan mówi do 

niegodziwego niewolnika: "Dlaczego nie włożyłeś moich pieniędzy do banku? 

Wtedy po moim przyjściu pobrałbym je wraz z odsetkami". W rzeczywistości 

podczas swojej ostatniej Paschy Jezus powiedział: "Nie będę już pił z owocu 

winnego krzewu, aż przyjdzie królestwo Boże" (Łk 22:18), pokazując w ten sposób, 

że królestwo jeszcze nie nadeszło, ponieważ my tego nie robimy. 

a jednak postrzegają Jezusa jako pijącego "z owocu winnego krzewu". 

W jakim sensie Królestwo jest obecne teraz? 

Co zatem oznacza to stwierdzenie z Listu do Kolosan 1:13? Chodzi po 

prostu o to, że chrześcijanie od czasów Jezusa prowadzą swoje życie w 

harmonii z nakazami nadchodzącego Królestwa i przygotowują się do niego 

oraz poznają jego moc z Bogiem działającym przez Jezusa, jak powiedział do 

faryzeuszy: "Ale jeśli to za pomocą ducha Bożego wypędzam demony, królestwo Boże 

naprawdę was ogarnęło" (Mat. 12:28). Daje to chrześcijanom przedsmak mocy 

nadchodzącego królestwa, ponieważ Jezus pokonał szatana przy wielu 

okazjach, w tym wypędzając demony. Fakt ten jest podkreślany przez pisarza 

do Hebrajczyków, który mówił o  
"tych, którzy raz zostali oświeceni i zakosztowali daru niebiańskiego (...) i 

zakosztowali (...) mocy przyszłego wieku" (Hebr. 6:4, 5 ESV). Ponadto Paweł 

wyjaśnił, że "Królestwo Boże (...) oznacza sprawiedliwość i pokój, i radość w duchu 

świętym" (Rz 14:17). Tak więc tylko w ten szczególny sposób królestwo jest 

postrzegane jako obecne teraz. 

Warunki pełnego doświadczenia Królestwa 

Warunki panujące w Królestwie można podsumować w następujących 

fragmentach Pisma Świętego: 

"Nowe niebiosa i nowa ziemia... stwarzam Jeruzalem dla radości 

(stolica królestwa będzie na ziemi)... nie będzie już głosu płaczu... nie będzie już 

niemowlęcia, które żyje tylko kilka dni, ani starca, który nie dożywa swoich dni 

(naturalna śmierć śmiertelników w bardzo podeszłym wieku nadal występuje w 

tym quasi-raju); bo młodzieniec umrze w wieku stu lat, a ten, kto nie osiągnie 

wieku stu lat, będzie uważany za przeklętego. Będą budować domy, sadzić 

winnice... bo jak życie drzewa, tak będą dni mego ludu". 
(Iz. 65:17-25 NASB). 

Ponadto w Królestwie Bożym będą istniały następujące pokojowe relacje: 

▪ "wilk/baranek; lampart/młoda koza; cielę/młody lew; krowa/niedźwiedź; mały 

chłopiec będzie ich prowadził" (Iz. 11:6-9). 



71 

▪ "... niegodziwca już nie będzie" (Ps. 37:10). 

▪ "(...) sprawiedliwi wykiełkują i obfitość pokoju" (Ps. 72:7). 
▪ "...obfitość zboża" (Ps. 72:16) 

▪ "[...] dla wszystkich narodów [...] uczta z dobrze naoliwionych naczyń" (Izaj. 

25:6). 
▪ "... życie wieczne dla tych, którzy szukają... nieskazitelności". 

(Rzym.2:7). 

Wnioski 

Ponieważ Organizacja Strażnica naucza, że niewidzialne królestwo zostało 

ustanowione przez Boga w niebie w 1914 roku, nie oczekują oni, że Jezus 

naprawdę p o w r ó c i , mimo że powiedział "przyjdę ponownie" (Jana 14:3). Co 

więcej, głoszą oni o królestwie, które nie poczyniło żadnych postępów w 

uwalnianiu narodów świata od broni (Iz. 2:4). Najwyraźniej Jezus musi 

powrócić zgodnie z obietnicą i ustanowić prawdziwe, namacalne królestwo, 

które rzeczywiście przyniesie raj. Co więcej, Królestwo nie może być rajem 

w niebie, ponieważ biblijnie jest pokazane jako raj na ziemi, który jest 

obiecany wszystkim wiernym ludziom Boga. 

§ 

18 
Jezus będzie rządził z dosłownej Jerozolimy 

Panowanie Jezusa rozpoczyna się w dosłownym Izraelu 

Kiedy Jezus dosłownie i fizycznie powróci, rozpocznie swoje rządy nie na 

"niebiańskim Syjonie", jak gdyby znajdował się on w niebie, ale: "Z ciebie 

[Betlejem] wyjdzie dla mnie ten, który będzie władcą w Izraelu" (Mic. 5:24) i którego 

apostoł Jan widzi w wizji jako "Baranka stojącego na górze  

Syjon" (Obj. 14:1). Scena ta rozgrywa się na ziemi, na literalnej górze Syjon, 

ponieważ głos, który słyszy Jan, pochodzi z nieba. W rzeczywistości 

przypowieści Jezusa o szlachcicu z Łukasza 19:11-27 i o talentach z Mateusza 

25:14-30 pokazują, że Jezus powróci tam, skąd wyszedł, a mianowicie na 

ziemię, jak pokazano w proroctwie  

Zachariasza, że "w owym dniu Jego stopy staną na Górze Oliwnej, która jest 

zwrócona ku Jerozolimie..." (Zach. 14:4). Tak więc, jako przedstawiciel Boga, 

będą to dosłowne fizyczne stopy Jezusa, które staną na Górze Oliwnej. 



72 

Fizyczna Jerozolima będzie stolicą Królestwa 

Jezus mówił o "Jeruzalem... mieście wielkiego Króla" (Mat. 5:35). 

Rzeczywiście, Objawienie 21:10 i nast. opisuje "nowe Jeruzalem" w całej jego 

chwale, co dodatkowo wskazuje, że termin "niebiańskie" w Liście do 

Hebrajczyków 12:22 jest raczej opisem Jeruzalem niż stwierdzeniem o jego 

lokalizacji. 

Faktem jest, że mamy łączyć nadejście Królestwa z przyszłym powrotem 

Jezusa do literalnej Jerozolimy. Jest to zrozumiałe, ponieważ "[Jezus] 

opowiedział im inną ilustrację, ponieważ był blisko Jerozolimy, a oni myśleli, ż e 

królestwo Boże pojawi się natychmiast. Powiedział więc: "Pewien człowiek 

szlachetnie urodzony udał się do dalekiej krainy, aby zapewnić sobie władzę królewską 

i powróci ć . Przywoławszy dziesięciu swoich niewolników, dał im dziesięć min... Gdy 

w końcu powrócił, zapewniwszy sobie władzę królewską..." (Łukasza 19:11-12, 15). 

Jerozolima znajdowała się na górze Syjon, a wiele fragmentów biblijnych 

przepowiadało, że Jerozolima na Syjonie będzie centralnym miastem 

przyszłości. Rzeczywiście: 

"Jehowa wyciągnie berło twej mocy z Syjonu, mówiąc: 'Idź podbijać pośród 

swoich wrogów'". (Ps. 110:2). 

"Przywrócę ci twoich sędziów jak na początku... Potem b ę d z i e s z nazwane 

Miastem Sprawiedliwości, Miastem Wiernym" (Izaj. 1:26). 

"Gdyż prawo wyjdzie z Syjonu, a słowo Jehowy z Jeruzalem" (Iz. 

2:3c/Mik. 4:2). 

"Bo Jehowa wojsk stał się królem na górze Syjon i w Jeruzalem" (Iz 24:23b). 

"W owym czasie będą nazywać Jeruzalem tronem Jehowy i wszystkie narody 

zostaną zgromadzone przed imieniem Jehowy w Jeruzalem" (Jer. 3:17). 

Trwałość Jerozolimy jest pokazana w proroctwie, że "Jerozolima będzie 

mieszkać w bezpieczeństwie" (Jer. 33:16). Gdyby Jerozolima znajdowała się w 

niebie, nie byłoby potrzeby wspominania o przebywaniu w 

"bezpieczeństwie". Rzeczywiście, fakt centralnego znaczenia Jerozolimy dla 

Królestwa jest również uznawany przez autorów Chrześcijańskich Pism 

Greckich; na przykład "Abraham... oczekiwał miasta mającego prawdziwe 

fundamenty, którego projektantem i budowniczym jest Bóg" (Hebr. 11:8-10). Ponadto 

"sięgają po lepsze miejsce, to znaczy należące do nieba" ("niebiańskie" KIT i UBS 

Interlinears) (Hebr. 11:16). Oznacza to miasto opisane w chwalebny sposób, 

jak w Objawieniu 21:12 i nast. 

Wszystkie te fragmenty Pisma Świętego wyraźnie pokazują, że ukochana 

przyszła stolica Jerozolima będzie znajdować się na ziemi. Nawet po 

Tysiącleciu "miasto" jest pokazane jako znajdujące się na ziemi, gdy 

wrogowie "wysunęli się na szerokość ziemi i otoczyli obóz świętych i umiłowane m i 



73 

a s t o " (Obj. 20:9). Potwierdzając te biblijne stwierdzenia, Justyn Męczennik, 

chrześcijanin z drugiego wieku, w swoim Dialogu z Tryfonem powiedział: 

Ale ja i inni, którzy są prawowiernymi chrześcijanami we wszystkich 

punktach, jesteśmy pewni, że nastąpi zmartwychwstanie umarłych i 

tysiąc lat w Jerozolimie, która zostanie wtedy zbudowana, ozdobiona i 

powiększona, jak oświadczają prorocy Ezechiel, Izajasz i inni ... Co 

więcej, był z nami pewien człowiek, imieniem Jan, jeden z apostołów 

Chrystusa, który prorokował przez objawienie, które zostało mu dane, że 

ci, którzy uwierzyli w naszego Chrystusa, będą mieszkać tysiąc lat w 

Jerozolimie; i że potem nastąpi ogólne i wieczne zmartwychwstanie 

wszystkich ludzi. 

"Niebiańskie Jeruzalem" nie znajduje się w niebie 

Ale czy termin "niebiańskie Jeruzalem" zapisany w Liście do 

Hebrajczyków 12:22 nie oznacza królestwa w niebie? W rzeczy samej, nie 

oznacza! Gdyby tak było, zaprzeczałoby to wszystkim wspomnianym 

proroctwom. Tak więc, w odniesieniu do tego wyrażenia, przymiotnik 

"niebiańskie" ma charakter jakościowy i nie odnosi się do lokalizacji. W 

rzeczywistości jest to obecny stan chrześcijan, tak jak w Efezjan 1:3 i 2:6. Stąd 

"niebiańskie Jeruzalem" jest chwalebnym miastem przyszłości, do którego 

chrześcijanie zbliżyli się teraz, ponieważ Hebrajczycy mówią: 

"Ale ty zbliżyłeś się do góry Syjon i miasta żywych 

Bóg, niebiańskie Jeruzalem i miriady aniołów w ogólnym zgromadzeniu, i 

zgromadzenie pierworodnych, którzy zostali zapisani w niebiosach, i Bóg, Sędzia 

wszystkich, i duchowe życie sprawiedliwych, którzy zostali udoskonaleni, i Jezus, 

pośrednik nowego przymierza" (Hbr 12:22-24). 

▪ Tutaj wyrażenie czasownikowe "zbliżyli się" pokazuje, że jest to obecny stan 

chrześcijan, podobnie jak w Efezjan 1:3 i 2:6, gdzie chrześcijanie na 

ziemi są postrzegani jako reprezentatywni w niebie poprzez ich 

zjednoczenie z Chrystusem. 

▪ Przymiotnik "niebiański" jest jakościowy i odnosi się do rzeczy, które są 

chwalebne, ponieważ pochodzą od Boga. Stąd "niebiańskie Jeruzalem" 

oznacza chwalebne Jeruzalem przyszłości, położone na literalnej górze 

Syjon. 

Tak więc chrześcijanie na ziemi w przenośni zbliżyli się do tego chwalebnego 

miasta przyszłości teraz - w teraźniejszości. Jest to miasto, którego pragną, 

jak pokazuje również autor Listu do Hebrajczyków, który mówi: 



74 

"Ale teraz sięgają po lepsze miejsce, to znaczy należące do nieba  

("niebiańskie" KIT i UBS Interlinears). Dlatego Bóg nie wstydzi się ich, że jest 

wzywany jako ich Bóg, bo przygotował dla nich miasto" (Hebr. 11:16). 

To "lepsze miejsce" - "niebiańskie" - zostało nazwane "ziemią obietnicy" w 

Liście do Hebrajczyków 11:9 i mówi o ziemi obiecanej Abrahamowi, ale 

przywróconej. Tak więc miasto przygotowane dla nich w Bożym umyśle jest 

literalnym Jeruzalem, które jeszcze nie nadeszło,  
"bo nie mamy tu miasta, które pozostaje, ale gorliwie szukamy tego, które ma przyjść" 

(Hebr. 13:14). 

Tak więc wszystkie te stwierdzenia biblijne odnoszą się do przyszłego 

Jeruzalem na ziemi, a Galacjan 4:25 przeciwstawia "dzisiejsze Jeruzalem" 

przyszłemu Jeruzalem jako "Jeruzalem w górze", ponieważ pochodzi ono od 

Boga, mówiąc: "Jeruzalem w górze jest wolne i jest naszą matką" (Gal. 4:26), jak 

zacytowano z LXX Psalm 86: 5, gdzie: "Człowiek p o w i e : Syjon jest moją matką; i 

taki człowiek urodził się w niej". Również "i o Syjonie p o w i e d z ą : 'Ten i tamten 

urodzili się w niej'". (hebr. Psalm 87:5). Z pewnością ludzie nie rodzą się w niebie. 

Jest to jednak tekst mesjański i skupia się na przyszłej stolicy Królestwa. Jest 

ono "ponad", ponieważ jest znacznie wyższe i pochodzi od Boga. Jednak w 

przenośni apostoł Jan "...ujrzał też miasto święte, Nowe Jeruzalem, zstępujące z 

nieba od Boga i przygotowane jako oblubienica" (Obj. 21:2). Nie ma jednak 

żadnego biblijnego powodu, aby rozumieć to miasto jako odnoszące się do 

czegokolwiek innego niż "niebiańskie Jeruzalem" 

który pochodzi z "góry". Tak więc Richard N. Longenecker w Komentarzu 

Biblijnym do Słowa, tom 41: Galacjan stwierdza: 

... Idea "niebiańskiego Jeruzalem" ("Jeruzalem, które jest w górze") ma 

bogate żydowskie pochodzenie... urzeczywistnienie Bożego panowania 

w jego całości. Jako taka, jest to koncepcja eschatologiczna, która opisuje 

Jerozolimę taką, jaka będzie na końcu czasów, często w przeciwieństwie 

do tego, czym miasto jest obecnie... Ta koncepcja "niebiańskiej" lub 

"nowej" Jerozolimy uosabiała również nadzieje żydowskich chrześcijan, 

jak w Hebr. 11:10, 14-16; 12:22; 13:14; i Obj. 3:12; 21:2, gdzie pełne 

urzeczywistnienie królestwa Bożego i panowania Chrystusa jest 

przedstawione w kategoriach "niebiańskiego" lub "nowego" Jeruzalem, 

które było w y c z e k i w a n e przez patriarchów, a teraz jest 

doświadczane przez chrześcijan w sposób zainaugurowany. Ponieważ 

zatem "Jeruzalem, które jest w górze" jest terminem eschatologicznym 

wyrażającym rzeczywistość, która będzie istnieć w przyszłości, użycie go 

tutaj przez Pawła w odniesieniu do doświadczenia wierzących w Galacji 

sugeruje, że w rozumieniu Pawła wierzący w Galacji znaleźli się w 

eschatologicznej sytuacji już uczestniczącej w tej przyszłej 

rzeczywistości, ponieważ obietnica dana Abrahamowi wypełniła się w 

Chrystusie (por. 3:16; 5:1). 



75 

§ 

CZĘŚĆ CZWARTA 

Jakie jest 
przeznaczenie 
prawdziwych  

chrześcijan? 

19 
Chrystus nigdy nie obiecywał nieba jako 

przeznaczenia swoich uczniów  



76 

Niebo jako cel człowieka pochodzi od pogan 

Teoria pójścia do nieba po śmierci wynikała z rozwoju pogańskiej filozofii 

greckiej. Ponieważ w tej filozofii wszelka materia była postrzegana jako zło, 

oznaczało to, że trzeba od niej uciec. Zgodnie z tą teorią, gdy ciało umiera, 

tak zwana nieśmiertelna dusza oddziela się i odchodzi do nieba. Jednak Biblia 

przedstawia holistyczny pogląd na człowieka; tak więc ciało, dusza i duch są 

nierozłączne w chwili śmierci. (Zobacz moją książkę Złudzenia i prawdy dotyczące 

przyszłego życia). Ojcowie Kościoła, Klemens Aleksandryjski (ok. 150-215) i 

Orygenes (ok. 185-254), wydają się być pierwszymi, którzy badali 

teoretyczne korzenie tej pogańskiej greckiej stoickiej ascezy, która wyrzekła 

się rzeczy ziemskich. W III wieku chrześcijański ascetyzm został 

zakorzeniony i doprowadził do idei, że wieczną ojczyzną wierzącego jest 

niebo, duchowe miejsce pozbawione ziemskich wpływów. 

Według Pisma Świętego niebo nie jest celem dla ludzi 

Przeszukanie wyczerpującej konkordancji ujawnia, że słowo "niebo" 

nigdy nie jest przedstawiane jako cel chrześcijan. Teksty Jana 14:2; 2 

Koryntian 5:1-9; Filipian 1:21-23; 3:14 i Hebrajczyków 6:19-20 są jedynie 

tradycyjnie uważane za odnoszące się do pójścia do nieba. W rzeczywistości 

słowo "niebo" nie występuje w tych tekstach. Co więcej, przyjęto, że 

ponieważ Jezus zaoferował swoim uczniom "królestwo niebieskie", oferował 

niebo jako miejsce docelowe. Jednak, jak wykazano wcześniej, "królestwo 

niebieskie", czyli "królestwo Boże", było związane z rzeczami, które dla 

Żydów, którymi przez wiele dziesięcioleci była większość chrześcijan, 

znajdowały się na ziemi - raj, Izrael i Jerozolima. Dzieje się tak, ponieważ 

Bóg nigdy nie zamierzał, aby ludzie żyli w niebie, tak jak stwierdził: "Co do 

niebios, to należą one do Jehowy. Ale ziemię dał ludziom" (Ps. 115:16), a poniższe 

teksty wyraźnie wskazują, że ziemia ma być domem całej wiernej ludzkości: 

Przypowieści Salomona 2:21, 22; Psalm 37:9-11; Mateusza 5:5; 6:9, 10; oraz 

Rzymian 4:13. 

UWAGA: W Piśmie Świętym nie ma stwierdzenia wskazującego na to, że Bóg 

przemienia ludzi w istoty duchowe, aby mogli żyć w niebie. 

Pierwotne Boże obietnice dla wiernych 

Zauważywszy na początku tej książki, że istnieje tylko jedno ciało 

chrześcijan, a nie dwa ciała lub klasy, i że istnieje tylko jedno ciało 

chrześcijan. 

Większość ludzi wyobraża sobie, że jedynym przeznaczeniem chrześcijan (Ef 

4:4) jest pójście do nieba. Tego właśnie od wieków nauczają kościoły 

chrześcijańskie. Ale czy t e g o naprawdę uczy Biblia? Jak wykazano 



77 

wcześniej, obiecaną nagrodą dla chrześcijan jest wejście do Królestwa 

Bożego, które ma być na ziemi. Jest to ta sama obietnica, która została złożona 

patriarchom, tj. żydowskim przodkom, jak powiedział Paweł: 

"... Chrystus stał się sługą tych, którzy są obrzezani w imieniu Bożej 

prawdomówności, aby zweryfikować obietnice, które złożył ich przodkom..." 

(Rzym. 15:8). 

Musimy więc zapytać: Czy którakolwiek z tych obietnic kiedykolwiek 

zawierała o b i e t n i c ę pójścia do nieba? Jakie dokładnie były te obietnice 

dane przodkom, które Jezus przyszedł zweryfikować? Rzeczywiście, kiedy 

odwołujemy się do Bożych obietnic z Księgi Rodzaju (12:2, 3; 13:14-17; 

17:7, 8; 26:2-4; 28:13-14), danych przodkom Abrahama, Izaaka i Jakuba, 

odkrywamy, że obietnice te dotyczą dziedziczenia ziemi, wydawania na świat 

potomstwa i bycia błogosławieństwem dla wszystkich narodów: 

"On [Bóg] pamięta o swoim przymierzu na wieki, o obietnicy, którą dał tysiącom 

pokoleń, o przymierzu, które zawarł z Abrahamem, i o przysiędze, którą złożył 

Izaakowi, którą ustanowił jako dekret dla Jakuba i jako trwałe przymierze dla 

Izraela, mówiąc: Dam wam ziemię Kanaan jako przydzielone wam dziedzictwo". 
(Ps. 105:8-11). 

"Będę trwał przy tobie [Jakubie] (...) a potomstwu twemu dam wszystkie te ziemie 

(...) rozmnożę potomstwo twoje (...) a przez potomstwo  twoje  wszystkie 

 narody  ziemi  otrzymają błogosławieństwo dla siebie" (Rdz 26:3-4). 

"...że Abraham lub jego potomstwo mieli obietnicę, że będą dziedzicami świata" 

(Rzym. 4:13). 

Są to więc dokładnie te same obietnice, które Jezus zweryfikował lub 

potwierdził, a Paweł i inni głosili jako dobrą nowinę. Ale możesz powiedzieć, 

czy Abraham i jego potomstwo nie otrzymali już tych obietnic danych w 

Księdze Rodzaju, kiedy Abraham mieszkał w Kanaanie, a później, kiedy 

Izrael wszedł do "ziemi mlekiem i miodem płynącej". Najwyraźniej nie! 

Abraham i inni Nie otrzymali jeszcze obietnic 

W czasie, gdy wierny uczeń Szczepan miał zostać ukamienowany za 

W związku ze swoimi chrześcijańskimi przekonaniami i tym, co głosił jako 

prawdę, opowiedział wiele z historii biblijnej. Czyniąc to, złożył interesujące 

oświadczenie o Abrahamie, że: "[Bóg] sprawił, że osiedlił się w tej ziemi, w której 

wy teraz mieszkacie. A jednak nie dał mu w niej żadnego dziedzictwa, nawet tyle, by 

mógł postawić na niej stopę; ale obiecał dać mu ją w posiadanie, a po nim jego 

potomstwu, chociaż jeszcze nie miał dziecka" (Dzieje Apostolskie 7:4b-5). Później, 

po podaniu definicji wiary, autor Listu do Hebrajczyków przedstawił w 

rozdziale 11 streszczenie tych z przeszłości, którzy okazali taką wiarę w Boże 



78 

obietnice, ale co ciekawe, pokazuje, że wypełnienie tych obietnic dla nich 

było jeszcze przyszłością, kiedy powiedział: "W wierze wszyscy ci pomarli  

[łącznie z Abrahamem - wersety 8, 9], chociaż nie otrzymali wypełnienia obietnic, lecz 

widzieli je z daleka" (Hebr. 11:13). Rzeczywiście, oni "nie otrzymali wypełnienia 

obietnicy, ponieważ Bóg przewidział dla nas coś lepszego, aby nie byli doskonali poza 

nami" (Hbr 11:39-40). Są to więc te same obietnice zweryfikowane przez Jezusa i 

głoszone przez pierwszych chrześcijan (Rz 15:8; Dz 13:2), a zatem muszą być 

nadal przyszłością dla chrześcijan i muszą dotyczyć dziedziczenia ziemi, 

wydawania na świat potomstwa i bycia błogosławieństwem dla wszystkich 

narodów. Chociaż nie jest wymieniony z imienia, Daniel jest wspomniany w 

Liście do Hebrajczyków 11:33 jako jeden z nich. 

"który powstrzymał paszcze lwów". Tak więc on również "nie otrzymał 

obietnicy", ale otrzyma ją w tym samym czasie, w którym otrzymają ją inni 

chrześcijanie, tak jak powiedział mu anioł: "Ale ty idź aż do końca.  

Odpoczniesz, ale przy końcu d n i staniesz po swój los" (Dan. 12:13). "Losem" dla 

Daniela będzie: "ziemia przydzielona przez losowanie... udział w mesjańskim 

spełnieniu" według Hebrajsko-angielskiego leksykonu autorstwa Browna, 

Drivera i Briggsa, s. 174. Tak więc ci starożytni patriarchowie otrzymają 

spełnienie tych samych obietnic w tym samym czasie, co chrześcijanie, 

którzy również są "prawdziwym potomstwem Abrahama". Co więcej, to 

błogosławieństwo Abrahama zostanie również udzielone wierzącym 

poganom: 

"Stało się tak, aby błogosławieństwo Abrahama spłynęło na narody przez Jezusa 

Chrystusa [...]. Teraz obietnice zostały wypowiedziane do Abrahama i jego 

potomstwa ... w sensie tego, który jest Chrystusem ... Co więcej, jeśli należysz do 

Chrystusa, jesteś naprawdę potomstwem Abrahama, spadkobiercami w 

odniesieniu do obietnicy". 

(Gal. 3:14, 16, 29). 

Środki do spełnienia obietnic 

Aby wypełnić te obietnice dotyczące ziemi, potomstwa i błogosławieństwa 

dla narodów, Jehowa obiecał mesjańskiego proroka (Pwt 18:15-19) 

rządzącego jako król  



79 

nad znaczącym i widzialnym królestwem (2 Sam. 7:12-19, 2 Kron. 

17:1314), aby błogosławić narody i zamienić ziemię w raj. Wszystko to w 

pełni opisuje to, co było oferowane chrześcijanom i jest tym, co Chrystus 

zweryfikował. W żadnym momencie Jezus nie zaoferował żadnego innego 

przeznaczenia, takiego jak niebo. Tak więc badacz Biblii William Strawson 

zauważa w swojej książce Jezus i przyszłe życie (s. 38): "Zapisy ewangeliczne 

nie mówią o 'pójściu do nieba'... nie ma żadnej sugestii, że Jezus oferuje 

swoim uczniom pewność 'nieba' po tym życiu". Co więcej, teolog J.A.T. 

Robinson stwierdza w swojej książce In the End God (s. 104), że: "Niebo w 

Biblii nigdzie nie jest celem umierających". 

Tylko Chrystus poszedł do nieba, ale tylko tymczasowo 

Jeśli niebo nigdy nie ma być miejscem dla ludzi, to musimy zapytać, 

dlaczego Chrystus poszedł do nieba? Oczywiście, nie mógł pójść do nieba 

jako śmiertelny człowiek! Jednak List do Rzymian 1:4 i 1 List do Koryntian 

15:42-44, 53 pokazują, że Jezus, teraz jako nieśmiertelny człowiek, miał ciało, 

które było niezniszczalne i "w mocy", a więc mogło wytrzymać przeniesienie 

do nieba i przebywanie w obecności Boga. Niemniej jednak było to dla 

pewnych celów i nie miało być sytuacją trwałą, ponieważ apostoł Piotr 

stwierdził, że: "...on [Bóg] może posłać Chrystusa wyznaczonego dla was, Jezusa. 

Zaiste, niebo musi trzymać go w sobie aż do czasu odnowienia wszystkich rzeczy, o 

których Bóg mówił przez usta swoich świętych proroków w dawnych czasach" (Dzieje 

Apostolskie 3:20, 21). Tak więc Jezus ma przebywać w niebie tylko "do czasu 

naprawienia wszystkich rzeczy". Co więcej, celem tymczasowego pobytu 

Jezusa w niebie jest to, aby mógł działać jako nasz orędownik i najwyższy 

kapłan w oczekiwaniu na czas, gdy Ojciec uczyni Jego wrogów "podnóżkiem 

stóp Jego" (Ps. 110:1). 

Apostoł Paweł nie spodziewał się, że 

pójdzie do nieba 

Jak wspomniano wcześniej, apostoł Paweł oczekiwał i promował nadzieję 

na otrzymanie obietnic złożonych hebrajskim przodkom. Tak więc, tak jak 

Jezus przyszedł, "aby zweryfikować obietnice dane ich przodkom..." przez Jehowę, 

tak też Paweł stwierdził, że: "oznajmiamy wam dobrą nowinę o obietnicy danej 

przodkom..." (Dzieje 13:32). W rzeczywistości, gdy Paweł został postawiony 

przed królem Agryppą, ten powiedział do niego: "Ale teraz z powodu nadziei na 

obietnicę, którą Bóg dał naszym przodkom, stoję przed sądem; jest to ta sama 

obietnica, którą nasze 12 plemion ma nadzieję zobaczyć spełnioną... W związku z tą 

nadzieją jestem oskarżony przez Żydów" (Dz 26:6-7). Później, do Żydów 

Przywódcom religijnym w Rzymie powiedział, że: "...z powodu nadziei Izraela 

mam ten łańcuch wokół s i e b i e " (Dz. Ap. 28:20). Jest to "jedyna nadzieja" 



80 

(Efez. 4:4), którą mają chrześcijanie, a jak wcześniej wspomniano, Boże 

obietnice dla Abrahama, Izaaka, Jakuba, Mojżesza i Dawida dotyczyły 

odziedziczenia ziemi, spłodzenia potomstwa i bycia błogosławieństwem dla 

wszystkich narodów poprzez mesjańskiego króla rządzącego tym królestwem 

na ziemi - to była "nadzieja Izraela", za którą Paweł został uwięziony - a nie 

z powodu jakiejkolwiek koncepcji pójścia do nieba. W rzeczywistości żaden 

późniejszy przodek nie zmienił znaczenia tej obietnicy. Podobnie jak w 

przypadku Jezusa, Paweł w żadnym momencie nie wspomina o jakimkolwiek 

innym przeznaczeniu, takim jak niebo, mimo że jego pragnienie bycia z 

Chrystusem jest często błędnie interpretowane jako pragnienie bycia w niebie. 

Paweł szuka raczej obiecanego dziedzictwa, jak napisał: "Wiecie, że to od 

Jehowy otrzymacie dziedzictwo jako nagrodę" (Kol. 3:24). Podobnie w Liście do 

Hebrajczyków autor radzi im: "bądźcie naśladowcami tych, którzy przez wiarę i 

cierpliwość dziedziczą obietnice" (Hebr. 6:12). 

Tak więc, jak Abraham i wszyscy wierni ludzie starożytności nie 

odziedziczyli jeszcze tych obietnic, tak i chrześcijanie, jako "potomstwo 

Abrahama", do tej pory nie odziedziczyli jeszcze takich obietnic ziemi, tj. 

świata (Rz 4:13). Jak powiedział pisarz do Hebrajczyków: "Albowiem nie 

aniołom poddał zamieszkałą ziemię, aby przyszli, o czym mówimy..." (Hebr. 2:5). 

Rzeczywiście, gdyby niebo było celem dziedziczenia obietnic dla 

czytelników Listu do Hebrajczyków, można by się zastanawiać, dlaczego 

tematem jest tutaj "zamieszkana ziemia, która ma nadejść", a nie pójście do 

nieba. 

Później przeanalizujemy kilka fragmentów biblijnych, które często są 

błędnie stosowane do koncepcji pójścia do nieba dla chrześcijan. 

§ 

20 
Biblijne użycie słowa "niebo" i 

"Heavenly" 

"W niebie lub z nieba" oznacza przede wszystkim "Z Bogiem lub 

od Boga" 

Oprócz normalnego użycia słowa "niebo" w odniesieniu do miejsca 

przebywania Boga lub do atmosfery ziemskiej, słowo "niebo" jest używane 

jako pośrednie odniesienie do samego Boga. Dzieje się tak dlatego, że samo 



81 

"niebo" nazywane jest Bożym tronem. Tak więc termin "niebo" jest często 

używany jako substytut terminu "Bóg", jak w księgach Daniela i Mateusza. 

Zwłaszcza w pierwszym wieku ten substytut był powiązany z żydowskimi 

praktykami nieużywania imienia Bożego i raczej ostrożnego używania słowa 

"Bóg". Praktyka ta nazywana jest użyciem peryfrastycznym. Poniżej 

znajdują się przykłady użycia słowa "niebo" w odniesieniu do Boga: 

▪ Syn marnotrawny mówi: "Ojcze, zgrzeszyłem przeciwko niebu [tj.  
Bogu] i przeciwko tobie" (Łk 15:21). 

▪ "Z jakiego źródła pochodził chrzest Jana? Z nieba [tj. od Boga] czy 

od ludzi?" (Mat. 21:25). 
▪ "Człowiek nie może otrzymać żadnej rzeczy, jeśli nie została mu ona dana z 

nieba" [tj. od Boga] (Jana 3:27). 

"Niebiański" oznacza "niebiańskiego pochodzenia lub natury" 

- transcendentna natura czegoś 

Greckie słowo epouranios przetłumaczone jako "niebiański" oznacza: 

"niebiańskiego pochodzenia lub natury" według Thayer's Greek/English 

Lexicon. Oznacza to, że jest ono używane jako przymiotnik opisujący 

transcendentną naturę rzeczy, które pochodzą od Boga. Słowo to jest również 

używane w odniesieniu do samego Boga jako "niebiańskiego Ojca", aby 

opisać Jego transcendentną naturę. Tylko w wyrażeniu "miejsca niebiańskie" 

jest mowa o lokalizacji, a następnie "niebiański" po prostu opisuje te miejsca. 

Jednak Paweł po prostu stara się być w królestwie Bożym, gdy stwierdza, że: 

"...Pan mnie ... zbawi dla królestwa swego niebieskiego" (2 Tym. 4:18). Jest t o o c z 

y w i ś c i e "królestwo Boże", które pochodzi o d Boga i będzie lepsze od 

wszystkich innych królestw. Podobnie List do Hebrajczyków mówi o 

chrześcijanach jako: "partnerach w niebiańskim powołaniu" (Hebr. 3:1 UBS). 

UWAGA: We wszystkich dosłownych tłumaczeniach (nie w KJV ani NKJV) jest to 

oddane jako "niebiańskie powołanie", ponieważ w tekście greckim nie ma słowa "the" 

- patrz KIT. 

Nie jest to więc powołanie specjalnie wybranej grupy chrześcijan do pójścia 

do nieba, tak jakby istniało oddzielne ziemskie powołanie. (Zobacz rozdziały 1-

3). Jest to powołanie, które pochodzi z nieba - jest to Boże powołanie 

jednostek, by stały się chrześcijanami. Nie jest to powołanie chrześcijan do 

pójścia do nieba, ale jest to dar, którego można częściowo doświadczyć teraz, 

gdy ktoś 

otrzymuje ducha Bożego. Jednak niektórzy odwracają się od swojego 

powołania, tj: 
"[...] ci, którzy niegdyś zostali oświeceni i którzy zakosztowali niebiańskiego 

darmowego daru, i którzy stali się uczestnikami ducha świętego, i którzy 



82 

zakosztowali pięknego słowa Bożego i mocy przyszłego systemu rzeczy" (Hebr. 

6:4, 5). 

Komentatorzy różnie określają nadrzędny darmowy dar pochodzący z nieba 

[od Boga] jako: Chrystus chleb żywy, cały plan zbawienia w Chrystusie, nowe 

życie w Chrystusie, odpuszczenie grzechów z powodu ofiary Chrystusa lub 

życie wieczne. Nie ma jednak myśli o pójściu do nieba jako darmowym darze. 

Niemniej jednak Organizacja Strażnica słusznie naucza, że kiedy Abraham i 

inni ludzie wiary zostaną wskrzeszeni, będą na ziemi, jak również 

odnotowano w Pismach Hebrajskich; a jednak Hebrajczyków 11:16 w NWT 

mówi: "... teraz sięgają po lepsze miejsce, to znaczy należące do nieba". 

Jednak słowo w słowo w KIT oddaje to jako: "niebiańskiego", dlatego 

wszystkie inne tłumaczenia poprawnie oddają to podobnie do NASB:  

"Ale tak jak jest, pragną lepszego kraju, to znaczy n i e b i a ń s k i e g o ". Tak więc, 

tak jak "niebiańskie miejsce", do którego Abraham i inni sięgali, znajduje się 

na ziemi, tak samo jest z "niebiańskim królestwem", w którym Abraham 

będzie przebywał, ponieważ Jezus mówił o "Abrahamie, Izaaku i  
Jakubie w królestwie niebios" (Mat. 8:11) i równolegle z "Abrahamem, Izaakiem, 

Jakubem i wszystkimi prorokami w królestwie Bożym" (Łuk. 13:28). 

"NIEBIAŃSKA JEROZOLIMA" 

Tak więc, kiedy pisarz do Hebrajczyków mówi: "Ale wy zbliżyliście się do 

Górę Syjon i miasto Boga żywego, niebiańskie Jeruzalem, I miriady 

aniołów na ogólnym zgromadzeniu, i zgromadzenie pierworodnych, którzy zostali 

zapisani w niebiosach, i Bóg, Sędzia wszystkich, i duchowe życie sprawiedliwych, 

którzy zostali udoskonaleni, i Jezus, pośrednik nowego przymierza..." (Hbr 12:22-24), 

nie chodzi tu o pójście do nieba, ponieważ w rzeczywistości jest to obecny 

stan chrześcijan, tak jak w Efezjan 1:3 i 2:6, gdzie chrześcijanie na ziemi są 

postrzegani jako reprezentatywni w niebie poprzez ich jedność z 

Chrystusem. Przymiotnik "niebiański" ma charakter jakościowy i odnosi się 

do rzeczy, które pochodzą od Boga. Stąd "niebiańskie Jeruzalem", które ma 

znajdować się na literalnej górze Syjon, jest chwalebnym miastem 

przyszłości, do którego chrześcijanie zbliżyli się w przenośni "teraz". 

To "lepsze miejsce, niebiańskie" wspomniane w Liście do Hebrajczyków 

11:16 zostało nazwane "ziemią obietnicy" w Liście do Hebrajczyków 11:9, a 

więc mówi o przywróconym Kanaanie. Tak więc miasto przygotowane dla 

nich w Bożym umyśle jest Jerozolimą, która jeszcze nie nadeszła, "bo nie mamy 

tu miasta, które pozostaje, ale jesteśmy". 
gorliwie szukając tego, który ma przyjść" (Hebr. 13:14). 

TO SAMO MIASTO POCHODZI OD BOGA 

Nie ma żadnego biblijnego powodu, aby rozumieć to miasto jako 

odnoszące się do czegokolwiek innego niż "niebiańskie Jeruzalem", które 

pochodzi z "góry". Jest tak samo jak w wizji Jana mówiącej:  



83 

"Ujrzałem też miasto święte, Nowe Jeruzalem, zstępujące z nieba od Boga i 

przygotowane jak oblubienica przystrojona dla swego męża" (Obj. 21:2). 

Rzeczywiście, profesor Richard Longenecker wyjaśnia, że: 

Idea "niebiańskiego Jeruzalem" ("Jeruzalem, które jest w górze") ma 

bogate żydowskie korzenie. Koncepcja ta ma związek z kulminacją 

odkupieńczych celów Boga w historii ludzkości, realizacją Bożego 

panowania w całości. Jako taka jest to koncepcja eschatologiczna, która 

opisuje Jerozolimę taką, jaka będzie pod koniec czasów, często w 

przeciwieństwie do tego, czym miasto jest obecnie. Odniesienia do 

"niebiańskiego Jeruzalem" można znaleźć w formie embrionalnej w 

pismach żydowskich (np. Ps. 87:3; Izaj. 54, którego początkowy werset 

Paweł cytuje w 4:27; Ezech. 40-48). 

Komentarz biblijny do Listu do Galacjan. 

W tych fragmentach z Listu do Galacjan, Listu do Hebrajczyków i Objawienia 

tak naprawdę nie ma myśli o wyjściu poza chmury jako pewnego rodzaju 

duchowa istota od czasu śmierci. Na podstawie tych szczegółów możemy 

zrozumieć, że Jezus nigdy nie obiecał swoim naśladowcom pójścia do nieba, 

a Paweł nigdy się tego nie spodziewał, ale obietnice dla chrześcijan dotyczą 

ziemi - ziemi. 

§ 



84 

21 
Zjed

nocz

enie 

z 

Chry

stuse

m 

nastę

puje, 

gdy 

On 

powr

aca 
Chrystus powraca na Ziemię, 

Dlaczego więc chrześcijanie mieliby go opuszczać? 

Liczne fragmenty Pisma Świętego pokazują, że Jezus wstąpił na prawicę 

Boga. 

Jehowa w niebie. Jak stwierdzono w Psalmie 110: 1, miało to być tylko  

"dopóki nie postawię twoich wrogów jako stołka dla twoich stóp". Ta tymczasowa 

sytuacja miała trwać tylko "do czasów odnowienia" (Dzieje  

Apostolskie 3:21), kiedy to Jezus opuści niebo. Chrześcijanie mają więc:  

"...oczekiwać Syna jego z niebios" (1 Tes. 1:10). To pokazuje, że Chrystus ma 

powrócić na ziemię - przyjść w chwale, która musi być widzialna, jak 

powiedział: "Albowiem Syn człowieczy przyjdzie w chwale Ojca swego z aniołami 

swoimi" (Mat. 16:27). Wtedy zajmie swoje miejsce jako władca ziemi: "...w 

czasie odpoczynku (gr. palingenesia), gdy Syn Człowieczy zasiądzie na swoim 

chwalebnym tronie..." (Mat. 19:28). Greckie słowo palingenesia jest różnie 

oddawane: "nowy świat" ESV, "regeneracja" NASB, NKJV; "odnowienie 

wszystkich rzeczy" NRSV, NIV; "nowy wiek" NAB; "kiedy wszystko stanie się 

na nowo" NJB. Najwyraźniej to "odnowienie wszystkich rzeczy" w "czasach 

odnowienia" ma miejsce na ziemi, ponieważ Jezus przyszedł "z niebios". 



85 

Żaden z dawnych świętych proroków nigdy nie mówił o odnowieniu czy 

przywróceniu niebios, w których mieszka Bóg. 

A co z "Wielka jest wasza nagroda w niebie" z Ewangelii 

Mateusza 5:12? 

Niektórzy zinterpretowali słowa Jezusa dotyczące nagrody chrześcijanina 

"w niebie" jako oznaczające, że "niebo" jest rzeczywistą nagrodą i muszą się 

tam udać, aby się nią cieszyć. Jednak Jezus powiedział, że nagroda jest w 

niebie, a nie, że nagrodą "jest niebo". W rzeczywistości nagroda jest 

zarezerwowana w niebie, ponieważ zarówno apostołowie Piotr, jak i Paweł 

informują nas o nadziei chrześcijanina:  

"...dziedzictwo... zarezerwowane dla was w niebiosach" (1 Piotra 1:4). Dzieje się tak 

"...z powodu nadziei, która jest dla was zarezerwowana w niebiosach" (Kol. 1:5), 

która jest tym, co zostało obiecane przodkom, tak jak zweryfikował to 

Chrystus i oczekiwał Paweł (Rz 15:8; Ga 3:16; Dz 13:32 i 26:6-7). 

Tak więc w swojej książce Zmartwychwstanie Jezusa i chrześcijańskie 

pochodzenie teolog N.T. Wright wyjaśnia: 

Co zatem mają na myśli autorzy Nowego Testamentu, gdy mówią o 

dziedzictwie czekającym na nas w niebie? Zostało to bardzo źle 

zrozumiane... Celem takich fragmentów, jak w 1 Piotra 1.4, 2 Koryntian 

5.1, Filipian 3.20 i tak dalej, nie jest to, że trzeba "iść do nieba", jak w 

popularnej wyobraźni, aby cieszyć się dziedzictwem. Chodzi raczej o to, 

że "niebo" jest miejscem, w którym Bóg przechowuje swoje plany i 

zamiary na przyszłość. Jeśli powiem przyjacielowi, że w lodówce jest 

piwo, nie oznacza to, że musi on wejść do lodówki, aby cieszyć się 

piwem. Kiedy pierwsi chrześcijanie mówią  



86 

Jana Bożego w Objawieniu 21: nowa tożsamość, która obecnie jest 

bezpieczna w niebie, zostanie sprowadzona z nieba na ziemię w wielkim 

momencie odnowy. Tak: zdecydowana większość chrześcijańskich 

wyrażeń nadziei w średniowieczu, reformacji i kontrreformacji była 

myląca. "Niebo" nie jest ostatecznym celem chrześcijan. 

Opublikowane w Gregorianum 2002, 83/84, 615-635. 

Tak więc, jeśli nagroda za odziedziczenie królestwa jest "zarezerwowana dla 

was w niebie", nie jest konieczne życie w niebie, aby ją otrzymać. Dzieje się 

tak dlatego, że Jezus jako przedstawiciel Boga "przyjdzie szybko, a moja nagroda 

jest ze mną" (Obj. 22:12), tj. przyjdzie na ziemię. 

Chrześcijanie otrzymają 

nagrodę, gdy Jezus powróci na 

Ziemię 

Wszystkie istotne teksty biblijne pokazują, że wszyscy prawdziwi 

chrześcijanie (a nie jedna specjalna klasa chrześcijan) zostaną nagrodzeni dopiero 

wtedy, gdy Jezus pojawi się po powrocie na ziemię: 
"Gdy Chrystus, nasze życie, objawi się (ukaże się), wtedy i wy razem z Nim 

ukażecie się w chwale" (Kol. 3:4). 

"...pokładaj nadzieję w niezasłużonej życzliwości, która będzie w 

objawieniu Jezusa Chrystusa" (1 Piotra 1:13). 

"...gdy się objawi (ukaże) Główny Pasterz, otrzymacie niewiędnącą koronę 

chwały" (1 Piotra 5:4). 

"Albowiem Syn Człowieczy przyjdzie w chwale Ojca swego z aniołami swoimi i 

wtedy odda każdemu według jego uczynków" (Mt 16:27). 

Tak więc nagroda, korona chwały i spłata zostaną przyniesione przez Jezusa 

z nieba, kiedy powróci na ziemię w swojej przyszłej chwale. Dlatego nie ma 

powodu, aby chrześcijanie szli do nieba. 

Obiecane nagrody dla wiernych będą na ziemi 

Przymierze Abrahamowe obiecuje ziemię jako dziedzictwo dla 

wierzących (Rdz 12:2, 3; 13:14-17; 17:7-8; 26:2-4; 28:13-14). Tą nagrodą 
będzie "[...] to, że Abraham lub jego potomstwo otrzymało obietnicę, że 

powinien być dziedzicem świata" (Rzym. 4:13 UBS). Tak więc chrześcijanie, jako 

"[duchowe] potomstwo Abrahama", są stroną Przymierza Abrahamowego i 

korzystają z tego, co zostało obiecane Abrahamowi.  



87 

Muszą jednak "...być naśladowcami tych, którzy przez wiarę i cierpliwość dziedziczą 

obietnice" (Hebr. 6:12). Jezus potwierdził to, gdy powiedział w Kazaniu na 

Górze: "Szczęśliwi łagodnego usposobienia, gdyż oni odziedziczą ziemię" (Mat. 5:5 

cytat z Psalmu 37:1). Czy w teologii WT oznacza to, że tylko literalne 144 000 

jest łagodnego usposobienia? Psalm 37 w całości odnosi się do dziedziców 

żyjących na ziemi, podobnie jak Mateusz 5:5. Rzeczywiście, wola Boża 

będzie wypełniana na ziemi poprzez królestwo, tak jak w Modlitwie Pańskiej: 
"Niech przyjdzie królestwo twoje.  

Niech Twoja wola spełnia się, jak w niebie, tak i na ziemi" (Mat. 6:10). Tak więc, 

poprzez odziedziczenie Królestwa, ci z wiary Abrahama, tj. chrześcijanie, 

otrzymają ziemię Izraela, jak również cały świat. To Bóg, a nie my, decyduje 

o przeznaczeniu chrześcijan. Tak więc to Bóg decyduje się dać ziemię 

Abrahamowi i jego duchowemu potomstwu, którym jest przede wszystkim 

Chrystus Jezus. Pismo Święte nigdy nie wspomina o oddaniu nieba 

chrześcijanom. Dlatego poprzez odziedziczenie Królestwa, ci z wiary 

Abrahama otrzymają ziemię Izraela, a następnie cały świat. Nie ma biblijnego 

powodu, by kiedykolwiek poszli do nieba, chociaż wejście do królestwa 

wiąże się z walką, jak powiedział Paweł:  

"Musimy wejść do królestwa Bożego przez wiele ucisków" (Dz 14:22), co nie jest 

szczególnie prawdziwe w odniesieniu do tych, którzy po prostu umierają ze 

starości. Rzeczywiście, fragment ten nie pasuje do nauczania Strażnicy, że 

wielu namaszczonych chrześcijan po prostu zestarzeje się i umrze bez 

znaczącego ucisku, a następnie pójdzie do nieba. Ci chrześcijanie, którzy 

pozostaną przy życiu, gdy Chrystus powróci, będą musieli przejść przez 

wielki ucisk, po którym nastąpi pierwsze zmartwychwstanie. 

Królestwo i rządzący w nim święci nie będą w niebie 

Jezus nie zmartwychwstał do nieba, ale raczej zmartwychwstał na ziemi. 

Dopiero po 40 dniach wstąpił do nieba. Nawet wtedy miał tam przebywać 

tylko przez pewien czas. W książce Jesus' Resurrection and Christian Origins 

teolog N.T. Wright wyjaśnia: 

Często słyszałem, czasami od ludzi, którzy powinni wiedzieć lepiej, że 

Jezus umarł i został "wskrzeszony do nieba", ale to nie jest dokładnie to, 

co mówili pierwsi chrześcijanie. Wskrzeszony z martwych, tak; 

wywyższony do nieba, tak; ale zmartwychwstanie nigdy nie oznaczało 

"pójścia do nieba". 

do nieba po śmierci". 

Opublikowane w Gregorianum 2002, 83/84, 615-635 

Tak więc, podobnie jak w przypadku Jezusa, wszyscy wierni chrześcijanie 

zostaną wskrzeszeni na ziemi, aby mogli ją odziedziczyć, tak jak obiecał  



88 

Jezus: "[...] do nich należy królestwo niebieskie [...] oni odziedziczą ziemię" (Mat. 

5:3, 5) i proleptycznie "...oni panują na ziemi" (Obj. 5:10 KIT). Rzeczywiście, w 

Objawieniu greckie wyrażenie epi tes ges jest przetłumaczone 19 razy jako "na (nie 

'nad') ziemi". Co więcej, w proroctwie: "kamień [królestwo - werset 44] ... uderzył w 

obraz u jego stóp [a więc na ziemi] ... stał się on [kamień] wielką górą i napełnił 

ziemię" (Dan. 2:34-35). 

Radosne zjednoczenie z Chrystusem 

Kiedy apostoł Paweł pisze do chrześcijan, że: "Obywatelstwo nasze jest w 

niebiosach i z niecierpliwością oczekujemy pochodzącego stamtąd Zbawiciela, Pana 

Jezusa Chrystusa..." (Flp 3:20), nie mówi on, że chrześcijanin musi być w niebie, 

aby być jego obywatelem. Mówi, że to obywatelstwo już istnieje dla nich tutaj 

na ziemi. Tak więc N.T. Wright uzasadnia, że: 

W byciu obywatelem miasta macierzystego nie chodzi o to, że gdy życie 

staje się trudne lub gdy przechodzi się na emeryturę, można wrócić do 

domu, do miasta macierzystego. Ludzie, do których Paweł pisał w Filippi, 

byli obywatelami rzymskimi, ale nie mieli zamiaru wracać do Rzymu... 

Gdyby sytuacja stała się trudna, cesarz przybyłby z Rzymu, aby wybawić 

ich od wrogów w Filippi... Jest to bardziej zintegrowane z teologią 

nadchodzącego nowego nieba i nowej ziemi....... 

Fakt, że o to właśnie chodzi w Liście do Filipian 3, jest potwierdzony, gdy 

Paweł napisał również, że chrześcijanie muszą "...oczekiwać Syna z niebios" (1 

Tes. 1:10). 

Bycie "złapanym na gorącym uczynku" Nie 

oznacza pójścia do nieba 

Ze względu na teorię pochwycenia przed uciskiem "w każdej chwili" 

wyznawaną przez dyspensacjonalistów, których przeznaczeniem jest niebo, 

chrześcijanie mogą czasami mieć błędny obraz tego, co będzie oznaczać to 

"pochwycenie", powszechnie nazywane "pochwyceniem". Kluczowy tekst 

stwierdza: 

"...my żywi, którzy przetrwamy do obecności Pana, będziemy w 

w żaden sposób nie wyprzedzi tych, którzy zasnęli w śmierci; ponieważ sam Pan 

zstąpi z nieba (...) a ci, którzy umarli w jedności z Chrystusem, powstaną pierwsi. 

Potem my, żywi, którzy przetrwamy, razem z nimi porwani będziemy w obłokach 

na spotkanie Pana w powietrzu" (1 Tes. 4:15-17). 

W rzeczywistości The Kingdom Interlinear Translation oddaje to jako: "My, żywi, 

(którzy) pozostajemy w tym samym czasie co oni, będziemy porwani (gr. harpagmon) w 



89 

obłokach na spotkanie Pana w powietrzu". Ten grecki czasownik harpagmon 

został przetłumaczony we wczesnych łacińskich Bibliach jako rapere, od 

którego otrzymujemy angielski rzeczownik "rapture". Rzeczywiście, to 

pochwycenie (oddalenie) jest w powietrzu (Gk aera), to znaczy: ... 

"atmosfera bezpośrednio nad powierzchnią ziemi" według grecko-

angielskiego leksykonu Bauera. Jednak te wersety dotyczą głównie 

zmartwychwstania, ale Paweł dodaje dodatkowy aspekt, mówiąc o byciu 

"pochwyconym... w powietrzu". Nie daje to żadnej myśli o pójściu do nieba, 

a fakt, że "zawsze będziemy z Panem" wynika z tego, że chrześcijanie będą 

towarzyszyć Jezusowi, gdy będzie kontynuował swoje zejście na ziemię po 

swoim powrocie. Rzeczywiście, Jezus mówi o swoim własnym powrocie, gdy 

mówi w Ewangelii Jana 14:3: "Idę powtórnie". 

TAK WIĘC SEKWENCJA W OSTATNIM DNIU JEST NASTĘPUJĄCA: 

1. Zstąpienie Jezusa. 

2. Zmartwychwstanie do nieśmiertelności zmarłych chrześcijan. 

3. Zmiana w nieśmiertelność żyjących chrześcijan - "Będziemy 

przemienieni" (1 Kor. 15:52, 53). 

4. Bycie "porwanym" do ziemskiej atmosfery zarówno 

zmartwychwstałych, jak i żywych "przemienionych" w 

nieśmiertelnych chrześcijan, aby spotkać zstępującego Pana. 

Książka Reasoning from the Scriptures używa słomianego argumentu na 

s. 314, mówiąc, że rzekome uniesienie wiąże się z pójściem do nieba. Jak 

właśnie wykazano, wyraźnie tak nie jest. Poprzez błędne zastosowanie 1 

Koryntian 15:36, który mówi: "To, co siejesz, nie ożyje, jeśli wpierw nie 

umrze", książka Reasoning na s. 312/3 stwierdza, że wszyscy żyjący 

chrześcijanie muszą umrzeć, zanim uzyskają nieśmiertelność. Jednakże, 

chociaż "nasienie" odnosi się tutaj do żyjącego śmiertelnego ciała, kontekst 

wersetu 36 dotyczy tych, którzy są już "umarłymi" (werset 35) i którzy będą 

musieli zostać wskrzeszeni. Paweł mówi więc, że zmartwychwstanie jest 

cudem w taki sam sposób, w jaki cudem jest ziarno, które rozkłada się, by 

wykiełkować i stać się rośliną. To nie żywe ciało jest rozkładającym się 

"nasieniem", ale już martwe ciało. Żywi chrześcijanie, w czasie ostatniej 

trąby, nie są wspomniani aż do wersetu 51, gdzie Paweł ujawnia świętą 

tajemnicę, m ó w i ą c : "Nie wszyscy zaśniemy w 

śmierć, ale za chwilę wszyscy się zmienimy..." 

Czy Rzymian 6: 3-5 dowodzi, że trzeba umrzeć, aby 

zyskać nieśmiertelność? 

W swoim nauczaniu, że namaszczeni chrześcijanie muszą umrzeć, zanim 

będą mogli uzyskać nieśmiertelność, Towarzystwo Strażnica cytuje Revised 



90 

Standard Version odnotowaną na s. 314 książki Reasoning from the 

Scriptures: "Czyż nie wiecie, że my wszyscy, którzy zostaliśmy ochrzczeni w 

Chrystusa Jezusa, zostaliśmy ochrzczeni w Jego śmierć? ... Jeśli bowiem 

zjednoczyliśmy się z nim w śmierci podobnej do Jego śmierci, z pewnością 

zjednoczymy się z nim w zmartwychwstaniu podobnym do Jego 

zmartwychwstania" (Rzym. 6:3-5). 

Jednak błąd polega na tym, że tematem Pawła w tych wersetach jest "bycie 

umarłym dla grzechu" (werset 2). Zauważmy, że werset 4 Listu do Rzymian 

6 mówi: "I my przez chrzest zostaliśmy pogrzebani w Jego śmierć, abyśmy, jak 

Chrystus powstał z martwych (...), tak i my w nowości życia chodzili". Dlatego 

chrzest w Chrystusa jest tutaj używany jako ilustracja śmierci dla grzechu, 

tak że "stara osobowość" została pogrzebana i wzbudzona do "nowości życia" 

w momencie nawrócenia. Ta śmierć dla grzechu jest dalej symbolizowana w 

słowach wersetu 6, w którym zauważono, że: "...nasza stara osobowość została 

przybita do pala razem z Nim, aby nasze grzeszne ciało stało się bezsilne". Podobnie 

Paweł mówi do chrześcijan, że: "zostaliście razem z nim pogrzebani w jego chrzcie 

i przez więź z nim razem też zostaliście wskrzeszeni... Co więcej, chociaż byliście 

umarli na skutek waszych występków... Bóg razem z n i m ożywił was" (Kol. 2:12-

13). 

Wracając do kwestii zawartej w Liście do Rzymian 6:5,  

która mówi: "Jeśli bowiem zjednoczyliśmy się z Nim w śmierci podobnej do Jego 

śmierci, z pewnością zjednoczymy się z Nim w zmartwychwstaniu podobnym do Jego 

zmartwychwstania", możemy zrozumieć, że z powodu nawrócenia "umarliśmy 

dla grzechu", "abyśmy tak jak Chrystus powstał z martwych (...) tak i my 

postępowali w nowości życia", co ilustruje "zmartwychwstanie podobne do 

Jego zmartwychwstania". Tak więc wersety te nie mówią o tym, że 

chrześcijanie muszą fizycznie umrzeć, aby otrzymać nieśmiertelność. 

Rzeczywiście, taki pomysł byłby sprzeczny ze słowami Pawła z 1 Koryntian 

15:51 i 1 Tesaloniczan 4:17. Co więcej, Jezus powiedział, że: "[...] każdy, kto 

żyje i wyznaje wiarę we Mnie, nigdy nie umrze" (Jana 11:26). 

Błędność nauki Strażnicy, że chrześcijanie 

zmartwychwstają jako duchy 

Przekonanie to rodzi poważne problemy, ponieważ: 

• Wszystkie zmartwychwstania odnotowane w Biblii dotyczą całej 

osoby, tj. osoby w pełnym ciele. 

• Jeśli ktoś umarł i został pochowany, to jaka jego część 

zmartwychwstałaby, gdyby nie istniał jako osoba w ciele stałym? 

Odpowiedź brzmi: nic! Dzieje się tak dlatego, że człowiek jest 

jednością, a nie oddzielnymi częściami: ciałem, duszą i duchem. 



91 

• 1 Koryntian 15:37-38 wyjaśnia, że: "[...] siejecie nie ciało, które się 

rozwinie, lecz gołe z i a r n o , czy to pszeniczne, czy jakieś inne; lecz Bóg 

daje mu ciało tak, jak się Jemu upodobało, i daje każdemu z nasion jego 

własne ciało". 

W analogii Pawła do nasienia następuje zmiana atrybutów z nasienia na 

roślinę, ale roślina musi być z tego samego materiału genetycznego co 

nasiono. Podobnie uwielbione ciało jest wynikiem dramatycznych zmian 

jakościowych, które zachodzą w jego nasieniu. Nie jest to wymiana ciał, ale 

zmiana poprzez uwielbienie osoby. Przemienienie Jezusa było przebłyskiem 

tego uwielbienia. 

UWAGA: Słowo "ciało" w dosłownym znaczeniu zawsze odnosi się do tego, co 

namacalne. 

§ 

22 
Pismo Święte błędnie zastosowane do 

koncepcji pójścia do nieba 

Jak wspomniano wcześniej, teksty Jana 14:2; 2 Koryntian 5:1-9; Filipian 

1:21-23; 3:14 i Hebrajczyków 6:19-20 zostały przyjęte przez tradycję jako 

odnoszące się do pójścia do nieba tylko z powodu wcześniejszej fałszywej 

nauki o nieśmiertelności duszy i fałszywego założenia, że Jezus pozostaje w 

niebie na czas nieokreślony (Dzieje Apostolskie 3:21). Ta tradycja dotycząca 

pójścia do nieba powstała wraz z przyjęciem pogańskiej nauki, że ludzie mają 

naturalnie nieśmiertelną duszę. W rzeczywistości ani słowo "niebo" nie jest 

wspomniane w tych tekstach, ani nie ma w nich żadnej sugestii, że 

chrześcijanie idą do nieba. Przeanalizujemy teraz te trudniejsze fragmenty w 

świetle naszego zrozumienia wcześniejszych Pism, które mają jasne 

znaczenie. 

List do Filipian 1:21-23 Paweł 

pisze: 
"Bo w moim przypadku żyć to Chrystus, a umrzeć to zysk... Jestem rozdarty 

między tymi dwiema rzeczami; bo pragnę uwolnienia  

("odejścia" w NASB itp., ale oznaczającego powrót Chrystusa) i bycia z Chrystusem, co 

z pewnością jest o wiele lepsze ". 

ISTNIEJE TRZECIA OPCJA DLA PAULA 



92 

Kontekstem jest zbliżający się proces Pawła z rąk Nerona. Jeśli jednak 

Paweł nie wiedział, czy woli żyć, czy umrzeć, to czy naprawdę mógł 

powiedzieć, że woli umrzeć? Czy zatem jego stwierdzenie o "pragnieniu 

odejścia i bycia z Chrystusem" jako "o wiele lepszym" może być trzecią 

opcją, a nie życiem teraz lub śmiercią? Najwyraźniej dla Pawła liczy się  

"przebywanie z Chrystusem". Jednak to bycie z Chrystusem ma miejsce tylko 

wtedy, gdy Jezus powróci (1 Kor. 15:22). 

Ciało Kierownicze Świadków Jehowy wyjaśnia ten fragment w "dodatku" 

do Biblii NWT i KIT. Powodem omówienia tego fragmentu tutaj jest korzyść 

dla tych, którzy wyznają pogląd, że oddzielna nieśmiertelna dusza idzie prosto 

do nieba po śmierci. 

Greckie słowo analysai może również oznaczać "odejście", "uwolnienie", 

"oderwanie się" lub "powrót". To odejście / uwolnienie lub powrót nie może 

nastąpić w chwili śmierci, ale w "dniu Jezusa Chrystusa" (Flp 1:6, 10); "aby 

[Paweł] miał powód do radości w dniu Chrystusa" (Flp  

2:16). Jest to stwierdzenie pokazujące, że dla chrześcijanina jego związek z 

Chrystusem pozostaje nieprzerwany nawet po śmierci. Ci, którzy umierają, 

śpią "w Chrystusie" w tym sensie, że nie są świadomi upływu czasu aż do 

momentu ich "bycia z Chrystusem" poprzez zmartwychwstanie w czasie 

paruzji. W tym momencie "śmierć jest dla nich zyskiem" (1 Tes. 4:17; 1 Kor. 

15:21, 23). 

PREFERENCJE PAULA 

Po zwróceniu uwagi na dwie alternatywy życia lub śmierci Paweł 

przedstawia trzecią opcję, która odnosi się albo do uwolnienia z nieba Jezusa, 

który powróci, albo do późniejszego uwolnienia Pawła z grobu, co ma miejsce 

w czasie paruzji, tj. drugiego przyjścia Chrystusa. 

Problem z nauczaniem Strażnicy na ten temat dotyczy ich koncepcji, 

zgodnie z którą główna część pierwszego zmartwychwstania ma mieć miejsce 

już w 1918 roku. (Zauważmy, że jest to nadal znacząca luka wynosząca 3,5 roku od 

rzekomego czasu powrotu Jezusa w 1914 r.) i że pozostała część rzekomo 

literalnych 144 000 zostanie natychmiast wskrzeszona w różnych 

późniejszych momentach, gdy naturalnie umrą. Taka koncepcja byłaby 

sprzeczna z jasnymi stwierdzeniami w 1 Tesaloniczan. 4:16-17 dotyczącym 

zmartwychwstania umarłych, gdzie werset 17 mówi w Kingdom Interlinear 

Translation: 

"wtedy my, żywi, którzy pozostaniemy w tym samym czasie, razem z nimi będziemy 

porwani w obłokach na spotkanie Pana w powietrzu...". Wszyscy inni 

komentatorzy uznają, że pierwsze zmartwychwstanie, które dotyczy tylko 

chrześcijan, nastąpi w sumie w jednym ustalonym czasie, a mianowicie 

podczas powrotu Jezusa, a więc jest to wydarzenie jednorazowe (1 Kor. 

15:22). 



93 

Filipian 3:14 Tekst 

ten mówi o: 
"...nagrodę w górę (Gk ano) powołania Bożego" KIT. 

"...nagrodę wysokiego (gk ano) powołania Bożego" UBS Interlinear. 

Wyrażenie to jest przedstawiane w NWT jako "wezwanie Boga w górę" i jest 

używane przez Organizację do promowania idei, że istnieją dwa powołania - 

jedno do nieba, a drugie na ziemię. Co więcej, jest ono błędnie interpretowane 

w NIV jako "Bóg powołał mnie do nieba", jakby sugerując, że Paweł pójdzie 

do nieba. Jednakże greckie słowo ano oznacza "powyżej", jak w "Jeruzalem 

powyżej (gk ano)" (Gal. 4:26). Jest to tak naprawdę Boże powołanie chrześcijan 

do wyższej nagrody pierwszego zmartwychwstania podczas przyjścia 

Chrystusa (1 Kor. 15:24). Interlinearny przekład Marshalla oddaje to jako: 

"Powyższe powołanie" i jako "wysokie powołanie" w Nienauczonym NT, 

ASV, Young's, NSB, KJV i wszystkich wcześniejszych Bibliach. Również 

Moffatt oddaje to jako "wysokie powołanie". Ponadto, gdy zarówno CSB, jak 

i ISV używają wyrażenia "niebiańskie powołanie Boże", nie ma to znaczenia 

rzekomego odejścia chrześcijanina do nieba, ale opisuje jakość powołania do 

bycia chrześcijaninem, ponieważ pochodzi ono od Boga. 

2 Koryntian 5:1-9 

Paul zauważa, że: 
"Wiemy, że jeśli nasz ziemski dom, ten namiot, zostanie z b u r z o n y , będziemy 

mieli budowlę od Boga, dom nie ręką uczyniony, na wieki wieków w niebiosach. 

W tym bowiem domu wzdychamy, gorąco pragnąc przyoblec się w to, co jest dla 

nas z nieba, abyśmy, gdy to przyobleczemy, nie byli nadzy. W rzeczywistości my, 

którzy jesteśmy w tym namiocie, wzdychamy, będąc obciążeni, ponieważ nie 

chcemy tego odłożyć, ale chcemy założyć to drugie, aby to, co śmiertelne, zostało 

pochłonięte przez życie. Tym, który nas do tego przygotował, jest Bóg, który dał 

nam ducha jako znak tego, co ma nadejść. 
Jesteśmy więc zawsze odważni i wiemy, że chociaż mamy nasz dom w ciele, 

jesteśmy nieobecni w Panu, ponieważ chodzimy wiarą, a nie widzeniem. Jesteśmy 

jednak odważni i wolelibyśmy być nieobecni w ciele i uczynić nasz dom 

z Panem. Tak więc, niezależnie od tego, czy jesteśmy z Nim w domu, czy też 

jesteśmy poza Nim, naszym celem jest być dla Niego przyjemnymi". 

W tym fragmencie Paweł pisze obrazowo, używając metafor namiotu, 

budynku, domu i ubrania. Fragment ten nie zawiera myśli o pogańskiej 

greckiej idei odcieleśnienia, ponownego ucieleśnienia lub niematerialności. 

W zmartwychwstaniu będzie ciągłość między dwoma stanami ciała, jak 

wyjaśniono w 1 Koryntian 15: 35-39. Kontekst dla 2 Koryntian 5:1-9 znajduje 

się w 4:14, gdzie stwierdza się, że Bóg: "wzbudzi i nas razem z Jezusem i razem 

z wami przedstawi". N a s t ą p i to podczas drugiego przyjścia Jezusa w dniu 



94 

ostatecznym (1 Kor. 15:23, Jana 11:24). Co więcej, fragment ten należy dalej 

rozumieć w kontekście 1 Listu do Koryntian 15, gdzie wszyscy zmarli 

chrześcijanie mają zostać wzbudzeni w tym samym czasie, gdy Jezus powróci 

(1 Tes. 4:17), a następnie będą "w domu z Panem" i będą mieli "budowlę od 

Boga", tj. nieśmiertelne ciało. 

Jana 14:2 

"W domu Ojca mego jest mieszkań wiele". 

Jest to wyrażone w przenośni, tak jak królestwo Izraela zostało nazwane  

"domem Izraela". Rzeczywiście, "Mojżesz (...) był wierny jako pomocnik w całym 

domu tego (...), ale Chrystus był wierny jako syn nad domem Bożym. My jesteśmy 

Jego domem" (Hebr. 3:5-6). Ponadto apostoł Piotr zauważa, że "nadszedł wyznaczony 

czas, aby sąd rozpoczął się od domu Bożego" (1 Piotra 4:17), pokazując w ten sposób, 

że "dom Ojca" Jezusa jest odniesieniem do ludu Bożego jako przyszłych członków 

królestwa, ponieważ są oni "... świątynią Boga żywego" (2 Kor. 6:16). 

INTERPRETACJA 

▪ "Wiele miejsc zamieszkania" = wystarczająca przestrzeń dla wszystkich w 

królestwie. Prawdopodobnie odnosi się do poszczególnych chrześcijan, 

w których Bóg i Chrystus będą mieszkać (Jana 14:23), dając im w ten 

sposób pewność. 

▪ "... aby przygotować wam miejsce (nie jest napisane "w niebie")". = 

Przygotowanie do Królestwa odbywa się poprzez śmierć, 

zmartwychwstanie i wniebowstąpienie Jezusa. 

▪ "Przyjdę powtórnie i przyjmę was do siebie". = w czasie paruzji, aby 

ustanowić królestwo. (Zwróć uwagę, że słowo "dom" nie występuje w tekście 

greckim i żadne dosłowne tłumaczenie nie używa tego terminu). 

▪ "...abyście i wy byli tam, gdzie Ja jestem" = w Królestwie na ziemi. 

Hebrajczyków 6:19-20 

"Mamy tę nadzieję jako kotwicę dla duszy (...) i wchodzi ona za zasłonę, gdzie w 

naszym i m i e n i u wszedł poprzednik, Jezus, który stał się arcykapłanem". 

Określenie "poprzednik" podkreśla, że Jezus jest pierwszym owocem (Nowego 

Stworzenia) i że Jego arcykapłańska służba "w naszym imieniu" umożliwia 

chrześcijanom zbliżanie się do Boga w służbie kapłańskiej. Tylko najwyższy 

kapłan w Izraelu fizycznie wchodził za zasłonę sanktuarium, dlatego tylko 

Chrystus dosłownie wchodzi do nieba. Nasza nadzieja jest zakotwiczona w 



95 

zasłonie, ponieważ nasz arcykapłan stoi tam przed Bogiem w naszym imieniu. 

Zapewnia to chrześcijaninowi oczyszczenie, które pozwala mu zbliżyć się do 

Boga. W żaden sposób nie oznacza to, że chrześcijanie przejdą fizycznie 

"wewnątrz zasłony", udając się do nieba. Tak więc, gdy w Liście do 

Hebrajczyków 10:19 czytamy: "[...] ponieważ mamy odwagę wejść do miejsca 

świętego", nie odnosi się to do fizycznego wejścia, ale jest przenośnią 

"podejścia ze szczerym sercem i pełną wiarą" (werset 22). Oznacza to, że teraz, 

tutaj na ziemi, możemy mieć swobodny dostęp do Boga za pośrednictwem 

naszego Najwyższego Kapłana. Zwróćmy również uwagę na List do Efezjan 

2:6, gdzie dowiadujemy się, że w przenośni Bóg: "...posadził nas razem w 

niebiosach w jedności z Chrystusem", pokazując, że obecnie, tu na ziemi, 

chrześcijanie są w przenośni postrzegani jako przebywający w niebie z 

powodu ich jedności z Chrystusem. 

Jana 14:19 

"Za krótką chwilę świat już Mnie nie ujrzy, ale wy Mnie ujrzycie, bo Ja żyję i wy 

żyć będziecie". 

Ponownie, nie jest to dowód na paruzję ("przyjście, aby być obecnym" lub 

adwent), która jest niewidoczna dla świata. Taki pogląd zaprzeczałby wielu 

Pismom wskazującym na fizyczny/dosłowny powrót Jezusa. W 

rzeczywistości oznacza to, że świat nie zobaczy już Jezusa w tym czasie, aż 

do paruzji (Mat. 23:39), kiedy będzie widoczny jak błyskawica i kiedy wielu 

Go rozpozna. Tak więc do Żydów Jezus powiedział, ż e : "w żadnym razie nie 

ujrzą mnie, dopóki nie powiecie: Błogosławiony, który przychodzi w imieniu Jehowy!" 

(Łukasza 13:35). 

UWAGA: Jana 14:18, 23 dotyczy duchowego przyjścia Jezusa do swoich uczniów: 
"Nie zostawię was osieroconych. Idę do was (...) My [Bóg i Chrystus] przyjdziemy (duchowo) 

do niego [chrześcijanina] i uczynimy sobie mieszkanie z nim". Wypełniło się to, gdy posłał 

"ducha prawdy, którego świat przyjąć nie może" (werset 17). 

Ta analiza tekstów biblijnych pokazuje, że Bożym planem dla ludzkości 

jest odziedziczenie ziemi zgodnie z Jego zamysłem, a ludzkość otrzyma 

doskonałość i nieśmiertelność. Z tego jasno wynika, że Bóg nie zamierza, by 

ktokolwiek z ludzkości znalazł się w Jego literalnym niebie. Jedynym 

człowiekiem, który pójdzie do nieba, jest nieśmiertelny Jezus, i to tylko na 

pewien czas, aby działać jako nasz pośrednik, orędownik i najwyższy kapłan. 

Wiara chrześcijańska w ok. 150 r. p.n.e. 

W swoim dialogu z Tryfonem Justyn Męczennik potępił tych, którzy 

promują ideę pójścia do nieba jako chrześcijańskiego przeznaczenia. Justyn 

powiedział do niego: 



96 

Bo jeśli wpadliście w niektórych, którzy nazywają się chrześcijanami ... 

którzy mówią, że nie ma zmartwychwstania umarłych, a ich dusze p o 

śmierci są zabierane do nieba, nie wyobrażajcie sobie, że są 

chrześcijanami ... Ale ja i inni, którzy są chrześcijanami o prawym umyśle 

we wszystkich punktach, jesteśmy pewni, że nastąpi zmartwychwstanie 

umarłych i tysiąc lat w Jerozolimie, która następnie zostanie zbudowana, 

ozdobiona i powiększona, jak oświadczają prorocy Ezechiel, Izajasz i inni 

.... Co więcej, był z nami pewien człowiek, imieniem Jan, jeden z 

apostołów Chrystusa, który prorokował przez objawienie, które zostało 

mu dane, że ci, którzy uwierzyli w naszego Chrystusa, będą mieszkać 

tysiąc lat w Jerozolimie; i że potem nastąpi ogólne i wieczne 

zmartwychwstanie wszystkich ludzi. 

Potępienie przez Justyna tych, którzy promują niebo jako chrześcijańskie 

przeznaczenie, harmonizuje z jego interpretacją Objawienia apostoła Jana 

dotyczącego tysiąclecia spędzonego w dosłownym, fizycznym Jeruzalem. 

Wnioski 

W przeciwieństwie do nauczania organizacji Strażnica, że góra Syjon 

znajduje się w niebie i że 144 000 z Objawienia 7 i 14 stanie na niej w niebie, 

rzeczywistość jest taka, że będzie to fizyczne miejsce, w którym znajduje się 

Jerozolima. Nigdzie opisy nie pokazują żadnego panowania chrześcijan, ani 

stwierdzonego, ani dorozumianego, jako znajdującego się w niebie. Zgodnie 

z najlepszą greką, słowa z Objawienia 5:10 tłumaczy się jako "będą królować 

na ziemi", a nie "nad ziemią" w sensie przebywania w niebie. 

Najwyraźniej nauczanie nabyte przez CT Russella o niewidzialnym 

powrocie Chrystusa, które pierwotnie miało nastąpić w 1874 roku, a później 

zostało zmienione na rok 1914, jest niezgodne ze szczegółami Pisma 

Świętego. Niestety, to przekonanie jest nadal promowane przez Organizację 

Strażnica i Strażnicę. 

różne grupy Badaczy Pisma Świętego, które wywodzą się od Russella. 

Ponadto promują one ideę, że Jezus nigdy dosłownie nie powróci na ziemię. 

Prawie żadna inna grupa lub denominacja chrześcijan nie wyznaje tak 

niebiblijnego poglądu. 

§ 

CZĘŚĆ PIĄTA 



97 

Wyjaśnienie szczegółów 
zmartwychwstania 

23 
Co oznacza zmartwychwstanie? 

Towarzystwo Strażnica naucza, że ci z klasy 144 000 pomazanych 

chrześcijan zmartwychwstają w pierwszym zmartwychwstaniu. Każdy z nich 

zmartwychwstaje jako nieśmiertelny duch, to znaczy jako posiadający 

nieludzkie, niematerialne ciało; podczas gdy ci z niepomazanych chrześcijan 

zostaną wskrzeszeni podczas Tysiąclecia w ogólnym zmartwychwstaniu i 

zostaną wskrzeszeni w śmiertelnych, fizycznych ciałach ludzkich. Istnieją 

jednak liczne problemy z tym scenariuszem! 

Koncepcja zmartwychwstania, o której mówi Pismo Święte, występuje w 

dwóch formach: w słowach, które oznaczają: 

1) "wskrzesić", tj. anastasis i egeiro, przy czym anastasis oznacza 

dosłownie "sprawić, by wstał", a egeiro oznacza "obudzić lub podnieść". W 

połączeniu z wyrażeniem "z martwych" słowa te są tłumaczone jako 

wskrzeszenie / zmartwychwstanie / zmartwychwstanie, tak aby dosłownie 

fizycznie rozkładająca się i martwa osoba została przywrócona do życia.  

(Zobacz Łukasza 20:35; Dzieje Apostolskie 24:21; 1 Koryntian 15:12, 21, 42). 

2) powrócić do życia w takich zwrotach jak "umarli będą żyć". To może 

odnoszą się do żywych osób, które ożywają duchowo lub do dosłownego 

ożycia w namacalnym "naturalnym" śmiertelnym ciele, jak w przypadku 

Łazarza i innych osób w zapisie biblijnym, lub w namacalnym 

nieśmiertelnym ciele, co wkrótce przeanalizujemy. 

Nigdy nie ma zmartwychwstania do nieba 

W Piśmie Świętym nie ma fragmentów ani tekstów mówiących o 

zmartwychwstaniu do niematerialnego życia duchowego w niebie. Nawet  

Jezus, jako "początek, pierworodny z umarłych" (Kol. 1:18), zmartwychwstał na 

ziemi, a nie w niebie. Oczywiście po 40 dniach wstąpił na prawicę Jehowy w 

niebie, aby mógł pełnić funkcję Najwyższego Kapłana. Jednak, jak 

widzieliśmy, nigdy nie obiecał swoim naśladowcom zmartwychwstania w 



98 

niebie. Podobnie jak w przypadku wielu innych dosłownych terminów, Jezus 

użył tej koncepcji w sposób metaforyczny, zanim powiedział o dosłownym 

zmartwychwstaniu. 

Obietnica dosłownego fizycznego zmartwychwstania 

Pisma Hebrajskie po raz pierwszy wprowadzają koncepcję fizycznego 

zmartwychwstania, gdy Abraham złożył swego syna Izaaka w ofierze Jehowie 

(Rdz 22:1-3 i Hbr 11:17-19). Później Hiob, Izajasz i Daniel mówili o 

fizycznym zmartwychwstaniu w następujących tekstach: 

"Jeśli człowiek umrze, czy może żyć ponownie?... Będę czekał... Aż moja ulga 
("odnowienie" ESV) nadchodzi. Będziesz wołał, a ja odpowiem" (Job 14:14-15). 

"Twoi zmarli będą żyć. Moje zwłoki powstaną. Obudźcie się i wykrzykujcie 

radośnie, wy, mieszkańcy prochu! Bo wasza rosa jest jak rosa poranka, A ziemia 

pozwoli ożyć tym, którzy są bezsilni w śmierci" (Izaj. 26:19). 

"I wielu z tych, którzy śpią w prochu ziemi, obudzi się, jedni do życia wiecznego, 

a drudzy na urągowisko i wieczną wzgardę" (Dan. 12:2). 

Zauważmy, że Izajasz i Daniel używają terminu "sen" jako metafory stanu 

zmarłych, z którego pewnego dnia się "obudzą". Psalmista Dawid używa tego 

samego terminu, gdy prosi, aby "nie zasnął w ś m i e r c i " (Ps.  
13:3). (Ps. 13:3). Później Paweł napisał, że "[...] jeśli Chrystus nie został w z b u d z 

o n y [...] zginęli także ci, którzy zasnęli w śmierci w jedności z Chrystusem" (1 Kor. 

15:17-18). 

Dosłowne zmartwychwstanie jest zawsze fizyczne - namacalne 

Zarówno pierwsze, jak i drugie zmartwychwstanie są dosłowne i fizyczne. 

Zauważamy, że gdy coś jest pokazane jako "pierwsze" i "drugie", to są one tej 

samej natury, np. "pierwszy człowiek jest z ziemi i z prochu, drugi człowiek jest z 

nieba" (1 Kor. 15:47), co pokazuje, że Jezus był człowiekiem tak jak Adam, tj. 

obaj są tej samej natury. Podobnie jest z drugą śmiercią, która jest prawdziwą 

śmiercią, podobnie jak pierwsza śmierć; one również mają tę samą naturę. 

Jako porównanie z wyjaśnieniem Towarzystwa Strażnica w tej kwestii, 

katolickie rozumienie układu zmartwychwstania w Objawieniu 20 jest podane 

przez Deana Alforda, który napisał: 

Jeśli chodzi o sam tekst, żadne uzasadnione traktowanie go nie wymusi 

tego, co jest znane jako duchowa interpretacja, która jest obecnie w 

modzie. Jeśli we fragmencie, w którym wspomniane są dwa 

zmartwychwstania, gdzie niektóre psuchai ezesan [dusze ożyły] przy 

pierwszym, a reszta nekroi ezesan [umarli ożyli] dopiero pod koniec 

określonego okresu po pierwszym, ... Jeśli w takim fragmencie pierwsze 



99 

zmartwychwstanie można rozumieć jako duchowe powstanie z 

Chrystusem, podczas gdy drugie oznacza dosłowne powstanie z grobu; 

wtedy kończy się wszelkie znaczenie w języku, a Pismo Święte zostaje 

wymazane jako ostateczne świadectwo czegokolwiek. Jeśli pierwsze 

zmartwychwstanie jest duchowe, to drugie również, co, jak 

przypuszczam, nikt nie będzie na tyle odporny, aby to utrzymać; ale jeśli 

drugie jest dosłowne, to pierwsze również... 

Chociaż Towarzystwo Strażnica przedstawia odwrotną interpretację niż 

katolicy, zasada tego, co mówi Alford, nadal obowiązuje, tj. jeśli jedno 

zmartwychwstanie jest dosłowne, to drugie też. Ponadto Objawienie 20:4, 5 

mówi o tych, którzy już doświadczyli pierwszego zmartwychwstania i są 

pokazani w wersecie 1 jako siedzący na tronach, ponieważ: "(...) ożyli i 

panowali jako królowie z Chrystusem przez 1000 lat (reszta umarłych nie ożyła aż do 

z a k o ń c z e n i a 1000 lat). To jest pierwsze zmartwychwstanie" (Obj. 20:4c-5). Jeśli 

jednak wyrażenie "ożył" w odniesieniu do tych, którzy zostali wskrzeszeni, 

oznacza, że zostali wskrzeszeni, to to samo odnosi się do tych, którzy zostali 

sklasyfikowani jako "reszta umarłych", a nie tylko do tych, którzy zostali 

uznani za sprawiedliwych, jak w nauczaniu Strażnicy! Tak więc zarówno w 

przypadku "sprawiedliwych, jak i  

niesprawiedliwych" wyrażenia "ożył" lub "ożył" wyraźnie odnoszą się do 

dosłownego, namacalnego zmartwychwstania całej osoby. W Ewangelii 

Mateusza 9:18 to samo wyrażenie zostało użyte przez władcę synagogi w 

odniesieniu do zmartwychwstania jego córki, gdy powiedział do Jezusa:  

"Chodź i połóż na nią rękę, a ożyje". Wyrażenie to zostało również użyte przez 

Jezusa w Ewangelii Jana 11:25 w odniesieniu do każdej wiernej osoby, 

gdy powiedział: "Choćby umarł, [on] ożyje". I wreszcie, 

List do Rzymian 14:9 mówi, że "Chrystus umarł i zmartwychwstał". Są to 

wyraźne odniesienia do zmartwychwstania. Dlatego to wyrażenie w 

Objawieniu 20:4 nie może oznaczać po prostu bycia uznanym za 

sprawiedliwego jako końcowy rezultat tak zwanego wzrastania do 

doskonałości w stopniowym ożywianiu, jak podano w książce Strażnicy 

Objawienie - Wielki Punkt Kulminacyjny s. 290. W przeciwnym razie 

zaprzeczałoby to nauczaniu, że ci, którzy rządzą z Chrystusem, "ożyli" (w. 4) 

w prawdziwym zmartwychwstaniu. 

Zmarli są w Bożej pamięci 

Chociaż nie ma świadomości dla żadnej osoby, która umiera, jednak 

jedyną rzeczą, która ją przeżywa, jest jej pełna tożsamość, w tym bycie 

osobiście i całkowicie zapamiętanym w każdym szczególe przez Boga w Jego 

nieograniczonej pamięci. To dlatego Hiob poprzedził swoje retoryczne 

pytanie do Boga następującym pytaniem: "Jeśli człowiek umrze, czy może żyć 



100 

ponownie?" słowami "abyś wyznaczył mi limit czasu i pamiętał o mnie!" (Hioba 

14:13-14). Wszystko to odnosi się do każdej osoby, która kiedykolwiek żyła i 

umarła. Rzeczywiście, dobry obraz tego, jak nastąpi zmartwychwstanie, 

znajduje się w Księdze Ezechiela 37:1-14, gdzie mowa jest o martwych 

suchych kościach, które są ze sobą połączone, a następnie otrzymują ścięgna 

i pokrywają się ciałem, a w końcu wchodzi w nie oddech. Chociaż ten 

fragment Ezechiela 37 jest alegorią przywrócenia narodu Izraela, opiera się 

na rzeczywistości dosłownego zmartwychwstania, jak pokazano, gdy Jehowa 

uzupełnia ten obraz, mówiąc: "Otworzę wasze groby i wzbudzę was z waszych 

grobów (...) i o ż y j e c i e " (wersety 12-14). 

Duchowe zmartwychwstanie osób żyjących 

Zamiast myśleć o niematerialnym ciele duchowym, Jezus użył faktu 

dosłownego fizycznego zmartwychwstania jako metafory dla ludzi, którzy 

żyją i którzy potrzebują duchowego ożywienia, kiedy powiedział: 

"Nadchodzi godzina i już jest, kiedy umarli usłyszą głos Syna Bożego, a ci, którzy 

uważali, żyć będą" (Jana 5:25). 

Nawiązując do stwierdzenia, że każdy, kto wierzy, "przeszedł ze śmierci do 

życia" (J 5:24), Jezus pokazał, że niektóre niegdyś duchowo martwe, ale 

dosłownie żyjące osoby, które zmieniły swoje serce, będą żyć w przyszłym 

wieku, ponieważ usłyszą głos Jezusa. Tak więc duchowe zmartwychwstania 

miały miejsce przez całe życie Jezusa na ziemi i nadal m a j ą miejsce. Teraz 

jednak przejdziemy do zbadania 

Komentarze Jezusa na temat dosłownego zmartwychwstania. 

§ 

24 
Każdy zostaje wskrzeszony w jednej z 

dwóch faz 

Po mówieniu o tych, którzy zostaną ożywieni duchowo, Jezus mówił o 

tych, którzy doświadczą dosłownego fizycznego zmartwychwstania, które 

będzie wszechogarniające, gdy powiedział: 



101 

"[...] nadchodzi godzina, w której wszyscy, co są w grobach pamięci (gr. 

mnemoneion), usłyszą głos jego i wyjdą; ci, co dobrze czynili, na [1] 

zmartwychwstanie życia, a ci, co źle czynili, na [2] zmartwychwstanie sądu" 

(Jana 5:28, 29). 

Nie ma żadnego kontekstualnego powodu, aby wyobrażać sobie, że słowo 

"wszyscy" nie jest w sensie absolutnym. Oznacza ono wszystkich, którzy są 

w grobach, wskazując na wszystkich, którzy kiedykolwiek żyli i umarli. Tutaj, 

podobnie jak w wielu swoich przypowieściach, Jezus dzieli wszystkich ludzi 

tylko na dwie grupy: "tych, którzy czynili dobro" i "tych, którzy czynili zło". 

Paweł również dzieli wszystkich ludzi na tylko dwie grupy, gdy mówi w 

Dziejach Apostolskich 24:15: "... nastąpi zmartwychwstanie zarówno [1] 

sprawiedliwych, jak i [2] niesprawiedliwych". Jest to podobieństwo do dwóch 

losów zmartwychwstałych opisanych w Księdze Daniela 12:2. Rzeczywiście, 

Paweł używa terminu "sprawiedliwi" jako oznaczającego tych, którzy zostali 

zatwierdzeni przez Jehowę, ponieważ są prawdziwymi chrześcijanami i 

okazali się godni otrzymania życia wiecznego. Tak więc termin 

"niesprawiedliwi" oznacza tych, którzy nie są prawdziwymi chrześcijanami i 

"praktykują nikczemne rzeczy". Kategoria ta obejmuje wszystkich tych, 

którzy popełnili najbardziej ohydne zbrodnie przeciwko innym i bez skruchy. 

UWAGA: Pismo Święte nigdy nie naucza, że będzie powszechne zbawienie - 

powszechnie nazywane uniwersalizmem (zobacz moją książkę, Jak Bóg działa w 

sprawach ludzkich). 

ODPOWIADAJĄC  NA  ARGUMENT  PRZECIWKO  POWSZECHNEMU  
ZMARTWYCHWSTANIU 

1. Argumentuje się, że ponieważ słowo "groby pamięci" w Ewangelii Jana 

5:28 sugeruje, że tylko ci, którzy są w Bożej pamięci, zostaną 

wskrzeszeni.  



102 

Niektórzy nie są pamiętani przez Boga, więc odstępcy od religii Strażnicy 

i ci, którzy byli potwornie niegodziwi, np. Stalin, Hitler itp. nigdy nie 

zostaną wskrzeszeni. 

ODPOWIEDŹ: Jest to sam w sobie bardzo słaby i błędny argument, ponieważ 

"groby pamięci" są tak nazywane, aby zmarła osoba była pamiętana przez 

swoich bliskich, nawet jeśli była bardzo niegodziwa. Nawet nieoznaczone 

groby są nazywane w Piśmie Świętym "grobami pamięci" (Łukasza 11:44). 

Nazywanie ich "grobami pamięci" jest korzystne zarówno dla ludzi, jak i dla 

faktu, że Bóg zapamięta każdy szczegół dotyczący każdego, kto kiedykolwiek 

żył i umarł. Określenie to nie zaprzecza więc wzorcowi ustanowionemu przez 

Jezusa, że "wszyscy" zostaną wskrzeszeni. 

2. Z Księgi Izajasza 26:14 wynika również, że ci, którzy zostaną 

zniszczeni, nigdy nie zmartwychwstaną. Fragment ten brzmi 

następująco: "Oni [inni mistrzowie vs 13] są martwi; nie będą żyć.  
Bezsilni w śmierci (hebr. Rephaim znaczy "cieniści"), nie powstaną. Zwróciłeś 

bowiem na nich swoją uwagę, aby ich unicestwić i zniszczyć wszelką wzmiankę 

o nich" (Izaj. 26:14). 

ODPOWIEDŹ: Profesorowie językoznawstwa zauważają, że Rephaim jest 

szczególnie trudnym terminem do przetłumaczenia i w większości tłumaczeń 

jest zwykle oddawany jako "duchy, które odeszły", "cienie" lub "umarli". Nie 

odnosi się to jednak do pogańskiego nauczania, że w chwili śmierci duch 

człowieka oddziela się od jego ciała. Dzieje się tak, ponieważ werset 19 

pokazuje, że niemożliwe jest, aby "ziemia pozwoliła [bezcielesnym duchom] 

ożyć". Oznacza to po prostu, że te konkretne osoby - ci "inni panowie" - 

zaprzestali uciążliwego rządzenia Izraelem i są teraz bardziej jak nieskuteczny 

cień, ponieważ są martwi. 

Na pierwszy rzut oka może się wydawać, że ci nigdy nie ożyją, gdy nastąpi 

zmartwychwstanie. Jednak zrozumienie tego fragmentu jest zgodne z 

kontekstem języka poetyckiego, a nie bezpośrednio z przyszłym 

zmartwychwstaniem. Tak więc wyrażenie "nie powstaną", ponieważ są 

martwi, dotyczy tych "innych panów", którzy nigdy nie powrócą do władzy 

nad Izraelem. To dlatego Amplified Bible wyraża ten fragment jako: 

"Panie, nasz Boże, inni panowie poza Tobą panowali nad nami, ale my będziemy 

uznawać i wspominać tylko Twoje imię. Oni [dawni panowie tyrani] są martwi, nie 

będą żyć i nie pojawią się ponownie; są bezsilnymi duchami (hebr. Rephaim), nie 

powstaną i nie powrócą. Dlatego nawiedziłeś ich i położyłeś im kres, i sprawiłeś, 

że zginęła wszelka pamięć o nich [wszelki ślad ich supremacji]" (Iz 26:13-14 

Amplified Bible). 



103 

Harmonizuje to z faktem, że w wersecie 19 "ziemia pozwoli ożyć tym, którzy 

są bezsilni w śmierci (Rephaim/cieniom)", tj. ci "u m a r l i " lub "cienie" 

zostaną wskrzeszeni. Tak więc werset 14 nie mówi, że ci "dawni panowie 

tyrani" (przede wszystkim Asyryjczycy) nigdy już nie będą pamiętani przez 

Boga, aby znaleźć się w "zmartwychwstaniu niesprawiedliwych", jak 

powiedział Jezus, ale raczej słowa te są zachętą dla Izraela w tym czasie, aby 

przestał obawiać się powrotu "tych panów" i zapomniał o nich i ich surowych 

rządach, ponieważ będąc martwymi, nigdy już nie powrócą, by niepokoić 

Izrael - są teraz tylko cieniami. Tak więc tekst ten nie zaprzecza również 

wzorcowi ustanowionemu przez Jezusa, że "wszyscy" zmartwychwstaną, co 

potwierdza Paweł, mówiąc o zmartwychwstaniu "sprawiedliwych i 

niesprawiedliwych". 

3. Z Jeremiasza 51:39, 57 wynika ponadto, że niektórzy "zasną snem 

trwałym" i nigdy nie obudzą się w zmartwychwstaniu. Tutaj Jehowa 

mówi: 
"...wyprawię dla nich ucztę i upiję ich, aby mogli się radować; potem zasną snem 

trwałym, z którego się nie obudzą" - oświadcza Jehowa ..... Upiję jej książąt i jej 

mędrców, jej namiestników, jej zastępców i jej wojowników, i będą musieli zasnąć 

snem trwałym, z którego się nie obudzą" (Jer. 51:39, 57). 

ODPOWIEDŹ: Jest to wyraźna aluzja do uczty Belshazzara tej samej nocy, gdy 

Babilon został pokonany przez Cyrusa. Chociaż "sen" jest często używany 

jako metafora bycia martwym, to oczywiście odnosi się również do 

dosłownego snu. Tak więc "trwały sen, z którego [Belszazar i jego książęta 

itp.] się nie obudzą" nie ma nic wspólnego ze zmartwychwstaniem, ale po 

prostu z tym, że zasypiając w pijackim otępieniu, po wszystkich swoich 

przechwałkach, nie obudzą się, ponieważ zostaną zabici (Dan 5:30). I tak 

właśnie się stało, gdy żołnierze Cyrusa wdarli się do Babilonu, a Belszaccarz 

i jego kompania nawet nie wiedzieli, że mury Babilonu zostały naruszone. 

Ponownie, ten tekst również nie zaprzecza wzorcowi ustanowionemu przez 

Jezusa, że "wszyscy" zmartwychwstaną wraz ze stwierdzeniem Pawła, że 

"będzie to zmartwychwstanie sprawiedliwych i niesprawiedliwych". 

Zmartwychwstanie będzie przebiegać w dwóch fazach 

Biblia podaje szczególny układ zmartwychwstania, jedno skutkujące 

"życiem", a drugie skutkujące "sądem". W rzeczywistości Paweł starał się 

"osiągnąć wcześniejsze zmartwychwstanie z martwych" (Flp 3:11), a później 

stwierdził, że "... nastąpi zmartwychwstanie 

[1] sprawiedliwych i [2] niesprawiedliwych" (Dz 24:15). Harmonizuje to z tym, co 

zostało powiedziane w Daniela 12:2 i przez Jezusa w Jana 5:28-29, a później 

w Objawieniu: "[1] Pierwsze zmartwychwstanie... [2] "Reszta umarłych nie ożyła, 



104 

aż się skończyło tysiąc lat" (Obj. 20:5). "Pierwsze" oznacza drugie 

zmartwychwstanie, a Łukasz 14:14 wspomina tylko: "... zmartwychwstanie 

[1] sprawiedliwych". Tak więc ludzie mogą być klasyfikowani tylko jako 

sprawiedliwi lub niesprawiedliwi. Dlatego wszyscy zmartwychwstaną, albo 

bezpośrednio przed Tysiącleciem w zmartwychwstaniu [1], albo po 

Tysiącleciu w zmartwychwstaniu [2].  

W rzeczywistości, ponieważ jezioro ognia (Gehenna) nie działa aż do 

Armagedonu (Obj. 19:20), każdy śmiertelny człowiek, który kiedykolwiek 

żył i umarł, znajduje się obecnie w "grobach pamięci". 

W Dziejach Apostolskich 24:15 Paweł skupia się na zmartwychwstaniu w 

całości, czyli na obu wydarzeniach. Daniel 12:2 i Jan 5:28-29 również 

pokazują, że istnieją dwa wydarzenia zmartwychwstania, a Objawienie 20:4, 

5 pokazuje, że te dwa wydarzenia są oddzielone ponad 1000 lat. Pierwsze 

wydarzenie ma miejsce podczas przyjścia Chrystusa, gdy rozpoczyna się 

Tysiąclecie. Drugie wydarzenie ma miejsce w ramach przygotowań do sądu 

Wielkiego Białego Tronu krótko po zakończeniu Tysiąclecia. Jest to klasyczne 

rozumienie przedmilenijne. Amillennialiści  

(ci, którzy nie akceptują dosłownego 1000 lat) i postmillennialiści nie akceptują 

tego scenariusza. Jednak wydarzenia zmartwychwstania zostały po raz 

pierwszy odnotowane przez Daniela, który przepowiedział, że: "wielu z tych, 

którzy śpią w prochu ziemi, obudzi się, [1] jedni do życia wiecznego, a [2] 

inni" na wieczną wzgardę" (Dan. 12:2). Pogląd żydowskich komentatorów 

Saadia Haggaon (10th  wiek) i Aben Ezra (12th  wiek) na ten fragment został 

poparty przez tłumacza Biblii S.P. Tregellesa. Spowodowało to, że werset 2 

został przez niego przetłumaczony jako: 

 "I wielu spośród śpiących w prochu ziemi się obudzi; ci będą do życia wiecznego; 

ale ci, pozostali śpiący, ci, którzy nie obudzą się w tym czasie, będą na hańbę i 

wieczną wzgardę". 

Tak więc "wielu", którzy się obudzą, to "ci do życia wiecznego", ale "ci, inni" nie 

są włączeni do wielu, którzy obudzą się w tym czasie. Ich przebudzenie 

nastąpi później. Oznacza to, że główny nacisk w tym wersecie położony jest 

na pierwsze zmartwychwstanie, ale wciąż zwraca się uwagę na drugie. 

Dwa wydarzenia zmartwychwstania mają być oddzielone od 

siebie o ponad 1000 lat 

Nie ma żadnych kwestii kontekstowych w Objawieniu 20: 4-5 i wszystkich 

pre- 

Tysiącletni komentatorzy postrzegają to jako odniesienie do dwóch części 

zmartwychwstania. "Reszta umarłych" to ci z Objawienia 20:12-15, którzy 



105 

staną przed wielkim białym tronem "gdy tylko skończy się tysiąc lat". Paweł 

wyjaśnia kolejność tego "ożywienia": 

"...w Chrystusie wszyscy zostaną ożywieni. Ale każdy w swoim własnym 

porządku: Chrystus - pierwociny, potem ci, którzy należą do  

Chrystusa w czasie (powinno być "w czasie", a nie "podczas". Patrz 1 Tesaloniczan 3:13) 

Jego obecności (parousia = przyjście). Na koniec, gdy przekaże królestwo swemu 

Bogu i Ojcu, gdy zniweczy wszelką władzę... Musi bowiem panować jako król, 

dopóki Bóg nie położy wszystkich nieprzyjaciół pod jego stopy. A ostatni wróg, 

śmierć, ma być zniszczony" (1 Kor. 15:22-26). 

Fakt, że "ci, którzy należą do Chrystusa", tj. chrześcijanie, zmartwychwstają 

w czasie przyjścia Jezusa, wyklucza "resztę umarłych" aż do "końca", tj. do 

końca Tysiąclecia. Tak więc zniszczenie samej śmierci (1 Kor. 15:26) w tym 

czasie odpowiada "reszcie umarłych ożywających" w Objawieniu 20:5, 1115, 

zanim "śmierć i Hades zostaną wrzucone do jeziora ognia" (werset 14). To 

rozdzielenie dwóch części zmartwychwstania zostało uznane przez 

chrześcijan z II wieku, jak zauważono w cytowanym wcześniej Dialogu 

Justyna Męczennika z Tryfonem. 

Wszystkie te informacje eliminują potrzebę ośmiu zmian wprowadzonych 

przez Organizację w kwestii tego, czy "ludzie z Sodomy", o których mowa w 

Ewangelii Mateusza 10:15, zostaną wskrzeszeni, ponieważ w rzeczywistości 

wszyscy zostaną wskrzeszeni. Kluczową różnicą jest to, czy dana osoba 

zostanie wskrzeszona do śmiertelności, czy do nieśmiertelności oraz 

tysiącletnia przerwa między tymi dwiema fazami zmartwychwstania. 

Drugie zmartwychwstanie jest dla tych, którzy 

umarli jako niewierzący. 

"Pierwsze zmartwychwstanie" (Obj. 20:5-6) implikuje drugie 

zmartwychwstanie. Drugie zmartwychwstanie jest często określane jako 

"ogólne zmartwychwstanie" i nie obejmuje prawdziwych chrześcijan, ale 

nastąpi po zakończeniu tysiąca lat. Będzie ono dotyczyć "tych, którzy pozostali 

ze śpiących, tych, którzy nie obudzili się w tym czasie..." (Dan. 12:3 Tregellesa), 

"którzy dopuszczali się niegodziwości" i "zmartwychwstaną na sąd" według 

Jezusa (Jana 5:29), nazwanych przez Pawła "niesprawiedliwymi" (Dzieje 

Apostolskie 24:15), a ostatecznie opisanych jako "reszta umarłych" w 

Objawieniu 20:5. 

UWAGA: Daniel 12:3 w Dosłownym Przekładzie Biblii Younga oddany jest jako 

"odraza trwająca wieki", a w Podkreślonej Biblii Rotherhama jako "odraza trwająca 

wieki", a nie "wieczna...". 

Czy druga faza zmartwychwstania może nastąpić w 

Tysiącleciu? 



106 

W rzeczywistości drugie zmartwychwstanie nie może nastąpić podczas 

Tysiąclecia, jak naucza Organizacja Strażnica, ponieważ "postanowione jest 

ludziom raz umrzeć, a potem sąd" (Hebr. 9:27 NASB), a sąd ten odbywa się na Wielkim 

Białym Tronie po zakończeniu Tysiąclecia, jak pokazuje Objawienie, mówiąc: 

"(pozostali umarli ożyli przed upływem 1000 lat)". 9:27 NASB), a sąd ten odbywa 

się na Wielkim Białym Tronie po zakończeniu Tysiąclecia, jak pokazuje 

Objawienie, mówiąc: "(reszta umarłych nie ożyła, dopóki nie skończyło się 1000 

lat) ... Ujrzałem wielki biały tron ... Umarli zostali osądzeni ..." (Obj. 20:5, 11, 12). W 

rzeczywistości nie ma w Piśmie Świętym stwierdzenia, z którego można by 

wywnioskować, że drugie zmartwychwstanie nastąpi w Tysiącleciu, co jest 

sprzeczne z Objawieniem 20. 

UWAGA: Wyrażenie "po wszystkie czasy" w Liście do Hebrajczyków 9:27 w NWT 

nie występuje w języku greckim ani w żadnym innym tłumaczeniu. 

Ponieważ będzie to zmartwychwstanie na sąd, z konieczności musi to być 

zmartwychwstanie do śmiertelności w "naturalnym" ciele. Będzie to 

zmartwychwstanie takie samo jak to, którego doświadczył Łazarz, gdy Jezus 

przywrócił go do życia, ale było ono ograniczone tak, że Łazarz ostatecznie 

umarł. 

Czy ci "niesprawiedliwi" mają być natychmiast 

potępieni? 

Nie jest to zmartwychwstanie do "potępienia", jak KJV błędnie tłumaczy 

grekę, ale do sądu, który może wydać korzystny lub niekorzystny werdykt. 

Rzeczywiście, jak w każdym sprawiedliwym sądzie, niektórzy zostaną 

potępieni, a inni uniewinnieni. Dlatego drugie zmartwychwstanie ma na celu 

osądzenie tych "niesprawiedliwych", a nie ich natychmiastowe potępienie. 

Tak więc podstawą i procedurą tego sądu jest to, że: 

"Umarli zostali osądzeni z tych rzeczy zapisanych w zwojach według ich 

uczynków. I morze wydało umarłych, którzy w nim byli, a śmierć i grób wydały 

umarłych, którzy w nich byli, i zostali osądzeni indywidualnie według swoich 

uczynków. A śmierć i grób zostały wrzucone do jeziora ognia. Oznacza to drugą 

śmierć, jezioro ognia. Ponadto każdy, kto nie został zapisany w księdze życia, 

został wrzucony do jeziora ognia". 

(Obj. 20:12b-15). 

Sąd nad nimi nie będzie zależał tylko od ich uczynków przed śmiercią, ale od 

ich reakcji na to, co zostało określone w "Piśmie Świętym". 

zwojów". Tak więc to, czy zostaną wrzuceni do jeziora ognia, czy nie, będzie 

zależeć od ich odpowiedzi i uczynków zgodnie z tymi zwojami i sugeruje, że 

w tej drugiej fazie zmartwychwstania będą ludzie, którzy otrzymają korzystny 

werdykt, a następnie zostaną zapisani w księdze życia, a zatem nie zostaną 



107 

zniszczeni w jeziorze ognia. Ten wzorzec jest silnie sugerowany przez fakt, 

że ci, którzy zasługują na taką drugą śmierć po Tysiącleciu, są opisani jako: 

"Tchórze i ci, którzy nie mają wiary, i ci, którzy są obrzydliwi w swoim brudzie, 

i mordercy, i niemoralni seksualnie, i ci, którzy praktykują spirytyzm, i 

bałwochwalcy, i wszyscy kłamcy, ich część będzie w jeziorze płonącym ogniem i 

siarką. To oznacza drugą śmierć" (Obj. 21:8). 

Tak więc spośród tych, którzy dostąpią drugiego zmartwychwstania, tylko 

rażący, niepokutujący grzesznicy, tj. ci z powyższych kategorii, w tym 

wszyscy, którzy odrzucają Boga i Jego zarządzenia, zostaną wrzuceni do 

jeziora ognia, tj. na wieczne zniszczenie. 

Jednakże, chociaż Objawienie nie wspomina o przeznaczeniu tych, którzy 

zostali uniewinnieni, implikacja jest taka, że ostatecznie otrzymają oni 

nieśmiertelność (co jest tym samym, co "życie wieczne"), ponieważ 

Objawienie 21:4 mówi, że "śmierci już nie będzie". Pewne jest, że ten sąd 

będzie sprawiedliwy i miłosierny, dając zmartwychwstałym osobom 

wystarczająco dużo czasu na dostosowanie się do wszystkiego, czego się 

wtedy nauczą, zanim Jezus podejmie decyzję dotyczącą ich przyszłości. 

§ 

25 
Dla kogo jest pierwsze zmartwychwstanie? 

Celem tego rozdziału jest wykazanie na podstawie Biblii, że istnieje tylko 

jedno dosłowne zmartwychwstanie prawdziwych chrześcijan, którzy w tym 

"pierwszym zmartwychwstaniu" otrzymają chwalebne, nieśmiertelne, 

duchowe (nie duchowe) i namacalne ciało, które jest w pełni ludzkie. 

Pierwsze zmartwychwstanie jest dla wszystkich prawdziwych 

chrześcijan 

Jak wyjaśniono wcześniej, nie ma dwóch klas prawdziwych chrześcijan, a 

zatem wszyscy, których Bóg uzna za prawdziwych chrześcijan, będą 

uczestniczyć w pierwszym zmartwychwstaniu w momencie jego wystąpienia. 

W rzeczywistości Jezus skupił się konkretnie na pierwszym 

zmartwychwstaniu, kiedy powiedział:  



108 

"Otrzymacie zapłatę przy zmartwychwstaniu sprawiedliwych" (Łukasza 14:14). 

Ponadto Marta powiedziała o Łazarzu, że: "Wiem, że zmartwychwstanie w dniu 

ostatecznym. Jezus powiedział do niej: "Ja jestem zmartwychwstaniem i życiem. Kto 

we mnie wierzy, choćby i umarł, ożyje" (Jana 11:24-25). Najwyraźniej każdy, kto 

ufa Jezusowi i jest Mu wierny, doświadczy tego samego zmartwychwstania, 

którego doświadczy Łazarz, tj. pierwszego zmartwychwstania. 

Wcześniejsze zmartwychwstanie jest lepsze 

Nie tylko Paweł, w Liście do Filipian 3:11, nazwał pierwsze 

zmartwychwstanie "wcześniejszym zmartwychwstaniem", ponieważ będzie to 

pierwsze zmartwychwstanie, ale autor Listu do Hebrajczyków nazywa je 

"lepszym zmartwychwstaniem" (Hbr 11:35). Ale w jaki sposób będzie ono lepsze? 

F.F. Bruce omawia to na s. 326 swojego komentarza: List do Hebrajczyków, 

gdzie stwierdza: 

Zmartwychwstanie, którego oczekiwali, było "lepsze" niż to, do którego 

chłopcy z Sarepty i Szunem zostali wskrzeszeni przez Eliasza i Elizeusza. 

Ci chłopcy zostali przywróceni do śmiertelnego życia i w odpowiednim 

czasie umarli... 

Tak więc pierwsze zmartwychwstanie jest lepsze, ponieważ każdy 

chrześcijanin otrzyma nieśmiertelne, niezniszczalne życie, podczas gdy ci z 

przeszłości, jak Łazarz, odzyskali tylko swoje normalne śmiertelne życie, a 

ci, którzy zmartwychwstaną po zakończeniu Tysiąclecia, również otrzymają 

tylko swoje śmiertelne życie w tym czasie. 

Abraham i dawni ludzie osiągną pierwsze 

zmartwychwstanie 

Ponieważ ci wierni przed czasami Jezusa byli mesjanistami w sensie 

oczekiwania w wierze na przyjście Mesjasza, są oni retrospektywnie 

chrześcijanami w taki sam sposób, jak w i e r n i od pierwszego przyjścia 

Mesjasza. Kluczowe czynniki są następujące: 

[1] "Tak jak było, oni [począwszy od Abla] tęsknili za lepszym miejscem, 

niebiańskim" (Hebr. 11:16, Nowy Testament dla każdego). 

UWAGA: Wyrażenie w NWT "należący do" nie występuje w języku greckim.  

Podobnie jak KIT, UBS Interlinear czyta "to znaczy niebiański". 

[2] "...nie chcieli przyjąć uwolnienia przez jakiś okup, a b y mogli dostąpić 

lepszego zmartwychwstania" (Hebr. 11:35). To lepsze zmartwychwstanie, 

pokazane powyżej, jest "pierwszym zmartwychwstaniem" z Objawienia 20:5, 

6, które jest "zmartwychwstaniem sprawiedliwych" (Łukasza 14:14). 



109 

"[3] "[...] wszyscy oni [...] nie otrzymali spełnienia obietnicy, ponieważ Bóg 

przewidział dla nas coś lepszego, aby nie byli doskonali poza nami" (Hebr. 11:39, 40). 

Tak więc ci sprawiedliwi, którzy żyli przed Chrystusem, osiągną lepsze 

(pierwsze) zmartwychwstanie i "nie będą doskonali poza nami". 

Rzeczywiście, zmartwychwstaną oni w tym samym określonym czasie, co 

wszyscy inni chrześcijanie (1 Tes. 4:17), tj. kiedy nadejdzie czas królewskiego 

przybycia Jezusa, a nie w tak zwanym ogólnym zmartwychwstaniu podczas 

Tysiąclecia. 

Nie ma punktu granicznego dotyczącego Jana Chrzciciela 

Towarzystwo naucza, że pierwsze zmartwychwstanie dotyczy tylko tych, 

którzy stali się chrześcijanami po czasach Jana Chrzciciela. Opiera się to na 

tym, co Jezus powiedział o wielkości Jana: 

"Powiadam wam: Między narodzonymi z niewiast nie ma większego od Jana, lecz 

mniejszy od niego w królestwie Bożym większy jest niż on" (Łk 7:28; Mt 11:11). 

Jednak to stwierdzenie odnosi się do Jana jako śmiertelnika w porównaniu z  

"mniejszą osobą w królestwie", która będzie nieśmiertelna. Jest to porównanie 

sytuacji Jana w jego czasach z sytuacją w przyszłym królestwie. Wyraźnie nie 

oznacza to, że Jan i wierni przed nim nie będą uczestniczyć w pierwszym 

zmartwychwstaniu, a więc będą członkami królestwa. Byłoby to anomalią i 

niesprawiedliwością wobec tych, którzy okazali całkowitą lojalność wobec 

Boga. Z pewnością Jan będzie wśród: "...wielu [którzy] przyjdą i zasiądą do stołu 

z Abrahamem, Izaakiem i Jakubem w królestwie niebios" (Mat. 8:11), co oznacza w 

Królestwie Bożym (zob. rozdział 9) jako będącym na ziemi. 

Więcej na temat ciała zmartwychwstałego 

dla wszystkich prawdziwych chrześcijan 

Chrześcijanie są tymi, którzy "...szukają chwały i czci, i nieskazitelności  

("nieśmiertelności" w NAB i innych przekładach)" (Rz 2:7) i "...gorąco pragną 

przyoblec się w [dom mieszkalny] dla 

z nieba" (2 Kor. 5:2). Oznacza to, że Bóg jest dostawcą duchowego ciała, które 

chrześcijanie otrzymają na początku Tysiąclecia. 

W swoim szczegółowym opisie pierwszego zmartwychwstania Paweł 

informuje nas, że nasze ciało "... zostało wzbudzone w nieskazitelności... 

wzbudzone w chwale... wzbudzone w mocy... wzbudzone w duchowym ciele" i "to, co 

śmiertelne, przyoblecze się w nieśmiertelność..." (1 Kor. 15:42-44, 53). Jest to nasze 

własne ciało, które zostaje przemienione w niezniszczalne, nieśmiertelne, ale 

namacalne ludzkie ciało w taki sam sposób, jak w przypadku Jezusa (Łk 



110 

24:36-43), ponieważ Jezus "przemieni nasze poniżone ciało na podobieństwo 

swego chwalebnego ciała" (Flp 3:21). 

NWT podąża za trendem kilku wersji (REB, NRSV i Barclay's), które oddają 

greckie wyrażenie soma psychikos w 1 Koryntian 15:44 jako "ciało fizyczne", 

tak że NWT brzmi: "Zasiane jest ciało fizyczne (gr. soma psychikos); 

wzbudzone jest ciało duchowe (gr. soma pneumatichos)" (1 Kor. 15:44 NWT). 

Jednak soma psychikos oznacza "ciało naturalne" lub "ciało duchowe", 

mimo że jest ono fizyczne. Tak więc większość innych tłumaczeń oddaje 

słowo psychikos jako "naturalne", tak że prawdziwy kontrast jest między 

ciałem naturalnym a ciałem nadprzyrodzonym zgodnie z opisami Pawła, a nie 

między tym, co namacalne, a tym, co niematerialne. W rzeczywistości N.T. 

Wright przeciwstawia te dwa ciała terminami "ciało ożywione duchem" i 

"ciało ożywione naturą", które jest "ucieleśnieniem zwykłej natury". 

UWAGA: KIT oddaje 1 Kor. 15:44 jako: "Zasiewa się ciało duchowe, wzbudza się 

ciało duchowe"; Rotherham: "Zasiewa się ciało duszy, wzbudza się ciało ducha"; 

UBS: "Zasiane jest ciało naturalne, wzbudzone jest ciało duchowe". W 

rzeczywistości większość przekładów tłumaczy soma psychikos jako "ciało 

naturalne". 

W swoim użyciu NWT oddającego "ciało fizyczne" w 1 Koryntian 15 

Organizacja sprawiała wrażenie, że "ciało duchowe" nie będzie namacalne, 

aby było zgodne z jej nauczaniem w tej kwestii. Jednak Paweł w 1 Koryntian 

15 kontrastuje śmiertelne, naturalne ciało, które jest słabe i nietrwałe, z 

nieśmiertelnym, duchowym ciałem, które jest potężne i niezniszczalne, tj. 

nadprzyrodzone. W tym fragmencie nie chodzi więc o namacalność czy 

fizyczność. Biblijne użycie słowa duchowy nie zawsze wiąże się z rzeczami, 

które są niematerialne, jak pokazano w 1 Koryntian 2:15, gdzie Paweł mówi: 

"Jednakże człowiek duchowy bada wszystkie rzeczy". Jednak człowiek duchowy 

jest oczywiście namacalną osobą fizyczną, ale prowadzoną przez ducha 

świętego, co wskazuje, że ciało duchowe jest również fizyczne i namacalne, 

ale kierowane, rządzone i zdominowane przez ducha świętego. Zwróćmy 

również uwagę na komentarz Pawła, że chrześcijanie na ziemi: "... nie są w 

ciele, ale w duchu, jeśli duch Boży mieszka w". 

ty" (Rzym. 8:9 KIT). To pokazuje, że bycie "nie w ciele" w obecnym życiu nie 

oznacza, że ktoś nie jest namacalną osobą. 

A CO Z 1 LISTEM DO KORYNTIAN 15:50? 

Paweł mówi nam, że: "...ciało i krew nie mogą odziedziczyć Królestwa  

Bożego, ani zepsucie nie odziedziczy nieskazitelności" (1 Kor. 15:50). Czy to 

oznacza, że dziedzice królestwa nie mogą być cieleśni? Nie! Dzieje się tak 

dlatego, że Paweł używa tutaj wyrażenia "ciało i krew" w przenośni, tak że 

reprezentuje ono naturalne śmiertelne ciało podane jako paralela do 

"zepsucia". Nie jest to więc w rzeczywistości odniesienie do fizyczności ciała, 



111 

jak gdyby miało ono kontrastować z "ciałem duchowym", ale odnosi się do 

braku naturalnych ograniczeń i grzesznych skłonności. Tak więc NJB wyraża 

fakt, że: "...zwykła ludzka natura nie może o d z i e d z i c z y ć królestwa Bożego: to, 

co nietrwałe, nie może odziedziczyć tego, co nieprzemijające" tj. Królestwa. Tak 

więc "ciało i krew" (śmiertelna ludzka natura) są nietrwałe i słabe. To, co jest 

wymagane do odziedziczenia Królestwa, to ciało, które nie jest 

nietrwałe/zniszczalne. Zatem werset 53 opisuje, w jaki sposób: "...to, co 

zniszczalne, przyoblecze się w nieskazitelność, a to, co śmiertelne, przyoblecze się w 

nieśmiertelność". 

Podkreśla to "zmianę" z nietrwałości/zniszczalności ciała na 

niezniszczalność tego samego ciała (wersety 52, 53), tak że teraz jest o n o 

nieśmiertelne, potężne i chwalebne. Nie ma tu żadnej wzmianki o wymianie, 

tak aby stać się duchem w pogańskim greckim sensie niematerialności. Co 

więcej, obietnica nieśmiertelności, o której mówi Paweł, oznacza dokładnie 

to samo, co "życie wieczne", które Jezus zaoferował swoim najwcześniejszym 

uczniom i tym, którzy przyszli po nim. 

§ 

26 
Pierwsze zmartwychwstanie nie mogło 

rozpocząć się w 1918 r. 

Ciało Kierownicze prawidłowo naucza, że Wielki Ucisk jest jeszcze 

przyszłością. Jednak błędnie nauczają również, że Jezus powrócił 

niewidzialnie w 1914 roku i że pierwsze zmartwychwstanie, w większości, 

miało już miejsce w 1918 roku, z ciągłym, natychmiastowym 

zmartwychwstaniem w chwili śmierci. 

zmartwychwstanie do nieba tych, którzy umarli od tego czasu. Ten schemat 

wydarzeń jest ściśle zgodny ze schematem nauczania kościołów 

dyspensacjonalistycznych, które nauczają o zmartwychwstaniu/porwaniu 

przed uciskiem - schemacie, który jest sprzeczny z biblijną sekwencją 

wydarzeń. Prawidłowe sekwencjonowanie można zrozumieć poprzez 

zebranie wielu odpowiednich fragmentów Pisma Świętego i zwrócenie uwagi 

na sposób, w jaki odpowiednie greckie słowa są używane w tych fragmentach. 

Gdy zdamy sobie sprawę, że zgromadzenie "świętych" odnosi się do ich 

spotkania ze zstępującym Jezusem, wówczas Mateusza 24 można postrzegać 

jako wyraźną sekwencję wydarzeń. 



112 

Wielki Ucisk ma miejsce przed pierwszym 

zmartwychwstaniem 

Sekwencja MATTHEW 24 

1. "Gdy ujrzycie obrzydliwość, która powoduje spustoszenie, o której mówił Daniel, 

stojącą w miejscu świętym" (w.15, patrz UWAGA). 

2. "Wtedy ci, którzy są w Judei, niech zaczną uciekać" (wersety 16-20). 

3. "Potem będzie wielki ucisk" (werset 21). 

4. "Natychmiast po ucisku owych dni... ujrzą oni 

Syna Człowieczego przychodzącego na obłokach nieba" (wersety 29-30). 

5. "Wyśle swoich aniołów z wielkim dźwiękiem trąby, a oni zgromadzą Jego 

wybranych z czterech stron świata, od jednego krańca niebios aż do drugiego" 

(werset 31), tj. żniwo/zmartwychwstanie, jak w 1 Tesaloniczan 4:16-18; 

1 Koryntian 4:16-18. 

15:21, 23, 52; Jana 1:3 i 11:24. 

UWAGA: Marek 13 mówi "stał tam, gdzie nie powinien" NAB, REB i NLT. Odniesienie 

jest zatem do osoby. Zobacz moją książkę Proroctwa związane z powrotem Jezusa: 

CZŁOWIEK NIEPRAWOŚCI JAKO KOŃCOWY ANTYCHRYST, która dowodzi, że ta 

"obrzydliwość" jest personalizacją człowieka bezprawia, który  
"zasiada w świątyni Boga, publicznie okazując się bogiem" (2 Tes. 2:4). Nie ma podstaw 

biblijnych, by interpretować to jako jakiegokolwiek złożonego "człowieka 

bezprawia", takiego jak duchowieństwo chrześcijańskie. Tak więc przyjście człowieka 

bezprawia musi nastąpić na krótko przed jeszcze przyszłym przyjściem Pana Jezusa i 

dlatego jest jeszcze przyszłością. 

Nielogiczne byłoby stwierdzenie, jak robi to Organizacja, że to zgromadzenie 

jest organizacją. Takie stwierdzenie oznaczałoby, że nawrócenie jednostek 

nastąpiło po Wielkim Ucisku. 

Odwrócenie kolejności wydarzeń "czasu końca 

ZGROMADZENIE WYBRANYCH 

W dyskursie Jezusa na Górze Oliwnej, zapisanym w Ewangelii Mateusza 

24, Organizacja od 1973 r. Postrzega "przyjście Jezusa na obłokach" (Mt 

24:30) jako jeszcze przyszłość. Jednak zamieszanie jest spowodowane 

dalszym twierdzeniem, że wydarzenie wysłania przez  

Jezusa: "wyśle swoich aniołów z wielkim dźwiękiem trąby, a oni zgromadzą jego 

wybranych z czterech wiatrów..." (werset 31). (werset 31) było gromadzeniem 

ludzi w Organizacji i trwa od 1919 roku. Jednak kolejność wydarzeń w 

Ewangelii Mateusza 24 jest bardzo jasna w tych wersetach: ▪ że najpierw 



113 

Jezus przychodzi na obłokach (w. 30b) i ▪ następnie gromadzi swoich 

wybranych (w. 31). 

Kolejność ta znajduje potwierdzenie w równoległej relacji w Ewangelii Marka: 

"Ale w owych dniach, po owym ucisku, słońce się z a ć m i i księżyc nie da swego 

światła, i gwiazdy będą spadać z nieba, i moce, które są na niebie, zostaną 

wstrząśnięte. I ujrzą Syna Człowieczego, przychodzącego w obłokach z wielką 

mocą i chwałą. Wtedy pośle aniołów i zgromadzą wybranych jego z czterech stron 

świata, od krańca ziemi aż do krańca nieba". 
(Marka 13:24-27). 

Ta błędna odwrócona kolejność gromadzenia wybranych wynika z faktu, że 

Ciało Kierownicze postrzega Mateusza 24:30 jako odnoszące się do własnej 

pracy gromadzenia ludzi w Organizacji, a nie zgodnie z własnymi słowami 

Jezusa o fizycznym zgromadzeniu z miejsc geograficznych, aby zostać 

pochwyconym na spotkanie powracającego Jezusa (1 Tes. 4: 16-17). Część 

zamieszania wynika z wczesnej decyzji Towarzystwa, aby stwierdzić, że 

Jezus powrócił w 1914 roku. Jednak wszystkie stwierdzenia i przypowieści 

odnoszące się do oddzielenia ludzi są datowane na przyszły powrót Jezusa. 

Co więcej, Pismo Święte pokazuje, że to aniołowie będą wykonywać tę pracę 

oddzielania, a nie chrześcijanie, którzy w rzeczywistości zostaną oddzieleni 

od niewierzących w tym konkretnym przyszłym czasie. 

Pierwsze zmartwychwstanie nastąpi, gdy 

Jezus powróci 

Pierwsze zmartwychwstanie następuje jednorazowo, gdy Jezus powraca z 

nieba bezpośrednio przed początkiem Tysiąclecia. Nie ma późniejszego 

zmartwychwstania chrześcijan w momencie ich śmierci. To jest 

"ponieważ sam Pan zstąpi z nieba z rozkazującym wezwaniem... a ci, którzy umarli w 

jedności z Chrystusem, powstaną pierwsi" (1 Tes. 4:16). Stwierdzenie to nie 

pozwala innym chrześcijanom na zmartwychwstanie w późniejszym czasie, 

tak jak w przypadku błędnego tłumaczenia 1 Kor. 15:23 w NWT, w którym 

użyto wyrażenia "podczas jego obecności", jakby było ono rozłożone na długi 

okres czasu. Podobnie jak we wszystkich innych przekładach, powinno to być 

przetłumaczone jako "podczas jego przyjścia" (lub podobnie). Zwróć uwagę, 

że w NWT 1 Tesaloniczan 3:13 jest poprawnie oddany jako "w", a nie 

"podczas"; tak więc N.T. Wright poprawnie i bardzo wyraźnie oddaje 1 

Koryntian 15:22-26 jako: 
"Wszyscy zostaną ożywieni w Mesjaszu. Każdy jednak w odpowiedniej kolejności. 

Mesjasz powstanie jako pierwociny; następnie ci, którzy należą do Mesjasza, 

powstaną w czasie Jego królewskiego przyjścia". 

(1 Kor. 15:22b-23). 

UWAGA: Paruzja Jezusa, tj. jego królewskie przybycie, jest jeszcze przyszłością. 



114 

"Zgromadzenie", o którym mowa w Ewangelii 

Mateusza 24:31, dotyczy pierwszego 

zmartwychwstania. 

Pierwszy List do Tesaloniczan 4:16-5:6 podaje dziewięć szczegółów 

dotyczących czasu końca. Osiem szczegółów z Mateusza 24:30-43 jest takich 

samych jak szczegóły z 1 Tesaloniczan 4:16-5:6, co wskazuje, że dziewiąty 

szczegół z Mateusza 24:31, a mianowicie "zgromadzi", musi być taki sam jak 

"pochwycenie" wspomniane w 1 Tesaloniczan 4:17, które Towarzystwo 

Strażnica uznaje za związane ze zmartwychwstaniem. Te szczegóły to: 

1. Syn Człowieczy (24:30) / Sam Pan (4:16). 

2. Obłoki nieba (24:30) / powietrze (4:17). 

3. Wielki dźwięk trąby (24:31) / trąba Boża (4:16). 

4. Zgromadzeni razem (24:31) / pochwyceni razem (4:17). (Zobacz rozdział 

poświęcony pochwyceniu). 

5. Wiedz, że lato jest blisko (24:32) / czasy i pory roku (5:1). 

6. Małżeństwo, a potem nadeszła powódź (24:38) / bezpieczeństwo, a potem 

zniszczenie (5:3). 

7. Przyjście Syna Człowieczego (24:39) / dzień Pański (KIT 5:2). 

8. Czuwaj (24:42) / bądź czujny i zachowaj zmysły (5:6). 

9. Wiadomo, w jakim czasie złodziej miał nadejść (24:43) / złodziej w nocy 

(5:4). 

Najwyraźniej Paweł pisał o tym samym temacie w 1 Liście do Tesaloniczan 4 

i 5, o którym Jezus mówił w Ewangelii Mateusza 24, a mianowicie o czasie 

końca, którego kulminacją jest zmartwychwstanie, kiedy chrześcijanie 

zostaną zgromadzeni przez aniołów na spotkanie z Jezusem. Stwierdzenie 

Jezusa w Ewangelii Mateusza 24:31 o  



115 

"zgromadzi swoich wybranych" nie oznacza zgromadzenia ich w Organizacji, ale 

zgromadzenie, aby zostali pochwyceni na spotkanie powracającego Jezusa. 

Można to zobaczyć w poniższym porównaniu i nastąpi, gdy wszyscy: 
"...ujrzy Syna Człowieczego przychodzącego na obłokach nieba... Wyśle On 

swoich aniołów z wielkim dźwiękiem trąby i zgromadzą oni Jego wybranych z 

czterech stron świata...". 

(Mat. 24: 30b, 31). "Sam 

Pan zstąpi z nieba (...) z głosem archanioła i z trąbą Bożą (...) umarli  w 

 jedności  z  Chrystusem  powstaną  pierwsi  

(zmartwychwstaną). Potem my, żywi, którzy przeżyjemy, razem z nimi zostaniemy 

porwani w obłokach na spotkanie Pana w powietrzu..." (1 Tes. 4:16-18). 

Tak więc sekwencja podana w Ewangelii Mateusza 24: 29-32 może być 

wyraźnie przedstawiona jako wydarzenie pierwszego zmartwychwstania, 

które nastąpi po wielkim ucisku. Tak więc, ponieważ wielki ucisk jest jeszcze 

przyszłością, nie jest możliwe, aby pierwsze zmartwychwstanie nastąpiło w 

1918 roku. Co więcej, Organizacja błędnie stosuje termin "Pan" w 1 

Tesaloniczan 4 do Jehowy, a nie poprawnie do Jezusa, dodając w ten sposób 

więcej zamieszania do ich interpretacji. 

Pierwsze zmartwychwstanie to 

nieśmiertelność po "ostatniej" trąbie 

powietrznej 

Apostoł Paweł stwierdza, że ostatnia trąba będzie czasem pierwszego 

zmartwychwstania, gdy ujawnia, że: 

❖ "Nie wszyscy zaśniemy w śmierci, ale wszyscy zostaniemy przemienieni w jednej 

chwili, w mgnieniu oka, podczas ("przy" w KIT i wszystkich innych 

tłumaczeniach) ostatniej trąby. Bo trąba zabrzmi i umarli powstaną 

niezniszczalni, a my zostaniemy przemienieni". 

(1 Kor. 15:51b-52). 

Jednak Królestwo nadejdzie wraz z 7th  trąbą z Objawienia; dlatego pierwsze 

zmartwychwstanie również nastąpi w momencie przyszłego przybycia Jezusa 

tuż przed ustanowieniem Królestwa, a zatem nie mogło nastąpić w  

1918 roku. (Zobacz rozdziały 13 i 16 pokazujące, że królestwo jeszcze nie nadeszło 

i nie będzie niewidzialne). 

Zgromadzenie/pierwsze zmartwychwstanie nastąpi dopiero 

po przybyciu Chrystusa 

Częścią problemu powodującego błędne i niebiblijne sekwencjonowanie 

wydarzeń zmartwychwstania przez Organizację jest tłumaczenie greckiego 



116 

słowa parousia jako "obecność" w Przekładzie Nowego Świata. Jednak 

czołowy uczony zajmujący się używaniem języka greckiego w Nowym 

Testamencie Adolph Deissmann informuje nas, że: 

parousia oznacza nadejście, przyjście, przybycie. Od okresu 

ptolemejskiego do 2nd  wieku naszej ery jesteśmy w stanie prześledzić to 

słowo na Wschodzie jako techniczne wyrażenie oznaczające przybycie 

lub wizytę króla ... (lub innej osoby sprawującej władzę) ...... Wybijano 

monety Adwentu ... Epifania prawie zawsze oznacza przyszłą paruzję 

Chrystusa .... 

Również grecko-angielskie leksykony Bauera, Thayera, Moultona i 

Milligana, Liddle'a i Scotta oraz Abbot-Smitha podają przyjście lub 

przybycie jako definicję parousii w odniesieniu do Chrystusa. Tak więc N.T. 

Wright oddaje wszystkie odpowiednie teksty jako "przyjście jako król", 

"pojawienie się jako król", "królewskie przybycie" lub "królewskie 

pojawienie się", a więc dotyczące "zmartwychwstania...23 wtedy ci, którzy należą 

do Mesjasza, powstaną w czasie jego królewskiego przybycia (gk parousia)" (1 Kor. 

15:21, 23). Łączy się to ze słowami Jezusa:  

"Przyjdę powtórnie i przyjmę was do siebie" (Jana 14:3 NASB). Jednak ponowne 

przyjście nie oznacza jedynie "zwrócenia uwagi na sprawy ziemskie", jak 

proponuje Strażnica jako drugie przyjście Jezusa, rzekomo w 1914 roku. 

Powrót Jezusa nastąpi po Wielkim Ucisku 

Paweł pisze z wielką troską o błędnym myśleniu chrześcijan w Tesalonice: 

"...co się tyczy obecności (gr. parousia = królewskie przybycie) naszego Pana Jezusa 

Chrystusa i naszego zgromadzenia się do Niego, prosimy was, abyście nie dali 

się szybko wyprowadzić z waszego rozumu...że dzień Jehowy jest tutaj .3 Niech was 

nikt w żaden sposób nie sprowadza na manowce, bo on [dzień Jehowy] nie 

nadejdzie, jeśli najpierw nie nastąpi odstępstwo ("bunt" jest lepsze) i nie objawi 

się człowiek bezprawia ...8 Wtedy rzeczywiście objawi się bezprawny, którego Pan 

Jezus usunie duchem swoich ust i do niczego nie doprowadzi przez objawienie 

swojej obecności. Ale obecność bezprawia jest działaniem szatana..." (2 Tes. 2:1-

3, 8-9). 

Jak wynika z Joela 2:32 i Mateusza 24:29, "dzień Jehowy" następuje po 

wielkim ucisku. Ponadto, ponieważ "dzień 

Jehowa" stał się "dniem Pańskim / dniem Chrystusa" w Pismach 

Chrześcijańskich, nastąpi to, gdy Jezus powróci, w którym to momencie 

nastąpi "zgromadzenie do Niego", tj. pierwsze zmartwychwstanie, a więc 

musi nastąpić po wielkim ucisku, a nie w 1918 roku. (Zobacz moją książkę 

Proroctwa związane z powrotem Jezusa w rozdziale 16. 



117 

Jezus przybywa po 

Nadchodzi "człowiek bezprawia" 

Drugi List do Tesaloniczan 2:1-3, 8-9 jasno wskazuje, że 

"odstępstwo/bunt" i pojawienie się "człowieka bezprawia" musi nastąpić 

przed pierwszym zmartwychwstaniem w "dniu Pańskim" podczas "ostatniej 

trąby". Jednak ten "człowiek" pojawia się dopiero na krótko przed 

jednorazowym powrotem Chrystusa, który jest jeszcze przyszłością. 

Ponownie pokazuje to, że pierwsze zmartwychwstanie musi nastąpić po 

wielkim ucisku. Kolejność w 2 Liście do Tesaloniczan jest następująca: 

1. Bunt, gdy "wielu odpadnie" w czasie końca (Mt 24:10). 

2. "Człowiek bezprawia" przybywa nieco mniej niż trzy i pół roku przed 

przyjściem Mesjasza, zgodnie z pięcioma proroctwami Daniela, 

proroctwem z Księgi Objawienia, ale zastrzeżonym przez skrócenie go 

przez Jezusa (Mat. 24:22). 

3. Nastąpi wielki ucisk (Dan. 7:25; 12:7, 11; Obj. 11:2; 12:6), 14; 13:5). 

4. Dzień Jehowy (niebiańska ciemność Mat. 24:29-30). 

5. Jezus  zstępuje,  w  tym  czasie  następuje 

 pierwsze  zgromadzenie zmartwychwstania. 

Zmartwychwstanie nastąpi pod koniec 

Wieku Żniwa. 

W Piśmie Świętym żniwa są często używane w przenośni w odniesieniu 

do osądzania lub uniewinniania. Logicznie rzecz biorąc, oznacza ono również 

zgromadzenie, tak jak w przypadku napomnienia Jezusa, by  

"błagać Pana żniwa o wysłanie robotników" (Łk 10:2). Jednak w poniższych 

wersetach żniwo/zgromadzenie nie może odnosić się do żadnego dłuższego 

czasu na nawrócenie jednostek na chrześcijaństwo, ale jest zgromadzeniem 

do Jezusa pod koniec wieku - w dniu ostatecznym: "Żniwo jest zakończeniem 

(gr. syntelia) wieku" (Mat. 13:39 KIT). Jednak zamiast sugerować długi okres 

czasu, jak w teologii Strażnicy, greckie słowo syntelia oznacza "punkt czasu 

oznaczający zakończenie czasu trwania" (Leksykon grecko-angielski Bauera, a 

także leksykon Thayera i 

Marshall's  Greek-English  Interlinear,  który  oddaje  syntelię  jako  

"zakończenie"). Tak więc większość tłumaczeń oddaje to słowo jako "koniec", 

a nie "zakończenie". Co więcej, syntelia jest synonimem greckiego słowa 

telos, które również oznacza "koniec" w Mateusza 24:14. Dlatego syntelia nie 

jest okresem czasu. Dodatkowo, gdyby tak było, oznaczałoby to dodatkowy 

wiek, ale zgromadzenie chrześcijan do Chrystusa ma nastąpić dopiero pod 

koniec tego wieku. Jednak nie osiągnęliśmy jeszcze końca tego wieku, więc 



118 

żaden chrześcijanin nie mógł zmartwychwstać w 1918 roku ani w latach 

następujących po 1918 roku, czyli na wiele lat przed końcem wieku. 

Więcej na temat czasu zbiorów 

Jezus mówi o żniwach metaforycznej pszenicy jako o czasie zgromadzenia 

swoich naśladowców, aby do niego dołączyli, mówiąc w  

NWT "Niech oboje [pszenica i chwasty] rosną razem aż do żniwa, a w porze żniwa..." 

(Mat. 13:30). Jednak po raz kolejny NWT zmieniło sformułowanie, aby 

wyglądało na to, że żniwa potrwają długo, ponieważ słowo "sezon" nie 

występuje w tekście greckim ani w greckim tekście Kingdom Interlinear. W 

rzeczywistości każde żniwo potrwa krótko, ponieważ będzie to działanie 

aniołów (Mat. 24:31) w tym żniwie, aby zgromadzić wszystkich prawdziwych 

chrześcijan na spotkanie z Jezusem w powietrzu (1 Tes. 4:16-17). Jest to 

podkreślone w Apokalipsie, gdzie  

Jan ukazuje Jezusa jako "(...) siedzącego na obłoku (...) podobnego do syna 

człowieczego". 
...15 inny anioł ... wołający donośnym głosem ... Zapuść sierp swój i żnij, bo nadeszła 

godzina żniwa, gdyż żniwo ziemi jest w pełni dojrzałe" (Obj. 14:14-16). Oczywiście, 

niegodziwe "chwasty" są również zbierane w tym czasie i są później opisane 

jako "grona winorośli ziemi", które są niszczone (Obj. 14:18-20). W 

przeciwieństwie do zniszczenia tej winorośli, "żniwo ziemi" dotyczy 

świętych, którzy już "wytrwali" (14:12) podczas trzyipółletniego okresu 

czczenia "dzikiej bestii" (14:9) wraz z "umarłymi, którzy odtąd umierają w 

jedności z Panem" (14:13). Żniwo to nastąpi, gdy "nadejdzie godzina sądu 

przez niego" (14:7b) pod koniec wieku. Dlatego żaden żyjący chrześcijanin 

nie może być wtedy w niebie. Rzeczywiście, wszyscy zmarli są w grobach, 

oczekując na zmartwychwstanie. 

Zmartwychwstanie ma nastąpić w "dniu ostatecznym" 

Greckie słowo oznaczające "ostatni" to eschatos, które oznacza również 

"ostateczny". Przypuszczalnie odnosi się więc do ostatniego dnia obecnego 

wieku. Tak więc, kiedy Jezus mówi do tłumu podążającego za Nim o tych, 

których Bóg dał 

"Wskrzeszę go w dniu ostatecznym" (J 6:40, 44, 54), a do Marty Jezus powiedział 

o Łazarzu: "zmartwychwstanie w dniu ostatecznym" (J 11:24), wyraźnie miał na 

myśli sam koniec "obecnego wieku - jego ostatni dzień". 

Co więcej, ostatni dzień obecnego wieku musi również bezpośrednio 

poprzedzać pierwszy dzień "wieku, który ma nadejść" [Tysiąclecia] (Łukasza 

20:35, Marka 10:30), co uniemożliwia teorię pierwszego zmartwychwstania 

na wiele lat przed wielkim uciskiem. 



119 

Podsumowanie Kiedy nastąpi zmartwychwstanie 

1. Po pojawieniu się Człowieka Bezprawia. 

2. Po wielkim ucisku. 

3. Podczas zstąpienia i paruzji Pana Jezusa. 

4. Na "koniec wieku". 

5. W "dniu ostatecznym". 

6. Podczas ostatniej trąby. 

W teologii Strażnicy wielki ucisk jeszcze nie nadszedł, a zatem pierwsze 

zmartwychwstanie jeszcze nie nastąpiło! 

§ 

27 

Nie "złapany" przed przyszłym 

powrotem Jezusa 

Organizacja naucza, że pierwsze zmartwychwstanie jest do nieba i że 

nastąpiło w 1918 r., dokładnie trzy i pół roku po ustanowieniu królestwa 

[rzekomo Paruzji Chrystusa] w październiku 1914 r., ale z następnymi osobami 

żyjącymi do 1931 r., a następnie idącymi do nieba po śmierci. 

Użycie greckich słów oznaczających powrót Jezusa 

Jednak taki scenariusz nie jest możliwy, ponieważ wszyscy żyjący 

chrześcijanie muszą zademonstrować swoją wiarę podczas wielkiego ucisku, 

który ma miejsce bezpośrednio przed objawieniem Jezusa (gr. apokalipsis), 

Jego 

pojawienie się/objawienie (gr. epiphania), jego przyjście (gr. erchomai) i jego 

nadejście/królewskie przybycie (gr. parousia). Wymaga to, aby byli na ziemi 

aż do momentu powrotu Jezusa. Tak więc poniższe porównanie i kontekstowe 

użycie tych greckich słów pokaże ten wzór, którym będą chrześcijanie: 

WCIĄŻ NA ZIEMI AŻ DO PARUZJI 
▪ "Bądźcie więc cierpliwi, bracia, aż do przyjścia Króla (parousia) Pana" (Jakuba 5:7). 
▪ "A duch i dusza, i ciało braci waszych (...) niech będą zachowane bez zarzutu na 

przyjście jako Króla (parousia) Pana naszego Jezusa Chrystusa" (1 Tes. 5:23). 



120 

To porównanie nie zaprzecza błędnej nauce Strażnicy, że paruzja rozpoczęła 

się w 1914 roku. Jednak następujące fakty biblijne nie harmonizują z nauką 

Strażnicy. 

WCIĄŻ NA ZIEMI PODCZAS APOKALIPSY 

"(...) jest rzeczą sprawiedliwą ze strony Boga odpłacać uciskiem tym, którzy dla 

was ucisk czynią (...)7 ulgę wraz z nami przy objawieniu się (apokalipsei) Pana 

Jezusa z nieba wraz z Jego potężnymi aniołami (...)10 w czasie Jego przyjścia (elthe 

od erchomai), aby został uwielbiony w łączności ze swymi świętymi i aby był 

uznany w owym dniu ze zdumieniem (...)" (2 Tes. 1:6-7, 10). 

Piotr mówi o "próbach (...) aby wypróbowana jakość waszej wiary (...) okazała 

się powodem do chwały i czci przy objawieniu (apokalipsei) Jezusa Chrystusa" (1 

Piotra 1:7) oraz "(...) pokładajcie nadzieję w niezasłużonej życzliwości, która was 

spotka przy objawieniu (apokalipsei) Jezusa Chrystusa" (1 Piotra 1:13). 

Dlatego Paweł mówi: "...gdy z niecierpliwością oczekujecie objawienia 

(apokalipsin) Pana naszego Jezusa Chrystusa. 8On też utwierdzi was aż do końca 

(wieku), abyście nie byli narażeni na żadne zarzuty w dniu Pana naszego Jezusa 

Chrystusa..." (1 Kor. 1:7-8). 

UWAGA: Według Leksykonu grecko-angielskiego Bauera jest to: "Koniec (telos) wieku, 

a nie koniec życia". 

WCIĄŻ NA ZIEMI AŻ DO EPIFANII 

"...abyście przestrzegali przykazania... aż do objawienia się 
/pojawienie się (epifania) Pana naszego Jezusa Chrystusa" (1 Tym. 6:14). 

Dlaczego więc chrześcijanie mieliby oczekiwać na objawienie Jezusa, gdyby 

miał on 

czy już objawił się im we wcześniejszej niewidzialnej paruzji i zabrał ich do 

nieba? Dlatego konieczne jest, aby wszyscy żyjący chrześcijanie udowodnili 

swoją wiarę, pokładali nadzieję, byli utwierdzeni jako nienaganni, 

przestrzegali przykazań i czekali na "niezasłużoną życzliwość, która zostanie 

wam okazana przy objawieniu (apokalipsei) Jezusa". Dlatego żaden 

chrześcijanin nie może być oddzielnie żywy w niebie w czasie Armagedonu, 

który nastąpi w czasie "epifanii naszego Pana Jezusa Chrystusa". 

WCIĄŻ NA ZIEMI AŻ DO "DNIA CHRYSTUSA" 

W 1 Liście do Koryntian 1:7-8 widzieliśmy, że Paweł łączy "dzień naszego 

Pana Jezusa Chrystusa" ze swoim (apokalipsis), pokazując, że wszyscy 

chrześcijanie muszą być na ziemi, dopóki Jezus dosłownie i fizycznie nie 

powróci. Później Paweł potwierdza ten pogląd, pisząc do  

Filipian, mówiąc, 



121 

"[...] abyście byli bez zarzutu i nie potykali się o innych aż do dnia 

Chrystusowego" (Flp 1:10). 
"Ten, który rozpoczął w was dobre dzieło, doprowadzi je do końca aż do dnia Jezusa 

Chrystusa" (Flp 1:6). 

Nie byłoby potrzeby takiej rady, gdyby byli już w doskonałości rzekomo 

niebiańskiej. 

Wszyscy chrześcijanie muszą być na 

Ziemi podczas  

Jezus  Wielkiego Ucisku powiedział: 
"Dlatego, gdy ujrzycie obrzydliwość, która powoduje spustoszenie (...) stojącą na 

miejscu świętym,16 wtedy niech ci, którzy są w Judei, zaczną uciekać w góry (...)21 

Wtedy bowiem będzie wielki ucisk23 Wtedy, jeśli ktoś wam powie: Patrzcie, oto 

jest 

Chrystusa, albo tam! Nie wierzcie w to. Powstaną bowiem fałszywi Chrystusowie 

i fałszywi prorocy i czynić będą wielkie znaki". 
(Mat. 24:15-16, 21, 23-24). 

Dlaczego Jezus miałby zawracać sobie głowę udzielaniem tych ostrzeżeń, 

skoro namaszczeni chrześcijanie rzekomo byliby już bezpiecznie w niebie? 

Dopiero po ucisku Jezus powróci, aby zgromadzić chrześcijan. Jest tak, jak 

bezpośrednio stwierdził w Ewangelii Mateusza 24:29, że: 

"Zaraz po ucisku owych dni słońce się zaćmi i księżyc nie da swego światła, i 

gwiazdy spadną z nieba...30 Wtedy ukaże się na niebie znak Syna Człowieczego i 

ujrzą Syna Człowieczego przychodzącego na obłokach". 
(Mat. 24:29-30). 

Dopiero potem Jezus posyła swoich aniołów, aby zgromadzili jego  

wybranyc

h  



122 

(24:31). Co więcej, wykazano, że "święci" przetrwali wielki ucisk, gdy  

"pozwolono jej [dzikiej bestii] prowadzić wojnę ze świętymi i podbić ich" (Obj. 13:7). 

Dlatego nie mogą oni przebywać w niebie podczas wielkiego ucisku. 

Istota "złapana z dala" Ma na celu spotkanie z powracającym 

Jezusem 

Z powodu nauk rzymskiego katolicyzmu biblijne nauczanie o 

"pochwyceniu", tj. o Pochwyceniu, zostało utracone na ponad 1000 lat i 

odzyskane dopiero jakiś czas po Reformacji. Jednak w 1 Tesaloniczan 4:17 

greckie słowo harpazo oznacza "porwany" lub "pochwycony". Jest to to samo, 

co w Objawieniu 12:5, gdzie "dziecko kobiety zostało porwane do Boga". Również 

w Dziejach Apostolskich 8:39, 40, gdzie "duch Pański porwał (KIT)  

Filipa... do Aszdodu". Podobne wydarzenia miały miejsce w przypadku 

Henocha (Rdz 5:24, Hbr 11:5, 13), Eliasza (2 Krl 2:11) i Jezusa (Dz 1:9). Ten 

grecki termin został przetłumaczony na łacinę jako rapere, od którego 

otrzymujemy angielskie słowo "rapture"; jednak organizacja Strażnica nie 

koncentruje się zbytnio na tym nauczaniu, a jeśli już, to jest o n o przez nich 

w znacznym stopniu błędnie interpretowane. Jednak w scenariuszu biblijnym 

pochwycenie następuje natychmiast po zmartwychwstaniu, jak pokazuje 

Paweł, wyjaśniając, że: 

"Sam Pan [Jezus] zstąpi z nieba (...) a ci, którzy umarli w jedności z Chrystusem, 

powstaną pierwsi. 17Potem my, żywi, którzy przeżyjemy, razem z nimi ("w tym 

samym czasie razem z nimi" KIT) zostaniemy porwani w obłokach na spotkanie 

Pana w powietrzu" (1 Tes. 4:1617). 

Dlatego zstąpienie Jezusa, zmartwychwstanie i pochwycenie znajdują się w 

bliskiej odległości czasowej. Będzie to jedyny czas na zmartwychwstanie 

wierzących przed Tysiącleciem. 

Interpretacja pochwycenia przez Organizację 

Organizacja nie akceptuje biblijnego nauczania o uniesieniu, ale 

podążając za wzorem zmartwychwstania przed uciskiem, odnosi się do 

niewidzialnego i tajemniczego zmartwychwstania. Tak więc (1) "Pan" z 1 

Tesaloniczan 4:16 jest interpretowany jako Jehowa, który niewidzialnie 

zstępuje w tym sensie, że zwraca swoją uwagę na wskrzeszanie 

umarłych. 

Bycie "pochwyconym" jest interpretowane jako samo 

zmartwychwstanie. (3) Opis "w obłokach" jest interpretowany jako 

wskazujący na niewidzialność. Następnie 

 "powietrze" zostało zamienione na odniesienie do nieba. Jest to jednak 

błędna interpretacja z następujących powodów: 

(2)  

(4) 



123 

a. Opis w 1 Liście do Tesaloniczan 4:16 pokazuje, że będzie to wydarzenie 

bardzo publiczne, ponieważ nastąpi "uderzenie trąby" i donośny głos 

archanioła. Ponadto Mateusza 24:27 podaje pojedynczy opis powrotu 

Jezusa w tym rozdziale jako porównywalny z "błyskawicą", która jest tak 

bardzo widoczna. Również greckie słowa użyte w odniesieniu do 

powrotu Jezusa wskazują, że będzie to powrót widzialny. Należy również 

zauważyć, że to Jezus, jako wyznaczony przez Jehowę, dokona 

zmartwychwstania (Jana 5:28, 29). Wynika z tego, że "Pan" wspomniany 

w 1 Tesaloniczan 4:16 musi być Jezusem, który dosłownie zstępuje w 

"powietrze" ziemskiej atmosfery, aby wskrzesić, a następnie porwać 

swoich wiernych świętych. 

b. Interpretacja "pochwycenia" przez Ciało Kierownicze ignoruje fakty 

dotyczące porwania Enocha, Eliasza, Filipa i wniebowstąpienia Jezusa. 

Żadne z tych wydarzeń nie było zmartwychwstaniem, ale raczej 

dosłownym "porwaniem" żywych osób w inne miejsce. 

c. W Piśmie Świętym chmury zazwyczaj nie wskazują na niewidzialność, 

ale raczej na obecność Boga lub jego przedstawicieli. Zob. Słownik 

obrazowania biblijnego, s. 157. 

d. Porwanie (z dala) w powietrze (Gk aera) odnosi się do: atmosfery 

bezpośrednio nad powierzchnią ziemi, zgodnie z grecko-angielskim 

leksykonem Bauera. Dlatego w tym wersecie nie ma myśli o pójściu do 

nieba. Tak więc wyrażenie: "i w ten sposób zawsze będziemy z Panem" 

oznacza, że zmartwychwstali chrześcijanie będą towarzyszyć Jezusowi, 

gdy będzie kontynuował swoje zejście na ziemię (1 Tes. 4:17), aby 

rządzić jako król. Uwaga: greckie słowo apantesis wskazuje na ciągłe 

zstępowanie. 

Pierwsze zmartwychwstanie nie następuje etapami 

Jak wspomniano wcześniej, Organizacja naucza, że po początkowym 

zmartwychwstaniu chrześcijan zmarłych w 1918 r. Następuje ciągłe, w chwili 

śmierci, natychmiastowe zmartwychwstanie do nieba tych, którzy zmarli od 

tego czasu. Nauczanie to jest wynikiem podążania za błędnym wzorcem teorii 

pochwycenia przed uciskiem. Jednak z 1 Tesaloniczan 4:16-18 jasno wynika, 

że wszyscy chrześcijanie, którzy żyją, gdy Jezus zstępuje, zostaną porwani w 

obłokach na spotkanie Pana w powietrzu "w tym samym czasie razem z nimi 

[tj. wszystkimi chrześcijanami, którzy właśnie zmartwychwstali] (KIT)". 

Rzeczywiście, nauczanie, że istnieje wiele etapów pierwszego 

zmartwychwstanie koliduje z biblijnym faktem, że jest to pojedyncze 

wydarzenie (1 Kor. 15:22). Sprawia, że każdy poszczególny etap sam w sobie 



124 

jest oddzielnym wydarzeniem zmartwychwstania, a tym samym nie tylko 

pierwszym zmartwychwstaniem, ale wieloma zmartwychwstaniami. Co 

więcej, te "pierwsze zmartwychwstania" zostały następnie rozciągnięte na 

okres 17 lat do 1935 roku lub 92 lat do chwili obecnej, zgodnie z obecnym 

nauczaniem Ciała Kierowniczego. Jednak 1 List do Koryntian 15:23 podaje 

trzy jasno określone i odrębne wydarzenia dotyczące zmartwychwstania, 

które odnoszą się do trzech różnych kategorii osób: 1) Jezusa, 2) chrześcijan, 

3) niechrześcijan na "końcu" Tysiąclecia (zob. Obj. 20:4-5). Teoria wielu 

etapów pierwszego zmartwychwstania narusza również koncepcję 

zmartwychwstania "dnia ostatniego" i "ostatniej trąby". 

Dwaj świadkowie zostają zabici podczas ucisku, a następnie 

zmartwychwstają/pochwyceni. 

Objawienie 11:3 i nast. opisuje dwóch świadków, którzy przed 

Armagedonem (Obj. 16:15) prorokują przez 1260 dni (3,5 roku), po czym 

zostają zabici: 

"...wstąpił w nich duch życia od Boga i stanęli na nogach...12 I usłyszeli donośny 

głos z nieba mówiący do nich: "Wstąpcie tutaj". I wstąpili do nieba (gr. ouranos) 

w obłoku, i ujrzeli ich wrogowie" (Obj. 11:11-12). 

Greckie słowo ouranos odnosi się tutaj raczej do nieba niż do Boga lokalizacja. 

Dzieje się tak, ponieważ "ich wrogowie widzieli ich" idących w górę "w 

obłoku", co oznacza "w powietrzu", jak w 1 Tesaloniczan 4:17, kiedy Jezus 

przynosi ulgę chrześcijanom: "którzy cierpią ucisk" i "otrzymają ulgę wraz z 

nami przy objawieniu się Pana Jezusa z nieba wraz z jego potężnymi aniołami" (2 Tes. 

1:7, 8). Stąd ulga nie nastąpi wcześniej niż wielki ucisk, więc schemat 

uniesienia przed uciskiem, pierwotnie używany przez Organizację, nie jest 

biblijnym wzorcem. W rzeczywistości stwierdzenie, że "[...] duch życia od Boga 

wstąpił w nich i stanęli na nogach" (Obj. 11:11) dotyczy zmartwychwstania 

chrześcijan po ich śmierci. 

Teoria pochwycenia w każdej chwili (pre-trybulacjonizm) 

Idea zmartwychwstania i pochwycenia w każdej chwili nie mogła mieć m 

i e j s c a w czasach apostołów. Wynika to z kilku powodów: 

• Jezus powiedział, że Piotr osiągnie podeszły wiek i umrze, zanim 

Jezus powróci. (Jana 21:18-23). 

• Paweł spodziewał się uwięzienia, cierpień i wizyty w Rzymie przed 

powrotem Jezusa. 



125 

• Starsi Efezjan mieli spodziewać się "wygłodniałych wilków", jednak 

wszyscy oni oczekiwali przyjścia Chrystusa jako "obecnej nadziei"... 

"błogosławionej nadziei". 

• Schemat uniesienia w każdej chwili zakłada tajemniczy powrót 

Jezusa i tajemnicze zmartwychwstanie/uniesienie; a przecież było 

wiele wizualnych znaków, które Bóg dał przy pierwszym przyjściu 

Jezusa. Dlaczego więc Bóg miałby chcieć, aby drugie przyjście 

Mesjasza było tajemnicą? 

A CO ZE ZŁODZIEJSKIMI PRZEJŚCIAMI? 

Podkreślają one raczej nieoczekiwany charakter drugiego przyjścia dla 

tych, którzy są nieprzygotowani, tj. nie czuwają, niż jakąkolwiek ciszę lub 

tajemnicę. Dlatego Jezus powiedział: "Lecz wiedzcie jedno: Gdyby gospodarz 

domu wiedział, w której straży złodziej ma przyjść, czuwałby i nie dopuściłby do 

włamania d o swego domu. Dlatego i wy bądźcie gotowi, gdyż Syn Człowieczy 

przyjdzie o godzinie, k t ó r e j się nie domyślacie" (Mat. 24:43,  

44). Zobacz także Łukasza 12:39, 40. Jezus ostrzegł również zbór w  

Sardis, że "jeśli się nie obudzicie, przyjdę jak złodziej, a nie będziecie wiedzieli, o 

której godzinie przyjdę na was" (Obj. 3:3). Paweł również zilustrował tę kwestię 

bycia czujnym na powrót Jezusa i zmartwychwstanie, mówiąc:  

"Ale wy, bracia, nie jesteście w ciemności, aby was ten dzień wyprzedził jak złodziei" 

(1 Tes. 5:4). To pokazuje, że ten dzień ich dopadnie, ale nie zostaną zaskoczeni. 

Jednak nic z tego nie wskazuje na jakieś tajemnicze lub niewidzialne 

uniesienie. 

§ 



126 

28 
Czy 

pier

wsze 

zmar

twyc

hwst

anie 

napr

awdę 

jest 

w 

toku

? 
Artykuł w czasopiśmie Strażnica z 1 stycznia 2007 roku próbuje 

udowodnić, że pierwsze zmartwychwstanie ma miejsce od 1918 roku, a 

nauczanie to opiera się częściowo na idei, że 24 starszych reprezentuje 144 

000 współdziedziców z Chrystusem w ich niebiańskiej chwale. Można jednak 

wykazać, że jest to błędne z następujących powodów: 

1. 24 starszych to istoty niebiańskie i nic nie wskazuje na to, by 

kiedykolwiek wcześniej byli ludźmi. Zobacz siedem powodów podanych 

w rozdziale 50. 24 STARSZYCH Z OBJAWIENIA NIE JEST CHRZEŚCIJANAMI. 

2. Nie ma niebiańskiej chwały w sensie, że jakikolwiek chrześcijanin 

kiedykolwiek pójdzie do nieba, jak wspomniano wcześniej. 

3. Pierwsze zmartwychwstanie ma miejsce w jednym czasie, jak pokazano 

w przekładzie międzywierszowym Strażnicy Królestwa z 1 Tesaloniczan 

4:17-18. 

4. Pierwsze zmartwychwstanie nastąpi dokładnie w "dniu ostatecznym" 

(Jana 6:40, 44, 54; 11:24). Pismo Święte nie wskazuje, że jest to 



127 

jakikolwiek dłuższy okres czasu, ale po prostu ostatni dzień obecnego 

wieku. 

5. Tak zwany dowód na to, że pierwsze zmartwychwstanie już miało 

miejsce, ponieważ w Objawieniu 6, jako część pieczęci 5th  , "każdemu z 

nich dano białą szatę", jest sprzeczny z faktami: 

▪ Objawienie 6:9-11 dotyczy męczenników, którzy wciąż są martwi, 

ponieważ, jak słusznie naucza Towarzystwo, to ich ofiarowana krew 

znajduje się u podstawy ołtarza w przenośni. Nie można jednak 

przechodzić do dosłownych znaczeń w ramach jednego całkowicie 

metaforycznego fragmentu. Rzeczywiście, ponieważ "krew u 

podstawy ołtarza" jest metaforą pokazującą, że są martwi, to kiedy 

"każdemu z nich dano białą szatę", jest to nadal w sensie 

metaforycznym lub obiecującym i jest takie samo jak wtedy, gdy 

krew Abla metaforycznie woła o usprawiedliwienie (Rdz 4:10, Hbr 

11:4). Również Księga Izajasza 14:9, 10 podaje przykład zmarłych 

przemawiających, ale nie dosłownie. Podobnie Objawienie 6:9-11 

jest poetyckim obrazem obietnicy, że męczeńscy chrześcijanie 

otrzymają później takie białe szaty ("zostaną przyobleczeni" Obj. 

3:5). 

▪ Ponadto 24 starszych z Objawienia 4:4 odzianych w białe szaty to 

zupełnie inne osoby niż chrześcijanie i można ich p o s t r z e g a ć 

jako odzianych w biel, tak jak aniołowie byli odziani w biel przy 

grobie Jezusa. 

▪ Pierwsze zmartwychwstanie nastąpi dopiero po ostatniej trąbie (1 Kor. 

15:52). 

▪ Wielki ucisk, który oczywiście jeszcze się nie rozpoczął, nastąpi przed 

pierwszym zmartwychwstaniem. Logicznie rzecz biorąc, pierwsze 

zmartwychwstanie nie może się zatem rozpocząć. 

▪ Namaszczeni chrześcijanie zmartwychwstają, tak jak Jezus: Był 

człowiekiem, namacalnym i widzialnym, ale z uwielbionym 

nieśmiertelnym i niezniszczalnym ciałem. (Zobacz rozdziały 7-9). Tak 

więc również chrześcijanom obiecano ten sam rodzaj ciała, które 

będąc namacalne, będzie dowodem na to, że zmartwychwstanie 

miało miejsce, ponieważ wszyscy zmartwychwstali będą widzialni i 

namacalni. 



128 

Wnioski 

Z powyższych faktów jasno wynika, że pierwsze zmartwychwstanie ze 

"snu śmierci" jest otrzymaniem "ciała duchowego", które nie jest tym samym, 

co niematerialne ciało "duchowe"; ale raczej jest namacalne, tak że będzie 

oparte na tym, kim jesteśmy teraz, tj. człowiekiem - ale obdarzonym 

nieskazitelnością (niezniszczalnością), nieśmiertelnością, chwałą i mocą (1 

Kor. 15:42-54). Pierwsze zmartwychwstanie nastąpi w czasie powrotu  

Chrystusa i obejmie wszystkich chrześcijan, w tym wiernych ludzi przed 

Chrystusem, którzy oczekiwali przyjścia Mesjasza. Drugie 

zmartwychwstanie będzie miało miejsce tysiąc lat później i będzie dotyczyło 

wszystkich tych, którzy umarli jako niechrześcijanie. W przeciwieństwie do 

nauczania Ciała Kierowniczego, nikt poza Chrystusem Jezusem nie został 

jeszcze wskrzeszony, a kiedy zmartwychwstanie nastąpi, nie będzie to 

zmartwychwstanie niewidzialne. 

§ 

CZĘŚĆ SZÓSTA 

Fałszywe nauki na 
temat czasu końca 

29 
Czy znak dni ostatecznych rozpoczął 

się w 1914 roku? 

Czy I wojna światowa była początkiem dni ostatecznych? 

W swoich najwcześniejszych dniach Towarzystwo Strażnica twierdziło, 

że ludzkość wkroczyła w "dni ostateczne" w 1799 roku, a Jezus powrócił w 

1874 roku. Obecnie Towarzystwo twierdzi, że oba te wydarzenia miały 

miejsce, gdy w 1914 roku rozpoczęła się I wojna światowa. Twierdzenie to 

opiera się na Ewangelii Mateusza 24:7. Następujące wojny, głód, zarazy i 

trzęsienia ziemi są wskazywane jako złożony znak tego, że Jezus stał się 

niewidzialnie obecny w 1914 roku i że wtedy rozpoczęły się "dni ostatnie". 



129 

Mówi się, że wszystkie te cechy problemów na świecie są znacznie gorsze niż 

w jakimkolwiek stuleciu przed 20th  wiekiem. Jednak analiza historii pokazuje, 

że w ujęciu ogólnym, 14th  wiek był znacznie gorszym stuleciem dla 

większości ludzi, a inne stulecia również były gorsze n i ż 20 th  w odniesieniu 

do poszczególnych aspektów. Warto więc teraz przyjrzeć się wiekowi 20 th  w 

odniesieniu do czterech znaczących aspektów, które Jezus zauważył w swoim 

dyskursie z Góry Oliwnej w Ewangelii Mateusza 24 / Łukasza 21. 

WOJNY - Chociaż II wojna światowa spowodowała więcej ofiar śmiertelnych 

niż jakakolwiek inna wojna, domniemany kluczowy znacznik czasu, tj. I 

wojna światowa, nie spowodował więcej ofiar śmiertelnych niż wszystkie 

poprzednie wojny razem wzięte, jak czasami błędnie podaje się w niektórych 

źródłach. Przykładowo, w 1644 r. wojna mandżursko-chińska pochłonęła 

około 25 milionów istnień ludzkich, a w latach 1850-1864 rebelia Taiping 

pochłonęła 20-30 milionów istnień ludzkich. Co najmniej jedna seria wojen 

przed 1914 rokiem została uznana przez historyków za wojnę totalną, tj. 

wojnę światową, a mianowicie wojny napoleońskie z 1793 roku. 

Chociaż Organizacja cytuje źródła, które podają, że 33 narody były 

zaangażowane w "Wielką Wojnę", to tylko 14 narodów było w nią znacząco 

zaangażowanych, a liczba ofiar śmiertelnych wyniosła 8,5 miliona 

zmobilizowanych mężczyzn i łącznie 15 milionów, w tym zgonów z powodu 

chorób epidemicznych i niedożywienia. Oznacza to, że niektóre wojny przed 

1914 rokiem były gorsze pod względem liczby ofiar śmiertelnych.  



130 

GŁÓD - Szacuje się, że powódź w Chinach w latach 1877-78 spowodowała 

śmierć od 9 do 13 milionów ludzi. th Dla porównania, liczba ofiar głodu w XX 

wieku waha się od 3 do 5 milionów. W dzisiejszych statystykach definicja 

"głodu" dotyczy braku jednego lub więcej niezbędnych składników 

odżywczych. Zgodnie ze starszą definicją mniej niż 1% (40 milionów) 

ludzkości faktycznie głoduje. Nie są to skrajne i sprzeczne liczby 12,5%, 25% 

i 80%, które są często cytowane. Tak więc przed 1914 rokiem był co najmniej 

jeden głód gorszy niż cokolwiek od 1914 roku. 

PESTILENCES - Czarna Śmierć w latach 1330-1350, być może najgorsza 

katastrofa wszechczasów, zabiła jedną czwartą lub więcej światowej 

populacji. Pod względem odsetka ludności była więc gorsza niż jakakolwiek 

zaraza od 1914 roku. 

TĘSKNIENIA ZIEMI - Prawdopodobnie najgorsze trzęsienie ziemi wszech 

czasów miało miejsce 1 listopada 1875 r. i było skoncentrowane w Lizbonie, 

a jego wstrząs był odczuwalny na całym świecie. Nie można jednak mieć 

pewności co do trzęsień ziemi, ponieważ przed połową XIX wieku nie było 

prawdziwych sejsmologów, a zatem prowadzono tylko nieliczne i słabe 

zapisy. 

Co oznaczają te wszystkie fakty? 

Żaden z powyższych faktów nie ma na celu umniejszenia bardzo złej 

sytuacji w wielu miejscach na świecie. Niemniej jednak żadna z powyższych 

cech sama w sobie nie jest częścią znaku powrotu Jezusa ani tego, że "dni 

ostatnie" rozpoczęły się w 1914 roku lub nawet rozpoczęły się do tej pory. th 

Co ważniejsze, twierdzenie Organizacji, że to połączenie wszystkich tego 

typu wydarzeń z XX wieku czyni go najgorszym stuleciem w całej historii i 

dlatego jest złożonym znakiem dni ostatecznych. To po prostu nieprawda. 

Gdyby połączyć szczegóły tego typu wydarzeń, aby przedstawić złożony znak 

dla 14th  wieku, wskazywałoby to, że wiek ten był znacznie gorszy niż 20th  

wiek. 

Co więcej, jak zostanie wykazane później, to nie wojny światowe, głód, 

zarazy czy trzęsienia ziemi, o których wspomina Jezus, są "znakiem" 

"zakończenia systemu rzeczy" lub lepiej "końca wieku". Jednakże, ponieważ 

rajskie warunki przepowiedziane dla ziemi jeszcze nie nadeszły, niektórzy 

mogą ulec pokusie promowania idei "dni ostatecznych" jako bardzo długiego 

okresu trwającego od (choć błędnie) 1914 roku. 

Jezus mówił nie o "dniach ostatecznych", ale tylko o znaku 

Jego powrotu i "końca wieku" 



131 

Przeszukaj wszystkie rozdziały 10, 24 i 25 Ewangelii Mateusza, rozdział 

13 Ewangelii Marka oraz rozdziały 19 i 21 Ewangelii Łukasza. W żadnym z 

fragmentów dotyczących wielkiego proroctwa Jezusa wygłoszonego na 

Górze Oliwnej ani w jego wcześniejszych wypowiedziach z nim związanych, 

Jezus nie używa wyrażenia "dni ostateczne" ani żadnego jego synonimu. 

Jednak Jezus mówił o wydarzeniach związanych z jego powrotem na "koniec 

wieku".  

Rzeczywiście, Jego uczniowie zapytali Go: "Kiedy to nastąpi i jaki będzie znak 

Twojej obecności (gr. parousia = przyjście, nadejście, przybycie) i zakończenia systemu 

rzeczy" (Mat. 24:3). 

UWAGA: Oddanie "systemu rzeczy" w NWT gubi prawidłowe żydowskie rozumienie 

"tego wieku" i "wieku przyszłego". W KIT greckie słowo aionos jest poprawnie 

oddane jako "wiek" 

WIDZĄC "WSZYSTKIE TE RZECZY" 

Odpowiedź Jezusa na pytanie uczniów w Ewangelii Mateusza 24:3 

dotyczyła znaku, który wskazywałby na Jego rychły powrót: "[...] gdy to 

wszystko ujrzycie, wiedzcie, że blisko jest u drzwi" (Mat. 24:33). Jednak wyrażenie 

"jest blisko drzwi" nie odnosi się do bliskości geograficznej, ale do bliskości 

w czasie. Odpowiedź Jezusa dotyczyła również "końca" (gr. telos, wersety 13, 

14), a koniec wieku będzie zsynchronizowany z powrotem Jezusa. Nie mówił 

o żadnym długim okresie dni ostatecznych jako naznaczonym znakiem. 

Chociaż wzmianka Jezusa o wojnach, głodzie i zarazach jest znacząca, takie 

rzeczy nie były faktycznym znakiem jego powrotu. Tak więc pierwsza wojna 

światowa wraz z hiszpańską grypą nie były znakiem, że Jezus powrócił lub że 

rozpoczęły się "dni ostatnie". Ale czy słowa Jezusa z Mateusza 24:34 mogą 

być użyte do udowodnienia, że ludzie żyjący od 1914 roku muszą być tymi, 

którzy zobaczą "koniec tego systemu rzeczy"? 

UWAGA: Więcej informacji na temat "dni ostatecznych" i "znaku" można znaleźć w 

mojej książce "Proroctwa związane z powrotem Jezusa". 

§ 

30 
Czy pokolenie 1914 będzie świadkiem 

Armagedonu? 



132 

Do późnych lat dziewięćdziesiątych XX wieku Towarzystwo Strażnica 

nauczało, że słowa Jezusa dotyczące "tego pokolenia" w jego stwierdzeniu "to 

pokolenie (gr. genea) nie przeminie, aż się to wszystko stanie" (Mat. 24:34-

35) obejmowały okres siedemdziesięciu lat, który rozpoczął się w 1914 roku, 

co prowadziło do idei, że Armagedon nastąpi w połowie lat osiemdziesiątych. 

Jednak pod koniec lat dziewięćdziesiątych XX wieku społeczeństwo 

ponownie oceniło swoje rozumienie słów Jezusa i doszło do wniosku, że 

odnoszą się one do ludzi w nieokreślonym okresie czasu, ale wciąż 

rozpoczynającym się w 1914 roku i rozciągającym się do momentu, w którym 

nastąpi Armagedon. Jednak nawet ta definicja jest błędna zgodnie z 

następującymi informacjami biblijnymi. 

Sekcja ludzkości o podobnych cechach 

Greckie słowo genea nie odnosi się do żadnego przybliżonego czasu, 

takiego jak siedemdziesiąt lat, ani nawet do żadnego nieokreślonego 

ludzkiego okresu czasu, ale raczej odnosi się do każdej grupy ludzi o wspólnej 

charakterystyce - czy to dobrej, czy złej. Można to dostrzec w sposobie, w jaki 

Jezus użył słowa genea, gdy powiedział, że: "synowie tego systemu rzeczy (wieku) 

są mądrzejsi w praktyczny sposób wobec własnego pokolenia (lub "własnego rodzaju" w 

wielu przekładach) niż synowie światłości" (Łk 16:8). Na przykład CEB oddaje to 

jako "postępowanie z rówieśnikami". Wskazuje to, że genea odnosi się do 

klasy ludzi, tak jak w przypadku opisu Izraela, o którym Mojżesz powiedział: 
"Nie są jego dziećmi, wada jest ich własnością. Są pokoleniem pokrętnym i krzywym" 

(Pwt 32:5). Tak więc poniższa analiza terminu "pokolenie" w Piśmie Świętym 

ujawnia więcej na temat tego, co tak naprawdę jest wspólną cechą ludzi, o 

których mówił Jezus. 

SPRAWIEDLIWE I NIEGODZIWE POKOLENIA o "Albowiem Bóg jest z 

pokoleniem sprawiedliwych" (Ps. 14:5). 
o "Jest pokolenie, które przeklina swojego ojca" lub "Jest rodzaj ludzi, którzy 

przeklinają swoich ojców" (Prz 30:11 CJB). 

o "Złe i cudzołożne pokolenie szuka znaku" (Mat. 16:4), "to cudzołożne i grzeszne 

pokolenie..." (Mk 8:38) oraz "wybawcie się od tego zepsutego pokolenia" (Dz. 

Ap. 2:40). Dzieje się tak pomimo wszystkich dowodów mesjaństwa Jezusa 

dostarczonych im przez Jego słowa i czyny.  

Zatem "to pokolenie" jest niewierzące. 

Tak więc żaden "rodzaj" lub "pokolenie" nie jest ograniczone ludzkimi 

okresami czasu - taki rodzaj istnieje przez wszystkie okresy czasu. W 

szczególności "rodzaj/pokolenie", które jest złe, cudzołożne i krzywe, nie jest 

ograniczone okresami ustalonymi przez ludzi, ale kończy się jako "rodzaj", 

gdy Bóg doprowadza je do końca. To pokazuje, że nie istnieją one tylko od 

1914 roku do tego końca. Tak więc "to pokolenie" odnosi się do ludzi w całej 

historii ludzkości, którzy są tego szczególnego "rodzaju", tj. są źli, 



133 

cudzołożni, grzeszni i pokrętni i żyją w czasie, który Pismo Święte nazywa 

"obecnym wiekiem". Tak więc ich koniec nastąpi przy "końcu wieku" (nie 

"systemu rzeczy"), kiedy Jezus powróci. 

W myśleniu hebrajskim "to pokolenie" odnosi się do ludzi, o których Jezus 

mówił w tamtym czasie, ale "zbiorowo" do całego niegodziwego 

społeczeństwa ludzkości, które jest zorganizowane przeciwko Bogu i żyje w 

"obecnym wieku" między dwoma przyjściami lub "przyjściami" Jezusa jako 

Mesjasza. Można to zweryfikować, biorąc pod uwagę kontekst słów Jezusa o 

"tym pokoleniu", które lepiej oddać jako "społeczeństwo tego wieku / obecne 

społeczeństwo". 

KONTEKST "POKOLENIA" MATEUSZA 24:34 

Journal of the Evangelical Theological Society 38:3 (wrzesień 1996) 

stwierdza: "W kontekście dyskursu odnosi się ono (to pokolenie) do tego typu 

całkowicie złych i niewierzących ludzi, którzy zwodzą i prześladują uczniów 

Chrystusa aż do czasu parousii...". Dlatego "pokolenie, które nie przeminie, 

aż się to wszystko stanie" jest tą częścią ludzkości, która uosabia "ten wiek", 

będąc złą, cudzołożną, grzeszną, przewrotną, pokrętną, niewierzącą i czystą 

we własnych oczach. Istnieje zatem w opozycji do Boga i istnieje aż do czasu 

powrotu Jezusa. Tak więc, chociaż nie jest to sposób, w jaki używamy terminu 

"pokolenie" w zachodnim myśleniu 21st  wieku, jest to znaczenie w pierwszym 

wieku i wcześniejszym myśleniu żydowskim. Ponieważ jednak Organizacja 

chce ocalić swoją doktrynę z 1914 r. O niewidzialnym powrocie Jezusa, 

opracowała niebiblijne definicje niektórych terminów używanych przez 

Jezusa. 

Strażnica 

Doktryna "nakładających się pokoleń" 

Jak już wspomniano, pod koniec lat dziewięćdziesiątych XX wieku 

Strażnica przedefiniowała to, co Jezus miał na myśli mówiąc o "pokoleniu", 

jako o nieokreślonym czasie dla "tego niegodziwego społeczeństwa 

ludzkości", ale wciąż istniejącym między rokiem 1914 a "końcem", i jako 

obejmującym tylko tych, którzy zobaczą Armagedon. Okres ten jest związany 

z czasem tak zwanej niewidzialnej obecności Chrystusa w niebie. Jednak 

ponieważ Organizacja nadal chce przedstawić "to 

W związku z tym, że "pokolenie niegodziwego społeczeństwa ludzkości" 

istnieje dopiero od roku 1914, mają oni zwykły problem polegający na tym, 

że Armagedon nigdy nie wydaje się nadchodzić w żadnej skali czasowej 

Towarzystwa Strażnica, a ponieważ wielu tak zwanych ŚJ z "klasy 

pomazańców" nadal umiera i nie widzi Armagedonu. Tak więc związek 

między dwoma wydarzeniami z 1914 r. a "końcem" zostaje zerwany. Aby 



134 

rozwiązać ten problem, Towarzystwo dokonało nieco większej redefinicji 

terminu "pokolenie", która została opublikowana 15 kwietnia th 2010 roku. W 

wydaniu czasopisma Strażnica z tego dnia napisano: 

Jak zatem mamy rozumieć słowa Jezusa o "tym pokoleniu"? Najwyraźniej miał 

na myśli życie pomazańców, którzy byli pod ręką, gdy znak zaczął być widoczny 

w 1914 roku nałożyłyby się na życie innych pomazańców, którzy zobaczyliby 

początek wielkiego ucisku. 

Tak więc, jako przykład tego, jak to działa przed Armagedonem: co jeśli 

podczas corocznej Wieczerzy Pańskiej jeden z "namaszczonych" Świadków 

Jehowy, którzy widzieli rok 1914, jest ostatnim z tych 1914. Inny 

"pomazaniec" z klasy Świadków Jehowy urodzony znacznie później również 

spożywa emblematy podczas tej samej dorocznej Wieczerzy Pańskiej (być 

może w innym regionie). Jeśli starszy "pomazaniec" umrze, co stanie się z 

ciągłością klasy "pomazańców", którzy nie mogą odejść aż do "końca" 

wieku? Przed 2010 rokiem sytuacja ta byłaby główną przyczyną niepokoju 

wśród szeregowych ŚJ i zakłopotania Organizacji w odniesieniu do jej 

nauczania. Jednak od kwietnia 2010 roku problem ten został złagodzony, 

ponieważ zawsze znajdzie się nowa osoba twierdząca, że należy do klasy 

"pomazańców"! 

Niemniej jednak w kwestii definicji wydaje się aroganckie mówienie o 

tym, co Jezus "najwyraźniej miał na myśli" bez podania przez Jezusa tej 

definicji lub jakiegokolwiek dowodu z innych części Pisma Świętego lub 

nawet informacji w tle dla takiej definicji. Niezwykle pomysłowe wydaje się 

również stwierdzenie, że: "życie pomazańców, którzy byli pod ręką, gdy znak 

zaczął stawać się widoczny w 1914 roku, pokrywałoby się z życiem innych 

pomazańców, którzy doczekaliby początku wielkiego ucisku". Dzieje się tak, 

ponieważ Jezus powiedział, że "nikt nie zna dnia ani godziny". Tak więc to 

stwierdzenie Strażnicy jest aroganckie do tego stopnia, że stanowi 

twierdzenie, że Organizacja wie więcej niż Jezus. Niemniej jednak nawet 

metaforyczna sztuczka w obecnym schemacie Strażnicy nie może trwać w 

nieskończoność, ponieważ d z i a ł a tylko z młodszymi z tak zwanej klasy 

"pomazańców" Świadków Jehowy, których życie pokrywa się z ostatnim z 

1914 roku. Gdy nowsi "pomazańcy" zaczną wymierać przed Armagedonem, 

wówczas 

W końcu nie będzie już nakładać się na 1914ers i całe połączenie zostanie 

utracone, chyba że Organizacja wymyśli kolejną nową definicję tych 

terminów i wydarzeń. Jeśli oczywiście chcą zaproponować, aby pomazaniec 

żyjący między tym, który widział rok 1914, a tym, który ostatecznie zobaczy 

Armagedon, był częścią tego wypaczonego schematu, to ta środkowa 

"pomazana" osoba nie będzie widziała żadnego z tych wydarzeń w punktach 

końcowych. Tak więc schemat Organizacji jest całkowicie niebiblijnym 



135 

podejściem, które pochodzi wyłącznie z ludzkich schematów. Jeśli 

przeanalizujemy wszystkie szczegóły wielkiego proroctwa Jezusa o "czasie 

końca" z Ewangelii Mateusza 24, Marka 13 i Łukasza 21, otrzymamy 

zupełnie inny obraz. 

W Biblii z pewnością nie ma wzmianki o nakładającym się pokoleniu, ani 

nawet nie ma takiej koncepcji. Z badań przeprowadzonych przez jedną z sióstr 

wynika, że Ciało Kierownicze po prostu zaczerpnęło tę koncepcję ze 

schematów amerykańskiego systemu ubezpieczeń społecznych i dostosowało 

je do własnych celów. Faktem jest, że Jezus mówił o "pokoleniu" w liczbie 

pojedynczej, ale nie o połączeniu kilku pokoleń w jedno. 

§ 

31 
Znak końca wieku i jego 

prekursorzy 

Towarzystwo Strażnica, wraz z kilkoma innymi denominacjami, rozumie 

występowanie wojen, głodu i trzęsień ziemi, o których wspominał Jezus, jako 

znak jego powrotu, choć niewidoczny w teologii Strażnicy. Ale czy to 

naprawdę miał na myśli Jezus, gdy odpowiadał na pytanie swoich uczniów: 

"Kiedy to nastąpi i co będzie znakiem Twojej obecności ("przyjścia") i zakończenia 

systemu rzeczy ("końca wieku")?" (Mat. 24:3)? W rzeczywistości uważna analiza 

wszystkiego, co powiedział Jezus, prowadzi do wniosku, że wojny, głód i 

trzęsienia ziemi, wraz z pojawieniem się fałszywych mesjaszy, są 

prekursorami znaku końca wieku. Tak więc Jezus dał trzy główne ostrzeżenia 

o tym, co stanie się przed pojawieniem się znaku: 

1. "A odpowiadając Jezus rzekł do nich: 'Uważajcie, aby was nikt nie zwiódł, gdyż 

wielu przyjdzie na podstawie mego imienia, mówiąc: 'Ja jestem Chrystusem', i w 

błąd wprowadzą wielu" (Mat. 24:4-5). 

Tak więc, zanim Jezus odpowiedział na pytanie uczniów dotyczące tego, co 

będzie znakiem, dał im to ostrzeżenie, które rozwinął w wersetach 11, 2328. 

Przykładem osoby twierdzącej, że "ja jestem Chrystusem" - twierdzenie 

mesjańskie - był Bar Kochba w 135 roku n.e.. Niemniej jednak tacy pojawiają 

się na scenie przez cały okres, kiedy "koniec jeszcze nie nadszedł". Następnie 

Jezus powiedział: 



136 

2. "Będziecie słyszeć o wojnach i doniesieniach o wojnach. Uważajcie, abyście się 

nie trwożyli, bo te rzeczy muszą nastąpić, ale koniec jeszcze nie nadszedł" 

Albowiem naród powstanie przeciwko narodowi i królestwo przeciwko królestwu, 

i będą niedobory żywności [gk limos = "głód" w KIT i wszystkich innych przekładach] 

i trzęsienia ziemi w jednym miejscu po drugim. Wszystko to będzie początkiem 

udręki". 

(Mat. 24:7, 8). Zobacz także Ew. Marka 13:4-8 i Ew. Łukasza 21:8-

11a. 

UWAGA: Istnieje znacząca różnica między "niedoborami żywności" w NWT i 

"głód". 

3. "[...] gdy [chrześcijanie] ujrzycie "obrzydliwość, która powoduje spustoszenie" 

["gdy Jerozolima" zostanie otoczona przez wojska" w Łukasza 21:20], o której mówił 

prorok Daniel, stojącą w miejscu świętym [...], wtedy bowiem nastanie wielki 

ucisk, jakiego nie było od początku świata aż dotąd" (Mat. 24:15-28; Marka 

13:14-23 i Łukasza 21:20-24). 

SCENARIUSZ ŚRODKOWO-WSCHODNI 

Oczywiste jest, że Jezus czerpał z informacji dostarczonych przez 

wszystkich starożytnych proroków z Pism Hebrajskich. W szczególności 

opierał się na proroctwach Daniela, odnosząc się do rzeczy "o których mówił 

Daniel" (Mat. 24:15), które obejmują wojny Króla Północy ("obrzydliwość, która 

powoduje spustoszenie") w Daniela 11, kiedy "naród powstanie przeciwko 

narodowi", a po tych wydarzeniach naturalnie nastąpią głód i zarazy (Łuk. 

21:11). Jezus dodał również trzęsienia ziemi (Joela 2:10; Izajasza 29:6) jako 

część tych cech "początku bólów porodowych" (werset 8). W przeciwieństwie do 

nauczania Strażnicy, Jezus skupia się n a lokalnej sytuacji w Judei (Mat. 

24:16; Zach. 12-14). Tak więc wszystkie te wydarzenia mają dopiero nastąpić 

na środkowym wschodzie, zgodnie z ogólną lokalizacją opisaną przez 

wszystkich starożytnych proroków, chociaż ostatecznie dotyczą całego 

świata. 

Czas końca prześladowań chrześcijan 

Tak więc, studiując Księgę Daniela, jest oczywiste, że jest to czas 

pojawienia się Antychrysta jako pustoszyciela Jerozolimy i inicjatora 

stosunkowo krótkiego, ale intensywnego wybuchu prześladowań zarówno 

Żydów, jak i chrześcijan. Wydarzenie to rozpocznie się w połowie 70 tygodnia 

Danielath  i potrwa nieco krócej niż 3,5 roku. 

MATEUSZ PODAJE STRESZCZENIE WIELKIEGO UCISKU 

Wygląda na to, że w Mateuszowej wersji dyskursu z Góry Oliwnej, przed 

przejściem do bardziej szczegółowych informacji z wersetów od 15 do 31, 

Jezus podaje streszczenie wielkiego ucisku w wersetach  



137 

9-14: "Wtedy (w owym czasie) ludzie wydadzą was na ucisk i będą was zabijać, i 

będziecie znienawidzeni przez wszystkie narody z powodu mego imienia (...) Wtedy 

też wielu się potknie (...)" (Mat. 24:9-13). Taki ucisk oznacza prześladowanie i 

doświadczanie nienawiści, która prowadzi do upadku. 

Wiele osób odeszło od wiary chrześcijańskiej. Przypomina nam to słowa 

Pawła z 2 Tesaloniczan 2:2, 3, że dzień Pański "nie nadejdzie, jeśli najpierw nie 

nastąpi odstępstwo ("bunt" w wielu przekładach jest lepszym tłumaczeniem)". 

UWAGA: Kontekstowo "bezprawie" wspomniane w Ewangelii Mateusza 24:12 nie 

odnosi się do światowych statystyk przestępczości, tj. nie do bezprawia w 

społeczeństwie w ogóle, ale raczej do bezprawia wobec Boga ze strony chrześcijan, 

ponieważ "odpadli". 

Po przedstawieniu streszczenia wielkiego ucisku w Ewangelii Mateusza 

24:9-14, Jezus, zgodnie z żydowską modą literacką, zagłębił się w szczegóły, 

omawiając teraz, co spowoduje wielki ucisk i ostrzegając przed tym, na co 

chrześcijanie muszą uważać, a mianowicie przed fałszywymi prorokami, 

którzy będą próbowali wprowadzić ich w błąd, wraz ze szczegółami 

dotyczącymi tego, co muszą zrobić, uciekając w góry. Tak więc, kiedy Jezus 

mówi w wersecie 14 "i wtedy nadejdzie koniec", mówi o końcu wieku, który jest 

"ostatnim dniem" (Jana 6:40), ale ostatecznym prekursorem "końca" jest "kiedy 

ujrzycie obrzydliwość, która powoduje spustoszenie, o której mówił prorok Daniel, 

stojącą w miejscu świętym (...) bo wtedy nastanie wielki ucisk, jakiego nie było od 

początku świata aż dotąd" (Mat. 24:15, 21). 

Znak końca staje się widoczny dla 

całego świata 

Po pokazaniu, że "koniec jeszcze nie nadszedł. Powstaną bowiem narody 

przeciw narodom i królestwa przeciw królestwom, i będą niedobory żywności ("głód") 

i trzęsienia ziemi w jednym miejscu po drugim. Wszystko to jest początkiem udręki" i 

prowadzi do wielkiego ucisku spowodowanego przez "obrzydliwość..." (tj. 

antychrysta), a w końcu do Dnia Gniewu Bożego, Jezus wyjaśnia, że: 

"Zaraz po ucisku owych dni słońce się zaćmi i księżyc nie da swego światła, i 

gwiazdy spadną z nieba, i moce niebios zostaną wstrząśnięte. Wtedy ukaże się na 

niebie znak Syna Człowieczego (...) i ujrzą Syna Człowieczego, przychodzącego 

na obłokach niebieskich z mocą i wielką chwałą" (Mat. 24:29,30). Zobacz także 

w Ewangelii Marka 13:24-26. 

Fakt, że cały świat widzi ten znak, jest pokazany w równoległej relacji 

podanej przez Łukasza, kiedy relacjonuje słowa Jezusa jako: "I będą znaki na 

słońcu i na księżycu, i na gwiazdach, a na ziemi udręka narodów nie znających 

wyjścia z powodu szumu morza i jego wzburzenia" (Łukasza 21:25). 



138 

Najwyraźniej chrześcijanie zrozumieją, że to, co zaczyna się dziać w 

Jerozolimie i wokół niej wraz z działaniami Antychrysta i późniejszym 

wielkim uciskiem, jest najpotężniejszym wskaźnikiem, że po nieokreślonym 

okresie krótszym niż 3,5 roku Jezus powróci. Jednak niewierzący świat nie 

będzie wiedział, że Jezus ma się pojawić, dopóki nie pojawi się widoczny 

fizyczny znak, a następnie będzie widoczny w chwale, jak opisano w 

Ewangelii Mateusza 24 i Łukasza 21, oraz z niszczycielskimi plagami 

wylewanymi na prawdziwie niegodziwych tego świata, jak opisano w Księdze 

Objawienia. 

§ 

32 
Jezus nie mógł powrócić w 1914 roku 

Jak zauważono, zgodnie z nauczaniem Towarzystwa Strażnica, w 1914 

roku nastąpił niewidzialny powrót Jezusa (kiedy stał się obecny) i nastąpi 

jeszcze przyszły niewidzialny powrót, kiedy Jezus przyjdzie, aby przynieść 

zniszczenie niegodziwców. Ten dwufazowy schemat powrotu opiera się na 

użyciu greckich słów dotyczących powrotu Jezusa, tak że jego obecność (gr. 

parousia) rzekomo rozpoczęła się w 1914 roku jako pierwsza faza, a jego 

przyszłe objawienie (gr. apokalypsis) w Armagedonie będzie drugą fazą. 

Częściowo oparte na nauczaniu dyspensacyjnym 

Nauczanie Towarzystwa było pierwotnie oparte na bardzo popularnym 

nauczaniu dyspensacjonalizmu od lat trzydziestych XIX wieku (zobacz moją 

książkę Proroctwa związane z powrotem Jezusa, która pokazuje, dlaczego ten schemat 

jest niepoprawny), które proponuje, że Jezus powróci w przyszłości 

niewidzialnie, aby wskrzesić chrześcijan, a następnie porwie ich wraz z 

żyjącymi chrześcijanami do nieba (1 Tes. 4:15-17) przed wielkim uciskiem. 

Następnie siedem lat później, po wielkim ucisku, w tym wylaniu gniewu 

Bożego na niegodziwą ludzkość, nastąpi druga faza, kiedy Jezus powróci 

ponownie, ale tym razem w sposób widoczny, aby ustanowić Królestwo. 

Schemat ten powstał w wyniku wizji Margaret MacDonald, kobiety z kościoła 

w Szkocji w 1830 roku i został spopularyzowany przez J.N. Darby'ego, 

założyciela Braci z Plymouth. Jest on powszechnie nazywany schematem 

pochwycenia przed uciskiem w dowolnym momencie. 



139 

Nawet gdyby ten dyspensacjonalistyczny schemat był biblijną sekwencją 

wydarzeń dotyczących powrotu Jezusa, schemat Organizacji Strażnica nadal 

byłby niepoprawny, ponieważ jest oczywiste, że parousia ("przyjście") J e z u s 

a będzie widoczna. Co więcej, z powodu niepowodzeń przed 1914 rokiem, 

daty ustalone przez Towarzystwo Strażnica dla objawienia Jezusa (gk 

apokalypsis) zmieniły swój schemat do pewnego stopnia, tak że biblijne 3½ 

czasu, 1290 dni i 1335 dni nie są już stosowane do przyszłych wydarzeń. 

Jednak Organizacja nadal przedstawia otwartą lukę między obecnością Jezusa 

w 1914 r. (Gk parousia) a jego sprowadzeniem Armagedonu. Od października 

2021 r. istnieje 107-letnia luka między październikiem 1914 r., kiedy Jezus 

miał stać się obecny (jego parousia), a mającym dopiero nastąpić wielkim 

uciskiem, kiedy Jezus zostanie objawiony. 

Biblia nie pokazuje dwufazowego powrotu Jezusa 

Pismo Święte nie dopuszcza żadnej długiej przerwy między tak zwanymi 

fazami powrotu Jezusa od 1914 roku do czasu, gdy Jezus powróci, aby 

przynieść zniszczenie niegodziwcom tego świata. Rzeczywiście, Jezus 

powróci tylko raz, jak stwierdzono w Liście do Hebrajczyków: 

"...Chrystus... za drugim razem, gdy się objawi (gr. opsthesetai), będzie to będzie z dala 

od grzechu i będzie widziany przez tych, którzy gorliwie szukają go dla swego 

zbawienia" (Hebr. 9:28). 

Najwyraźniej pierwsze pojawienie się Jezusa miało miejsce w pierwszym 

wieku. Tak więc werset ten pokazuje, że jest tylko "drugi raz, kiedy się pojawi", 

a nie powrót w 1914 roku, a następnie późniejszy powrót Armagedonu. Nie 

ma drugiej obecności w części A, a następnie drugiej obecności w części B. 

Jest to dodatkowo potwierdzone przez zrozumienie kontekstów, w których 

greckie słowa oznaczające jego powrót zostały użyte w Piśmie Świętym. Jak 

pokazano w rozdziale 13, słowa te, tj. parousia, apokalypsis, epiphaneia i 

erchomai, odnoszą się do jednego czasu powrotu Jezusa, a więc nie w dwóch 

fazach. 

Nieznany czas powrotu Jezusa 

Po stwierdzeniu w swoim dyskursie z Góry Oliwnej, że: "o dniu owym i 

godzinie nikt nie wie..." (Mat. 24:36) Jezus skupił się na tych, którzy są "wierni i 

dyskretni" wraz z tymi, którzy czuwają, mówiąc: 

"Czuwajcie więc, bo nie wiecie, w którym dniu Pan wasz przyjdzie. "Ale wiedzcie 

jedno: gdyby gospodarz wiedział, o której godzinie złodziej przyjdzie, czuwałby i 

nie pozwoliłby włamać się do swego domu. Dlatego i wy bądźcie gotowi, gdyż 

Syn Człowieczy przyjdzie o godzinie, której się nie spodziewacie". 



140 

(Mat. 24:42-44). 

Jednak wydana w 1973 roku przez Strażnicę książka Tysiącletnie Królestwo 

Boże (s. 336, 337) odnosiła te wersety do przyszłego powrotu Jezusa w 

czasie wielkiego ucisku. Oznacza to, że następujące wersety, jako rozwinięcie 

wersetów 42-44, muszą być również zastosowane do tego przyszłego czasu: 

"Kim naprawdę jest wierny i roztropny niewolnik, którego jego pan wyznaczył 

nad swoimi domownikami, aby dawał im jedzenie we właściwym czasie? 

Szczęśliwy jest ten niewolnik, jeśli pan jego, gdy przyjdzie, zastanie go tak 

czyniącego! Zaprawdę powiadam wam, ustanowi go nad całym swoim mieniem" 

(Mat. 24:45-46). 

Tak więc, ponieważ "Syn Człowieczy", czyli "Pan", jeszcze nie przyszedł, a 

wielki ucisk najwyraźniej jeszcze nie nastąpił, nie mogło dojść do powołania 

"niewolnika wiernego i roztropnego" w 1919 roku. Jednak wyrażenie 

"niewolnik wierny i roztropny" nie odnosi się do organizacji, ale do 

poszczególnych chrześcijan, a nie do jakiejkolwiek organizacji (zob. Łuk. 

12:42-48). Rzeczywiście, takie nominacje będą miały miejsce w 

przyszłości. 

§ 

33 
Jezus powraca tylko raz i tylko po 

Wielkim Ucisku 

W przeciwieństwie do błędnego systemu dwuetapowego powrotu Jezusa - 

powszechnie nazywanego pochwyceniem przed uciskiem -  

Jezus mówi: "...bo potem będzie wielki ucisk...". 29Zaraz po u c i s k u owych dni 

słońce się zaćmi i księżyc nie da swego światła, i gwiazdy spadną z nieba...30 Wtedy 

ukaże się na niebie znak Syna Człowieczego... i ujrzą Syna Człowieczego 

przychodzącego na obłokach" (Mat. 24:21, 29-30). Później Paweł pokazał, że 

ucisk dla chrześcijan nadejdzie przed powrotem Jezusa, mówiąc: 

"[...] że jest rzeczą sprawiedliwą ze strony Boga odpłacić uciskiem tym, którzy 

dla was ucisk czynią [...] ulżyjcie wraz z nami przy objawieniu (gr. apokalipsei) 

Pana Jezusa z nieba wraz z Jego potężnymi aniołami [...] w czasie Jego przyjścia 

(gr. elthe od erchomai), aby został uwielbiony w łączności ze swymi świętymi i aby 

w owym dniu został uznany ze zdumieniem" (2 Tes. 1:6-7, 10). 



141 

Oczywiście, ponieważ wielki ucisk jeszcze nie nastąpił, oczywiste jest, że 

jednorazowy powrót Jezusa nie mógł nastąpić w 1914 roku ani w żadnym 

innym czasie do chwili obecnej. 

Nagrody są przyznawane tylko wtedy, gdy pojawia się Jezus 

Pismo Święte wyraźnie mówi, że chrześcijanie nie otrzymują swojej 

nagrody w momencie śmierci, ale raczej wtedy, gdy Jezus się pojawia: 

"...Jezus, który ma sądzić żywych i umarłych, a przez objawienie swoje ("ukazanie 

się", greckie epiphaneian) i królestwo swoje...8 jest mi dana korona sprawiedliwości, 

którą mi da Pan, sędzia sprawiedliwy, jako nagrodę w owym dniu, ale nie tylko 

mnie, lecz i wszystkim, którzy umiłowali objawienie jego" (2 Tym. 4:1, 8). 

"...próby... aby wypróbowana jakość waszej wiary... stała się powodem do chwały 

i czci przy objawieniu (apokalipsei) Jezusa Chrystusa" (1 Piotra 1:7). 

"A gdy Główny Pasterz się objawi (objawi się phanerothentos), otrzymacie 

niegasnącą koronę chwały". 
(1 Piotra 5:4). 

"Gdy się objawi (phanerothe), będziemy do Niego podobni, bo ujrzymy Go takim, 

jakim jest" (1 Jana 3:2b). 

NAGRODY SĄ PRZYZNAWANE W CZASIE ZMARTWYCHWSTANIA 

"Otrzymacie bowiem zapłatę w zmartwychwstaniu sprawiedliwych". 

(Łukasza 14:14). 

Dlatego nagrody dla jedynej klasy prawdziwych chrześcijan, tj. wszystkich 

prawdziwych chrześcijan, nie są przyznawane we wcześniejszej tak zwanej 

tajemniczej paruzji, ale tylko wtedy, gdy królestwo nadejdzie podczas 

jednorazowego pojawienia się i objawienia Jezusa. 

Wszyscy chrześcijanie muszą być stanowczy aż 

do dnia powrotu Chrystusa 

Ten jednorazowy powrót Chrystusa musi nastąpić w określonym dniu, a 

Pismo Święte pokazuje, że wszyscy żyjący chrześcijanie (żaden chrześcijanin nie 

żyje w niebie. (Zobacz rozdziały 18 i 19)) muszą być na ziemi, aby nadal wiernie 

pracować dla Chrystusa, ponieważ: 

"(...) dzieło każdego będzie pokazane, czym jest, bo dzień je ukaże, bo będzie 

objawione przez ogień". 
(1 Kor. 3:13). 

"(...) Ten, który rozpoczął w was dobre dzieło, doprowadzi je do końca aż do dnia 

Chrystusa Jezusa (...)10 abyście byli bez zarzutu i nie potykali się o innych aż do 

dnia Chrystusa". 



142 

(Flp 1:6, 10b). 

Ponadto chrześcijanie mają "...trzymać się mocno tego, co macie, aż przyjdę" (Obj. 

2:25). Tak więc, jak zobaczymy w rozdziale 39, "dzień Jehowy / dzień 

Chrystusa" nastąpi po wielkim ucisku. Logicznie rzecz biorąc, oba 

wydarzenia są jeszcze w przyszłości. Tak więc powyższe zachęty byłyby bez 

znaczenia, gdyby ciało Chrystusa nie było tutaj na ziemi, aby powitać Jezusa, 

gdy fizycznie i widocznie powróci. 

Nikt nie zna dnia ani godziny powrotu Chrystusa 

Odbyło się wiele debat dotyczących bardzo znaczących słów Jezusa:  

"O dniu owym i godzinie nikt nie wie, ani aniołowie niebiescy, ani Syn, tylko Ojciec" 

(Mat. 24:36). Debata dotyczyła tego, czy Jezus wie teraz, kiedy nastąpi ten 

"dzień i godzina". W rozumowaniu Organizacji nadal pozwala to na próbę 

obliczenia roku i być może miesiąca powrotu Jezusa lub Armagedonu. Jest to 

jednak również błędne rozumienie, ponieważ w odpowiedzi na pytanie 

uczniów: "Panie, czy w tym czasie przywracasz królestwo Izraelowi?" (Dzieje 

Apostolskie 1:6) Jezus odpowiedział w wersecie 7, że "nie do was należy znać 

czasy i chwile...". Z pewnością takie obliczenia Towarzystwa Strażnica nigdy 

się nie sprawdziły. Niemniej jednak słowa Jezusa o "dniu lub godzinie" nie 

odnoszą się do dnia lub godziny wielkiego ucisku [błędnie obejmującego 

Armagedon], jak naucza Towarzystwo, ale raczej do parousii Chrystusa lub 

przyjścia, aby być obecnym - Jego przybycia. Ten grecki termin jest używany 

w wersetach 3, 27, 37, 39 Mateusza 24. Ponadto wersety 42, 44 i 46 używają 

słowa "przyjście" mistrza, aby pokazać, że jest to jedno i to samo wydarzenie. 

Jednak w sprzeczności z Matthew 24: 36 Organizacja twierdziła przed 1914 i 

nadal twierdzi, że październik 1914 był czasem, w którym rozpoczęła się 

parousia Chrystusa. Jednak nie ma biblijnych dowodów na to, że Chrystus 

jeszcze przybył. Gdyby tak było, królestwo już znacznie poprawiłoby świat, 

zamiast nie mieć większego pozytywnego wpływu i, w rzeczywistości, 

pozwalając światu pogorszyć się na wiele sposobów. 

Jeśli, jak twierdzi Organizacja, Jezus był przedstawicielem Księgi Rodzaju 

stworzenia (zobacz moją książkę Czy w jednym Bogu mogą być trzy osoby? - Why You 

Should Examine the Trinity Doctrine {w rozdziałach dotyczących preegzystencji}) 

wiedziałby, kiedy został stworzony, a zatem mógłby obliczyć, kiedy 6000 lat 

istnienia człowieka zostałoby zakończone jako czas na Armagedon (rzekomo 

wkrótce po 1975 roku w nauczaniu Strażnicy). Nie znał jednak czasu swojego 

powrotu i dlatego nie był w stanie podać czasu Armagedonu. W rzeczywistości 

ostrzegał: "Baczcie, aby was nie zwiedziono; bo wielu przyjdzie na podstawie mego 

imienia, mówiąc: 'Ja nim jestem' i 'Czas słuszny jest bliski'. Nie idźcie za nimi" (Łukasza 

21:8), a jednak jedna z książek C.T. Russella nosiła tytuł "Czas jest na 

wyciągnięcie ręki", co pokazuje, że jest on jednym z tych, którzy wprowadzają 



143 

w błąd. Inne bardzo wczesne błędnie zastosowane daty przez Towarzystwo 

Paruzji (powrotu) Chrystusa były następujące: 

• Jezus powrócił i Tysiąclecie rozpoczęło się w 1873 roku, jak podano w  

Thy Kingdom Come, s. 305. 

• Jezus powrócił i Tysiąclecie rozpoczęło się w 1874 roku, jak stwierdzono w 

The 
Finished Mystery, str. 386. 

Faktem jest, że Jezus powróci dopiero po wielkim ucisku, co wyraźnie 

pokazują Jego słowa zapisane w Ewangelii Mateusza  

24:29-31, że: "Zaraz po ucisku owych dni...29 wtedy ukaże się na niebie (niebie) znak 

Syna Człowieczego i bić się będą w boleści wszystkie plemiona ziemi, i ujrzą Syna 

Człowieczego, przychodzącego na obłokach niebieskich z mocą i chwałą wielką". 

Biblijny opis fałszywego proroka 

Do każdego Świadka Jehowy należy rozważenie faktów dotyczących 

osiągnięć Strażnicy w ustalaniu dat końca tego systemu rzeczy. Jedno jest 

jednak pewne: 

"Kiedy jakikolwiek prorok zuchwale wypowiada w moim imieniu słowo, którego 

nie nakazałem mu wypowiedzieć... taki prorok musi umrzeć. Możesz jednak 

powiedzieć w swoim sercu: "Skąd będziemy wiedzieć, że Jehowa nie 

wypowiedział tego słowa?"". Kiedy prorok przemawia w imieniu Jehowy, a słowo 

się nie wypełnia lub nie spełnia, wówczas Jehowa nie wypowiedział tego słowa. 

Prorok wypowiedział je zuchwale. Nie powinieneś się go bać" 

(Pwt 18:20-22). 

Chociaż Strażnica może powiedzieć, że nie jest "prorokiem", a nawet nie jest 

natchniona, z pewnością przepowiedziała w imieniu Jehowy. th 

Przepowiedzieli, że prawdopodobny koniec tego systemu rzeczy nastąpi w 

1873 roku, potem w 1874 roku, potem w 1914 roku, potem w 1925 roku, 

potem w 1975 roku, a następnie przed końcem XX wieku. Możesz wyciągnąć 

własne wnioski dotyczące tego, jaka będzie ich pozycja przed Bogiem 

zgodnie z powyższym tekstem. 

§ 

CZĘŚĆ SIÓDMA 



144 

Błędne obliczenia 
dotyczące dni 
ostatecznych 

34 
Zniszczenie Jerozolimy nie w 607 r. p.n.e. - 

dowody 

Data zniszczenia starożytnej Jerozolimy ma ogromne znaczenie dla 

teologii Towarzystwa Strażnica i jest przez nie przyjmowana jako 607 rok 

p.n.e.; podczas gdy wszyscy inni komentatorzy rozumieją tę datę jako 586/7 

rok p.n.e. - różnica około 20 lat. Ta data 607 

P.n.e. jest punktem wyjścia dla obliczeń Towarzystwa, które przesuwają do 

przodu 2520 lat (siedem "czasów" zamienionych na lata) "czasów pogan", aby 

dojść do daty października 1914 roku dla ustanowienia Królestwa Bożego w 

niebie. Od tej ostatniej daty Towarzystwo przyjęło wyrażenie  

"czas, czasy i pół czasu" (3,5 roku) wspomniane zarówno w Księdze Daniela, 

jak iw Księdze Objawienia, aby dojść do roku 1919 jako czasu, w którym 

Jezus rzekomo wybrał Towarzystwo na jedyną organizację Bożą na ziemi. 

Dlatego tak ważne jest ustalenie, która data zniszczenia starożytnej 

Jerozolimy jest właściwa i czy "czasy pogan" to rzeczywiście okres "siedmiu 

czasów" wynoszący 2520 lat. 

Rzeczywiście, Towarzystwo Strażnica i wszystkie inne religijne i świeckie 

autorytety akceptują rok 539 p.n.e. jako pewną datę upadku Imperium 

Babilońskiego. Jest to zatem kluczowa data, którą można wykorzystać do 

obliczenia wydarzeń w historii Biblii. Jednak, co ważniejsze, rok 586/7 p.n.e. 

jako czas zniszczenia Jerozolimy przez Nabuchodonozora jest datą jeszcze 

lepiej poświadczoną niż rok 539. Jak więc rozwiązać tę różnicę zdań między 

nauczaniem Strażnicy a poglądem wszystkich innych? Zacznijmy od zbadania 

niektórych faktów historycznych dotyczących króla Nabuchodonozora, który 

najechał Jerozolimę. 

Osiemnasty rok panowania Nabuchodonozora 

Według chronologii zarówno biblijnej, jak i świeckiej, zniszczenie 

Jerozolimy przez Babilończyków nastąpiło w 18th  roku panowania 

Nabuchodonozora. Jeremiasz mówi nam, że: "...w 10th roku króla judzkiego  
Sedekiasza, to jest w 18th roku panowania Nabuchodonozora. W 



145 

w tym czasie wojska króla babilońskiego oblegały Jerozolimę" (Jer. 32:1b-2). 

Obecnie tylko Organizacja Strażnica i różne stowarzyszenia Badaczy Pisma 

Świętego twierdzą, że ten 18th  rok panowania Nabuchodonozora przypadał na 

607 r. p.n.e.; podczas gdy wszyscy współcześni historiografowie, archeolodzy 

i badacze Biblii uznają, że datą tą był 586/587 r. p.n.e. Datę tę potwierdzają 

następujące prace starożytnych historyków; tabliczki klinowe; dokumenty 

biznesowe, administracyjne i prawne; ruchy planet; oraz synchroniczne 

powiązania z chronologią egipską. Jest to absolutnie ustalona data w historii. 

DZIEŁA STAROŻYTNYCH HISTORYKÓW 

a) Berossus, którego prace są cytowane przez Józefa i Euzebiusza. 

b) Kanon Ptolemeusza, który jest babilońską listą królów znaną jako 

Kanon Królewski. Jednak Berossus wykorzystał znacznie starsze prace jako 

swoje źródła, a jego praca jest całkowicie niezależna od pracy Ptolemeusza, a 

mimo to pokazują te same daty panowania w okresie neobabilońskim. 

Chociaż te daty panowania są potwierdzone przez tysiące tabliczek 

klinowych, te prace historyczne nie są już potrzebne do ustalenia dat 

panowania w okresie neobabilońskim. 

TABLETKI CUNEIFORM (dziesiątki tysięcy tych tabletek) 1. 

Kroniki, listy królów i inskrypcje królewskie. 

a) Kroniki neobabilońskie, w tym Kronika Nabonidusa, która 

jest współczesna dynastii neobabilońskiej i podaje całą chronologię. Jest 

ona zgodna z chronologią Ptolemeusza i Berossusa. 

b) Lista królów Uruk. 

Skomponowany trzysta lat po dynastii neobabilońskiej i podaje całą 

chronologię. Odpowiada to również chronologii Ptolemeusza i Berossusa. 

c) Królewskie napisy: w tym: 

1. Nabonidus nr 18. nd To ustala rok Nabonidusa na 554/553 z powodu 

zaćmienia Księżyca w tym czasie. (Należy pamiętać, że Nabonidus był 

ojcem Belshazzara). 

2. Stela z Hillah (Nabonidus nr 8). Ta stela podaje całą chronologię 

okresu neobabilońskiego. 

3. Stela Adad-guppi (Nabon nr 24). Adad-guppi była matką 

Nabonidusa. Ta stela podaje całą chronologię okresu 

neobabilońskiego, z wyjątkiem Nabonidusa, ponieważ wciąż żył. 

2. Dokumenty biznesowe, administracyjne i prawne. 

Istnieje około 55 000 współczesnych tabletów (z czego ponad 5 000 ma 

które są konsekwentnie datowane na każdy rok okresu neobabilońskiego. 

Aby daty te były błędne o 20 lat (jak twierdzi Towarzystwo Strażnica), 

wymagałoby to zmowy milczenia na skalę całego imperium na 



146 

przestrzeni wieków. Taki spisek musiałby obejmować setki skrybów, 

kronikarzy, urzędników i astrologów. Nie ma jednak żadnych 

dokumentów, które wskazywałyby na jakikolwiek brakujący okres 

dwudziestu lat. 

3. Dzienniki astronomiczne. 

• VAT 4956. To ustala 37th  rok Nabuchodonozora na 568. 

P.n.e. dzięki unikalnemu zestawowi obserwacji astronomicznych i ustala 

jego rok przystąpienia na 605 p.n.e. (a nie 625, jak twierdzi Towarzystwo 

Strażnica), a jego 18th  rok na 587/586 p.n.e. (a nie 607). (Towarzystwo 

próbuje zdyskredytować ten dziennik, ponieważ jest to kopia wykonana 

w 3rd  wieku i "jest więc możliwe, że jego informacje historyczne są po prostu 

akceptowane w okresie Seleucydów", tak jakby ten okres był w jakiś sposób 

niewiarygodny, co nie jest. W rzeczywistości Towarzystwo szuka 

wsparcia dla 539 od Diodorusa (1st  wiek pne), Africanusa (3rd  wiek n.e.) 

i Euzebiusza (3 / 4rdth  wiek n.e.), którzy byli znacznie bardziej oddaleni w 

czasie od wydarzenia niż kopista VAT 4956. 

• B M 32312 + pin Akitu. 

To ustala 16th  rok Szamaszumukina na 652/1. W połączeniu z innymi 

dokumentami daje to panowanie Nabuchodonozora w latach 605-562. 

P.N.E. 

4. Tabletki na zaćmienie Księżyca 

• Teksty cyklu Saros LBAT 1417, 1419, 1420 i 1421. Dostarczają one 

bezwzględnych dat dla dynastii neobabilońskiej, przy czym 18 th  rok 

Nabuchodonozora został ustalony na 587/586 pne. 

5. Tablet Saturn w dwóch egzemplarzach B.M.76738 i B.M.76813. 

• Daje to daty czternastu kolejnych lat, w których Saturn znika za 

Słońcem. Ten wzór pozycji nie powtórzył się ponownie przez ponad 

siedemnaście stuleci. Tablica ustala daty panowania poprzednika 

Nabopolassara, Kandalanu, na lata 647-627. Na tej podstawie 

obliczono chronologię neobabilońską, aby wykazać, że 

Nabuchodonozor miał 18th  rok 587/586. 

6. Synchroniczne linki do egipskiej chronologii i współczesnych egipskich 

dokumentów. 

▪ Książę Nabuchodonozor walczył przeciwko faraonowi Necho pod 

adresem Carchemish w 605 r., a nie datę 624/5 r. p.n.e. w rzeczywistości data 625 

r. dla tego wydarzenia jest niemożliwa, ponieważ Necho rozpoczął swoje rządy 

dopiero w 610 r. p.n.e. 

▪ Chociaż Jozjasz został zabity przez faraona Necho pod Megiddo w 609 roku 



147 

rok po ustalonej dacie rozpoczęcia panowania Necho w 610 r. p.n.e., ale 

Towarzystwo podaje datę jego śmierci na 629 r. p.n.e., około 20 lat przed 

stoczeniem tej bitwy. 

▪ Natychmiast po zniszczeniu Jerozolimy niektórzy Żydzi uciekli do Egiptu 

pod rządami faraona Hophry [Apriesa]. Ponieważ zaczął on panować w 

589 r. p.n.e., Jerozolima nie mogła zostać zniszczona w 607 r. p.n.e. 

▪ Towarzystwo twierdzi, że Nabuchodonozor zmarł w 582 r., ale 

fragmentaryczny tekst klinowy wspomina o jego bitwie z faraonem 

Amasisem, którego panowanie rozpoczęło się w 570 r. p.n.e.. 

Wreszcie, Encyclopedia Britannica Macropedia 15th  Edition Volume 22 

p.359a pod "Jerusalem" stwierdza: "W 586 r. p.n.e. miasto i świątynia zostały 

całkowicie zniszczone przez Nabuchodonozora i rozpoczęła się niewola". 

Tak więc, jako pierwsza deska w planie Strażnicy, aby ustalić rok 1914 

jako datę powrotu Jezusa i ustanowienia Królestwa Bożego, okazuje się, że 

sam punkt wyjścia jest całkowicie błędny o dwadzieścia lat. Ale czy reszta 

schematu Strażnicy opiera się na biblijnych faktach? 

§ 

35 
Siedemdziesiąt lat "dla" Babilonu 

Jeremiasza 29:10 

Nie jest to 70 lat "w Babilonie", jak przedstawiono 

w Przekładzie Nowego Świata 

Towarzystwo Strażnica stosuje siedemdziesiąt lat, o których mówi 

Jeremiasz w 29:10, do spłacenia sabatów Izraela poprzez całkowite 

zniszczenie ziemi Judy, obejmując w ten sposób okres od 607 roku. 

p.n.e. do 537 r. p.n.e., a zatem rzekomo cały okres niewoli Izraela w  

Babilonie. Istnieją jednak powody, by rozumieć to jako 

błędne zastosowanie. Po pierwsze, Organizacja wykorzystuje błędne 

tłumaczenie w NWT jako podstawę tego błędnego zastosowania. Tutaj NWT 

renderuje Jeremiasza 29:10 jako: "Kiedy wypełni się 70 lat w Babilonie, 

zwrócę na was moją uwagę i wypełnię moją obietnicę, sprowadzając was z 

powrotem na to miejsce". Słowo "w" jest błędnym tłumaczeniem 

skopiowanym z King James Version. Tak więc badacze języka hebrajskiego 



148 

już dawno temu wskazali, że werset ten nie powinien być tłumaczony jako "w 

Babilonie", jak to jest w KJV (i NKJV), a teraz w NWT. Prawidłowe 

tłumaczenie brzmi: "Gdy siedemdziesiąt lat upłynie dla B a b i l o n u , odwiedzę 

cię i wypełnię moje dobre słowo do ciebie, aby sprowadzić cię z powrotem na to 

miejsce" (NASB). Wynika to z faktu, że dokładne tłumaczenie tego wyrażenia 

jest takie, jak w hebrajskim interlinearnym, a wszystkie inne wersje podają 

to samo lub podobne tłumaczenie, takie jak: 
▪ "Dopiero po upływie siedemdziesięciu lat dla Babilonu..." (NAB). 

▪ "Gdy tylko siedemdziesiąt lat Babilonu dobiegnie końca..." (Moffatt i  
S&G). 

▪ "Gdy minie pełne siedemdziesiąt lat nad Babilonem..." (REB). 
▪ "Kiedy siedemdziesiąt lat ma się skończyć dla Babilonu" (NET LXX). ▪ "Gdy skończy 

się siedemdziesiąt lat Babilonu" (CEB). 

ESV, RSV, NIV i Amplified oddają to następująco: "Gdy się dopełni 

siedemdziesiąt lat dla Babilonu..." i podobnie w NRSV. Tak więc wyraźnie w 

Jeremiasza 29:10 te siedemdziesiąt lat odnosi się do okresu rządów 

neobabilońskich, a nie do spustoszenia Jerozolimy i Judy, które było tylko 

przypadkowe z większością tych rządów. Wskazują na to następujące 

autorytety: 

Sens hebrajskiego oryginału można nawet oddać w ten sposób: "Po 

upływie siedemdziesięciu lat (panowania) Babilonu itd.". Liczone tu 

siedemdziesiąt lat ewidentnie odnoszą się do Babilonu, a nie do 

Judejczyków czy ich niewoli. Oznacza to siedemdziesiąt lat rządów 

babilońskich, których koniec przyniesie odkupienie wygnańców. Dr Avigdor  

Orr. "Siedemdziesiąt lat Babilonu 

Vetus Testamentum, t. VI (1956), s. 305. 

...odniesienia w Jer. 25:11-12 i 29:10 - niezależnie od tego, czy są 

oryginalne dla tych fragmentów, czy nie - odnoszą się do okresu 

siedemdziesięciu lat rządów babilońskich, a nie do okresu faktycznej 

niewoli. Dr Peter R. Ackroyd, "Dwa starotestamentowe problemy 

historyczne okresu perskiego". 

Journal of Near Eastern Studies, tom XVII (1958), str. 23. 

Siedemdziesiąt lat Czas trwania 

Imperium neobabilońskie 609-539 

TŁO HISTORYCZNE 

W 627 r. Nabopolassar wypędził Asyryjczyków z Babilonu. 

W 616 r. Nabopolassar zaatakował i pokonał Asyryjczyków, ale wycofał się, 

gdy Psammetichus 1st  z Egiptu pomógł asyryjskiemu królowi. 



149 

W 612 r. Medowie i Babilończycy zaatakowali i zniszczyli asyryjską stolicę 

Niniwę. Aszur-Uballit II uciekł do miasta Harran, które Nabopolassar 

zaatakował i splądrował na przełomie 610 i 609 roku. Imperium asyryjskie 

zakończyło się wraz z nieudaną próbą odzyskania Harranu przez 

AszurUballita latem 609 r. p.n.e. Zostało to odnotowane przez następujących 

uczonych: 

Rosyjski asyriolog M. A. Dandamaev zauważa w History of Humanity, 

Vol. III s. 117, że: "W 609 r. Babilończycy ostatecznie rozgromili  

Asyryjczyków i rozpoczęli ustanawianie swojej kontroli nad Fenicją, Syrią i 

Palestyną". Polski asyriolog Stefan Zawadski w The Fall of Assyria, s.16 

zauważa, że: "W 609 roku Asyria została wspomniana po raz ostatni... Po tym 

czasie Asyria przestała istnieć". Wreszcie profesor Wiseman stwierdził, że 

Asyria przestała istnieć, a jej terytorium zostało przejęte przez 

Babilończyków. Tak więc to właśnie w 609 roku p.n.e. rozpoczęło się 

"siedemdziesiąt lat [które miały być] dokończone dla Babilonu...", a zatem 

zakończyło się w październiku 539 roku. 

Nabuchodonozor został królem w 605 r. p.n.e., a nie w 625 
r. p.n.e. 

W 605 r. p.n.e. egipskie wpływy w Palestynie zakończyły się w bitwie pod 

Carchemish: 

"Dla Egiptu w sprawie siły wojskowej faraona Necho, króla Egiptu, który 

znajdował się nad rzeką Eufrat w Carchemish, którego Nabuchodonozor, król 

Babilonu, pokonał w 4th roku Jehojakima" (Jer.  

46:2). (Daniel 1:2 mówi "3rd  roku", ponieważ używa systemu roku 

przystąpienia). 

Z pewnością wszyscy szanowani historycy wskazują, że bitwa pod 

Carchemish, w której książę Nabuchodonozor pokonał faraona Necho, miała 

miejsce w 605 r. p.n.e., po czym podbił wiele krajów w Palestynie. Kronika 

babilońska BM 21946 informuje nas, że w: 

W pierwszym roku Nabuchodonozora... maszerował on zwycięsko w 

Hattu. Wszyscy królowie Hattu (w tym Palestyny) przybyli przed jego 

oblicze, a on otrzymał od nich ogromną daninę. 

Wkrótce po tym wydarzeniu Nabuchodonozor został królem Babilonu, więc 

jego rok wstąpienia na tron przypadał na lata 604-603, a nie na 625 rok 

p.n.e., jak podaje Towarzystwo Strażnica (zob. Całe Pismo natchnione przez Boga, s. 

296). 

ROK PRZYSTĄPIENIA NEBUCHODONOZORA NIE PRZYPADAŁ NA 625 P.N.E. 



150 

Również w 605 roku Nabuchodonozor przystąpił do oblężenia i zdobycia 

Jerozolimy oraz zabrania króla Jehojakima (później odesłanego z powrotem), 
"części ludu izraelskiego, zarówno z rodziny królewskiej, jak i szlachty" (Dan. 1:1-3 

ESV) "oraz przyborów świątynnych" (2 Kron. 36:7) z powrotem do Babilonu. 

Jednak Jeremiasz wciąż przebywał w  

Jerozolimie, gdy w 605 roku napisał swoją relację (Jer. 25:1) dotyczącą  

"wypełnienia się 70 lat dla Babilonu" (Jer. 29:10). Zatem 70 lat rozpoczęło się 

jeszcze zanim Nabuchodonozor rozpoczął 1st  rok w 604 roku, a zatem wiele 

lat przed ostatecznym zniszczeniem Jerozolimy. Co więcej, Daniel był już na 

dworze Nabuchodonozora w 605 roku, o czym świadczy jego stwierdzenie 

dotyczące: "drugiego roku (systemu roku wstąpienia) panowania Nabuchodonozora..." 

(Dan. 2:1). Jednak Towarzystwo teoretyzuje, że oznacza to 2nd  rok 

Nabuchodonozora od ich teoretycznej daty zniszczenia Jerozolimy (607), a 

nie jego drugi rok przystąpienia, a tym samym przekształca go w 19th  rok jako 

władca. 

Sprzeczne informacje w nauczaniu 

Strażnicy 

W dodatku do książki "Niech przyjdzie królestwo twoje" (s. 127-40 i 186-

89) Towarzystwo Strażnica odwołuje się do nieodkrytych jeszcze 

materiałów, próbując obalić dowody przemawiające za datą 586/7 r., a tym 

samym przeciwko 607 r. p.n.e. jako dacie zniszczenia Jerozolimy. Co więcej, 

odrzucając udowodnioną datę 18th  roku Nabuchodonozora jako 586/587, 

Towarzystwo jest zmuszone zmienić wiele innych dat wydarzeń, z których 

jedną jest data, kiedy Nabuchodonozor faktycznie został królem Babilonu w 

605 r. p.n.e., tak że jego rok przystąpienia wynosił 604-603, a nie 625 r. p.n.e., 

jak podaje Organizacja. 

Co ciekawe, niektóre publikacje Towarzystwa Strażnica podają 

następujące daty panowania królów babilońskich. Jednak po zestawieniu 

tych ram czasowych podają one datę 18th  roku panowania  

Nabuchodonozora na 586/7 rok p.n.e. Oto one: 

Nabuchodonozor bezpośrednio poprzedzał Złego Merodacha i panował 43 

lata. 

Zły Merodach: WT '65 Jan 1, s. 29 odnotowuje 2-letnie panowanie 562-561 p.n.e. 

Neriglissar: " " " " " 4 lata panowania 560-556 p.n.e. Labashi-Marduk: " " " " 

" mniej niż 9 miesięcy panowania do 556 Nabonidus Insight on the Scriptures 

Vol. 2 p.457 mówi, że "rządził około 17 lat (556-539 pne)". 

Jednak Towarzystwo nigdy nie przedstawia 43 lat Nabuchodonozora jako 

dodanych do początku panowania złego Merodacha w 562 r., ponieważ takie 

podsumowanie daje 605 r. p.n.e. jako początek panowania Nabuchodonozora, 

a nie konsekwentnie przedstawianą przez Strażnicę datę 624/5 r. p.n.e., która 



151 

nie pasuje do własnych informacji Towarzystwa podanych powyżej. 

Wszystkie autorytety podają 605 rok p.n.e. jako początek panowania 

Nabuchodonozora (na przykład patrz Anchor Bible Dictionary tom 4, str. 

1058). Był to 18th  rok, w którym Nabuchodonozor zniszczył Jerozolimę, a to 

oblicza się jako 587 pne. 

Co ciekawe, cytaty z dwudziestu pięciu wiarygodnych autorytetów są 

wykorzystywane przez Towarzystwo do udowodnienia absolutnej daty 539 

pne, jako czasu, w którym Babilon został podbity przez Medów i Persów. 

Jednak co najmniej dwadzieścia dwa z nich dowodzą również, że Jerozolima 

upadła w latach 586/587 i w rzeczywistości istnieje większe poparcie 

naukowe dla 586/587 niż dla 539 w tych dwudziestu dwóch autorytetach. 

Dlaczego więc Towarzystwo nie zaakceptowało 586/587 jako punktu wyjścia 

i odrzuciło 539 jako punkt końcowy? 

Dla Towarzystwa odpowiedź, że po prostu podążają za Biblią, ponieważ 

70 lat wstecz od 537 roku prowadzi do 607 roku, jest całkowicie myląca z 

tych i następujących powodów. 

Rzeczywista chronologia dla 

dynastii neobabilońskiej 

627 - początek dynastii neobabilońskiej - Nabopollassar. 609 - początek 

imperium neobabilońskiego wraz z pokonaniem Asyrii. Rozpoczyna się 70 

lat Babilonu. 

605 - pierwsi jeńcy zostają zabrani z Jerozolimy (wkrótce po bitwie pod 

Carchemish). 

605 - Nabopollassar umiera (ok. 16 sierpnia). Nabuchodonozor zostaje 

królem. 604-603 - pierwszy rok panowania Nabuchodonozora. 

586/7 - 18th   rok panowania Nabuchodonozora. Zniszczenie Jerozolimy. 

539 - Medowie i Persowie podbijają Babilon. 70 lat dobiega końca. 

Chronologia absolutna królów 

judzkich 

Jozjasz - 31 lat 640 - 609. Zabity przez faraona Necho pod Megiddo. 

Jehoachaz - 3 miesiące 609 roku. Wygnany do Egiptu przez faraona Necho. 

Jehojakim - 11 lat w latach 609-598. Mianowany królem przez faraona 

Necho. Wasalstwo - przekazane Nabuchodonozorowi w 605 r. p.n.e. 

Jehojachin - 3 miesiące 598/7 roku. Deportowany do Babilonu i uwięziony 

do swojego 37th  roku. 

Sedekiasz - 11 lat 597-586. Mianowany królem przez Nabuchodonozora. 

Ale po pierwsze, czy stwierdzenie proroka Jeremiasza o 70 latach odnosi 

się również do niewoli Żydów i zniszczenia ich ziemi? 



152 

Siedemdziesiąt lat służby wielu narodom 

Zamiast 70 lat absolutnego spustoszenia Judy Jeremiasz relacjonuje słowa 

Boga jako: "Posyłam po wszystkie rody północy (...) posyłam po króla 

Nabuchodonozora (...) przeciwko tej ziemi i przeciwko jej mieszkańcom, i przeciwko 

wszystkim okolicznym narodom; i p r z e z n a c z ę je na zagładę (...)" (Jer. 25:9). 

"I [1] cała ta ziemia [Juda] legnie w gruzach i stanie się przedmiotem grozy, a 

[2] narody te będą musiały służyć królowi Babilonu przez 70 lat. Ale [3] gdy 70 

lat się wypełni, wezwę króla Babilonu i ten naród do rozliczenia się z ich błędu" 

(Jer. 25:11, 12). 

Nie ma związku czasowego między "sprowadzeniem Judy do ruin" a 70 

latami. Najwyraźniej więc 70 lat odnosi się tylko do "tych narodów" i "króla 

Babilonu". W rzeczywistości hebrajskie słowo chorbah oznaczające 

"zdewastowane miejsce/ruiny" nie oznacza całkowitej ruiny bez mieszkańca. 

Przykładami są: "...mieszkańcy tych ruin" (Ezech. 33:24) i "Widzicie, w jak strasznej 

sytuacji się znajdujemy, jak Jerozolima leży w gruzach" (Neh. 2:17). Warto 

zauważyć, że Jeremiasz 25:18 mówi "aby uczynić z nich ruinę... tak jak jest 

dzisiaj", co wskazuje, że pewne zniszczenia już miały miejsce. Byłby to rodzaj 

ruiny po przemarszu armii najeźdźców. 

NIE JEST WOLĄ JEHOWY, ABY ZIEMIA BYŁA CAŁKOWICIE NIEZAMIESZKANA 

Ruina Judy nastąpiła tylko dlatego, że wciąż próbowali zrzucić 

babilońskie jarzmo poddaństwa. Rzeczywiście, Jehowa powiedział Żydom:  
"Ale narodowi, który włoży swój kark pod jarzmo króla Babilonu i będzie mu służył, 

pozwolę pozostać na swojej ziemi... uprawiać ją i mieszkać w niej" (Jer. 27:11). Co 

więcej, Jehowa obiecał Żydom błogosławieństwo pozostania w ziemi, jeśli 

będą służyć królowi Babilonu: "Służcie królowi Babilonu, a będziecie 

będzie nadal żyć. Dlaczego to miasto ma stać się ruiną?" (Jer. 27:17) i "Jeśli 

rzeczywiście pozostaniesz w tej ziemi, to cię odbuduję..." (Jer. 42:10). 

70 lat skończyło się, gdy Cyrus podbił Babilon w 539 r., a nie w 

537 r. 

Jehowa prorokował również przez Jeremiasza dla tych Żydów, że: "cała ta 

ziemia [Judy] zostanie zredukowana do ruin i stanie się przedmiotem grozy, a narody 

te będą musiały służyć królowi Babilonu za 

70 lat. A gdy się wypełni siedemdziesiąt lat, rozliczę króla Babilonu i ten naród z ich 

błędu (...) Uczynię ziemię Chaldejczyków pustkowiem po wszystkie c z a s y " (Jer. 

25:11-12). To rozliczenie "króla Babilonu i tego narodu z ich błędu" nastąpiło 

w 539 roku, kiedy wojska medo-perskie podbiły Babilon. Z pewnością 

Towarzystwo Strażnica nie kwestionuje tego faktu; jednak Pismo Święte 

pokazuje, że 70 lat zakończyło się nie w 537 roku, jak naucza Towarzystwo, 



153 

ale w 539 roku p.n.e. Stało się tak, ponieważ Nabuchodonozor "uprowadził do 

niewoli babilońskiej tych, którzy uniknęli miecza, i stali się sługami jego i jego synów, 

aż zaczęło panować królestwo Persji, aby wypełnić słowo Jehowy przez usta 

Jeremiasza, aż ziemia spłaciła swoje sabaty. Przez wszystkie dni, kiedy leżała 

spustoszona, zachowywała sabat, aby wypełnić 70 lat" (2 Kron. 36:20, 21). Tutaj 

Żydzi mogli tylko "być sługami jego (Nabonidusa) i jego synów" aż do śmierci 

Belszaccarza w 539 r., "aby wypełnić słowo Jahwe przez usta Jeremiasza". Ziemia 

spłaciła swoje szabaty nie w 537 roku, ale kiedy królewska władza Persji 

zaczęła panować w 539 roku pne. 

CZAS DEKRETU CYRUSA 

Towarzystwo naucza, że dekret Cyrusa zezwalający Żydom na powrót do 

Jerozolimy wszedł w życie w 537 roku. Tak więc, jeśli chodzi o lata 539537 

p.n.e., Insight on the Scriptures Volume 1, s. 458 mówi: "... jest bardzo 

prawdopodobne, że dekret został wydany zimą 538 roku lub wiosną 537 roku". 

Niemniej jednak nie ma biblijnego wsparcia dla jakiejkolwiek konkretnej daty 

wydania tego dekretu, chociaż istnieją wskazówki dotyczące królewskości 

Dariusza Mede, że dekret został wydany około 538-537, ponieważ Cyrus nie 

był królem aż do tego czasu. Wydaje się, że gdy tylko Cyrus podbił Babilon, 

uczynił Dariusza Mede królem nie tylko miasta Babilon, ale całego imperium 

neobabilońskiego. Było to wkrótce po jego podboju w październiku 539 r., a 

jego rządy liczono od 538 r. William H. Shea wykazał, że Cyrus nie rościł 

sobie pretensji do bycia królem Babilonu przez czternaście miesięcy po tym 

wydarzeniu. 

upadku Babilonu (zob. Nierozpoznany wasal króla Babilonu we wczesnym 

okresie Achemenidów, s. 51-67, s. 88-117, 147-178). Oznaczałoby to, że 

Cyrus został królem dopiero na początku 537 r., co oznaczałoby, że całkowita 

niewola Żydów trwała około 68 lat od pierwszej deportacji w 605 r. p.n.e. 

Wskazuje to, że taki czas niewoli pokrywa się w przybliżeniu z 70 latami 

zadeklarowanymi jako czas trwania Imperium Babilońskiego. 

§ 

36 

70 Years Were Nie dla opłacania szabatów 

Ezdrasz, jako autor biblijnych ksiąg Kronik, przedstawia informacje 

historyczne dotyczące niewoli Izraela w Babilonie, mówiąc: 



154 

"On [Nabuchodonozor] zabrał do Babilonu jeńców, którzy uniknęli miecza, a oni 

stali się sługami jego i jego synów, aż zaczęło panować królestwo Persji; aby 

wypełnić słowo Jahwe wypowiedziane przez Jeremiasza, aż ziemia spłaciła swoje 

sabaty. Przez wszystkie dni, kiedy leżała spustoszona, zachowywała szabat, aby 

wypełnić 70 lat". 
(2 Kron. 36:20-21). 

Powierzchowna lektura wersetu 21 łatwo prowadzi do wniosku, że ziemia 

Judy leżała odłogiem, aby spłacić swoje szabaty przez pełne siedemdziesiąt 

lat. Jednak Ezdrasz w tym wersecie nie dokonał reinterpretacji słów 

Jeremiasza, aby zastosować siedemdziesiąt lat do okresu spustoszenia Judy, 

ponieważ wiemy już, że wypowiedzi Jeremiasza dotyczyły 70-letniego 

okresu imperium babilońskiego. W rzeczywistości Jeremiasz nigdy nie 

mówił o spłacaniu szabatów. Siedemdziesiąt lat, o których wspomina 

Ezdrasz, jest wypełnieniem "słowa Jehowy przez usta Jeremiasza", a zatem 

odnosi się do długości panowania Babilonu. 

DLACZEGO W 2 KSIĘDZE KRONIK 36:21 ZNAJDUJĄ SIĘ DWIE KLAUZULE DOTYCZĄCE 

ODPOCZYNKU W SZABAT? 

Wyrażenia w 2 Kronik 36: "dopóki ziemia nie spłaciła swoich szabatów" 

i "przez wszystkie dni, kiedy leżała spustoszona, zachowywała szabat" są 

bezpośrednimi cytatami z Księgi Kapłańskiej 26:34, 35, gdzie ludzie zostali 

ostrzeżeni, że jeśli nie będą przestrzegać prawa lat szabatowych, ich ziemia 

zostanie spustoszona. Jeśli te dwie klauzule zostaną pominięte w 2 Kronik 

36:21, tekst 

czytamy: "aby wypełniło się słowo Jehowy przez usta Jeremiasza, aby 

wypełniło się 70 lat", tj. dominacji Babilonu, jak wspomniano w Jeremiasza 

29:10. Gdyby ziemia musiała spłacać swoje sabaty przez 70 lat, oznaczałoby 

to, że naród nie przestrzegał żadnych sabatów ziemskich przez 490 (7 x 70) 

lat, co sięgałoby aż do 1077 roku (lub 1097 w schemacie Strażnicy) do drugiej 

części panowania Saula. Jest jednak bardzo mało prawdopodobne, aby 

jakiekolwiek lata przestrzegania szabatu zostały pominięte za panowania 

Dawida; podczas gdy 343 (7 x 49) lata sięgają czasów podziału królestwa, po 

którym jest bardziej prawdopodobne, że szabaty ziemskie nie były 

przestrzegane. Rzeczywiście, Jehowa przez Mojżesza wyjaśnił, że: 

"W tym czasie ziemia będzie spłacać swoje szabaty przez wszystkie dni, kiedy 

będzie spustoszona, podczas gdy wy będziecie w ziemi waszych wrogów. W tym 

czasie ziemia odpocznie, ponieważ musi spłacić swoje szabaty. Przez wszystkie 

dni, kiedy będzie spustoszona, będzie odpoczywać, ponieważ nie odpoczywała 

podczas waszych szabatów, kiedy na niej mieszkaliście" (Kpł 26:34-35). 

W rzeczywistości Mojżesz nie podał żadnego okresu spłacania szabatów, tj. 

nie wspomniał o 70 latach, a ziemia była zasadniczo nieużywana tylko między 

586/7 a około 537 r. (Prawdopodobny czas, w którym niektórzy wygnańcy 



155 

opuścili Babilon, aby powrócić do Judy), łącznie 49 lat. Tak więc scenariusz 

harmonizujący z faktami jest taki: 

• Lud Judy cierpiał około 68 lat całkowitego poddaństwa (w tym 

wasalstwa) Nabuchodonozorowi od 605 do 537 roku. 

• Ziemia płaci za sabaty przez 49 lat od 586/7 do 537 roku p.n.e. 

Można więc mówić o 70 latach niewoli Judy, ale tylko w przybliżeniu, a 

zarówno dla ludu, jak i ziemi wydarzenia te b y ł y zbieżne z 70-letnim 

okresem trwania Imperium Babilońskiego. 

Wypełnienie się zniszczeń Jerozolimy według 

Księgi Daniela 

NAJPIERW MUSIAŁO MINĄĆ SIEDEMDZIESIĄT LAT 

Hebrajskie słowo chorbah oznaczające "spustoszone miejsce" jest liczbą 

mnogą, wskazującą na kilka zniszczeń, które miały miejsce w Jerozolimie w 

605, 597 i różnych czasach najazdów na nią przez "bandy maruderów 

Chaldejczyków, Syryjczyków, Moabitów i Ammonitów za panowania 

Jehojakima (2 Królów 24:2) przed ostatecznym zniszczeniem w 586 roku". 

Daniel odnotowuje koniec tych "dewastacji", mówiąc: 

"Ja, Daniel, rozpoznałem po księgach liczbę lat 
wspomniane w słowie Jahwe do proroka Jeremiasza, aby wypełniło się 

spustoszenie Jerozolimy, mianowicie 70 lat" (Dan. 9:2). 

Chociaż to tłumaczenie NWT jest dość dosłowne, jest nieco niejednoznaczne. 

Tak więc ESV wyjaśnia to za pomocą renderowania: 

"Ja, Daniel, dostrzegłem w księgach liczbę lat, które zgodnie ze słowem Pana do 

Jeremiasza proroka muszą upłynąć przed końcem spustoszenia Jerozolimy, a 

mianowicie siedemdziesiąt lat". 

Biblia Jerozolimska daje podobną jasność: 
"Ja, Daniel, przeglądałem Pismo Święte, licząc liczbę lat - jak objawił Jahwe 

prorokowi Jeremiaszowi - które miały upłynąć, zanim kolejne zniszczenia 

Jerozolimy dobiegną końca, a mianowicie siedemdziesiąt lat". 

Czy jednak Jeremiasz kiedykolwiek mówił o zniszczeniu Judy? Nie, ale 

mówił o "70 latach dla Babilonu", jak pokazano wcześniej. Tak więc Daniel 

przeczytał te słowa Jeremiasza i zauważył związek między 70-letnim okresem 

dominacji Babilonu a zakończeniem "spustoszenia (liczby mnogiej)  

Jerozolimy", które zostało przepowiedziane w Księdze Kapłańskiej 26:34. 

Proroctwo to nie wspomina o jakimkolwiek czasie trwania takich spustoszeń. 

W swojej modlitwie zapisanej w kolejnych wersetach dziewiątego rozdziału 



156 

Daniel ani razu nie wspomniał o siedemdziesięciu latach, ponieważ jego 

głównym zmartwieniem były określone przez Boga warunki powrotu 

żydowskich wygnańców do Jerozolimy. Tak więc Daniel po prostu odnosi się 

do dwóch różnych proroctw (Jeremiasza 29 i Kapłańskiej 26), które miały się 

wypełnić w tym samym czasie. Zatem liczba lat wspomniana w słowie Jahwe 

do proroka Jeremiasza, a mianowicie 70 lat, odnosiła się do 70-letniego 

okresu supremacji Babilonu, którego koniec ściśle zbiegł się z końcem 

wszystkich zniszczeń Jerozolimy w 537 r. p.n.e. Oznacza to, że okres niewoli 

Izraela w Babilonie okazał się nieco krótszy niż siedemdziesiąt lat, a 

zniszczenie Jerozolimy nie nastąpiło w 607 r. p.n.e., ale w 586/7 r., jak 

pokazują wszystkie fakty historyczne. 

§ 

37 
Prawdziwa chronologia deportacji 

Judy 

Towarzystwo Strażnica łączy pierwszą i drugą deportację Judy w jedno 

wydarzenie w siódmym roku panowania Nabuchodonozora. Jednak pierwsza 

deportacja jest datowana na "trzeci rok panowania Jehojakima" (Dan. 1:1-2) tuż 

przed tym, jak Nabuchodonozor został królem, a nie w jego siódmym roku. 

Inne biblijne i świeckie szczegóły również pokazują, że przedstawiona przez 

Strażnicę pojedyncza deportacja była w rzeczywistości dwiema oddzielnymi 

deportacjami: 

PIERWSZA DEPORTACJA miała miejsce, gdy Nabuchodonozor był jeszcze 

księciem koronnym w 605 r. p.n.e. po bitwie pod Carchemish.  

Ezdrasz pokazuje, że: "Król babiloński Nabuchodonozor wystąpił przeciwko niemu 

[Jehojakimowi vs 5]... I Nabuchodonozor zabrał część naczyń domu Jehowy do 

Babilonu..." (2 Kron. 36:6-7). Jednak Daniel dostarcza informacji, że tak się 

stało: 

"W 3rd roku panowania Jojakima [...] Nabuchodonozor 
... przybył do Jerozolimy i oblegał ją. Z czasem Jehowa wydał Jehojakima w jego 

ręce wraz z niektórymi naczyniami domu prawdziwego Boga...3 Wtedy król 

rozkazał Aszpenazowi, swemu głównemu urzędnikowi dworskiemu, aby 



157 

przyprowadził niektórych Izraelitów, w tym tych królewskiego i szlachetnego 

pochodzenia..." (Dan. 1:1-3). 

Prawie wszystkie przekłady oddają to jako: "aby przyprowadzić niektórych z ludu 

Izraela, zarówno z rodziny królewskiej, jak i szlachty" (ESV), a słowo "w tym" w 

NWT nie występuje w tekście hebrajskim. Tak więc deportacja dotyczyła 

głównie arystokracji, wśród której byli Daniel, Hananiasz, Miszael i Azariasz. 

Drugi rok Nabuchodonozora był, zgodnie z Daniela 1: 5b, kiedy Daniel i trzej 

Hebrajczycy byli już "szkoleni przez trzy lata, a pod koniec tego czasu mieli 

wejść do służby królewskiej". Następnie: "w drugim roku swego panowania (604 

r . p.n.e.), Nabuchodonozor miał w i e l e snów..." (Dan. 2:1). Tak więc, jeśli Daniel 

nie został deportowany aż do siódmego roku Nabuchodonozora (jak wskazuje 

Strażnica), jak Daniel mógł być na dworze Nabuchodonozora, interpretując 

jego sny w drugim roku, jak pokazuje to pismo, a zatem około pięć lat 

wcześniej. Pomijając fakt, że pierwsza deportacja miała miejsce "w trzecim 

roku [605 p.n.e.] panowania Jehojakima"  

(a nie w 3rd  roku jego wasalstwa wobec Babilonu, jak proponuje Towarzystwo), tylko 

"niektóre naczynia" zostały zabrane podczas tego pierwszego oblężenia, a 

reszta ("wszystkie skarby" - 2 Krl 24:13) została zabrana. zostały zabrane 

podczas drugiej deportacji. Prawdopodobnie Jehojakim spłacił 

Nabuchodonozora tymi najmniej wartościowymi naczyniami. To 

wyjaśniałoby, dlaczego Jehojakim pozostał na tronie do 598 r. p.n.e., kiedy to 

zmarł zgodnie z zapowiedzią Jehowy (Jer. 36:27-32). 

DRUGA DEPORTACJA miała miejsce w 597 r. p.n.e., w 7th  roku panowania 

Nabuchodonozora i po trzech miesiącach panowania Jojachina: 

"Król Jehojachin udał się do króla Babilonu [597 p.n.e.]... a król Babilonu wziął 

go do niewoli w ósmym roku panowania [Nabuchodonozora]. Potem wywiózł 

stamtąd wszystkie skarby domu  
Jahwe i skarby domu królewskiego ...14 Zabrał na wygnanie całą Jerozolimę, 

wszystkich książąt, wszystkich potężnych wojowników i każdego rzemieślnika. Nie 

p o z o s t a w i ł nikogo oprócz najbiedniejszych mieszkańców kraju" (2 Krl 

24:12-14). 

Ponownie widzimy, jak błędne było twierdzenie C.T. Russella i Towarzystwa, 

że te dwa pierwsze wydarzenia były tylko jedną deportacją w tym samym 

czasie. 

TRZECIA DEPORTACJA miała miejsce w 586/7 roku p.n.e. w 18th  roku 

Nabuchodonozora, kiedy spalił on Jerozolimę. 



158 

"To są ludzie, których Nabuchodonozor zabrał na wygnanie: w siódmym roku 

[597 p.n.e.] 3023 Żydów. W 18th roku [586 p.n.e.] Nabuchodonozora zabrano z 

Jerozolimy 832 osoby". 

(Jer. 52:28-29). 

Jednak Towarzystwo używa tych wersetów, aby argumentować przeciwko 

pierwszej deportacji w roku przystąpienia Nabuchodonozora, zakładając, że 

zawierają one pełny zapis deportacji, co najwyraźniej nie ma miejsca. Ze 

względu na pozorny konflikt dotyczący 10 000 w 2 Krl 24, Towarzystwo 

stwierdza w odniesieniu do liczb z Jeremiasza 52, że: "...najwyraźniej odnosi się 

do osób o określonej randze lub do tych, którzy byli głowami rodziny" Insight on the 

Scriptures - Volume 1, s. 415. Jest to jednak tylko spekulacja ze strony 

Towarzystwa. 

CZWARTA DEPORTACJA miała miejsce w 582 r. p.n.e. 

"W 23rd roku Nabuchodonozora [582 p.n.e.], Nebuzaradan, dowódca straży 

przybocznej, zabrał Żydów na wygnanie, 745 osób. W sumie na wygnanie 

zabrano 4600 osób" (Jer. 52:30). 

Tak więc te cztery okazje deportacji Żydów do Babilonu to: 605, 597, 587 i 

582 p.n.e. 

Pozostałe 70 (68) lat Judy bez Bożego błogosławieństwa 587-519 

p.n.e. 

Okres 70 lat wspomniany w Zachariasza 1:12 i 7:1-5 nie jest okresem 

proroczym, tak jak 70 lat wspomnianych przez Jeremiasza i Daniela. Pierwsza 

wzmianka Zachariasza o 70 latach w rzeczywistości wynosi tylko 68 lat, co 

pokazuje, że 70 lat to tylko okrągła liczba określająca czas, jaki upłynął, 

podczas którego Jehowa był na nich oburzony: 

"W drugim roku panowania Dariusza (520/519 p.n.e.) słowo Jehowy dotarło do 

proroka Zachariasza...12 Anioł Jehowy odezwał się i rzekł: 'O Jehowo wojsk, jak 

długo będziesz powstrzymywał swoje miłosierdzie wobec Jerozolimy i miast Judy, 

na które oburzałeś się przez te 70 lat? 16Dlatego tak mówi Jehowa: 'Powrócę do 

Jerozolimy z miłosierdziem i zbuduję w niej mój własny dom...'". (Zach. 1:7, 12, 

16). 

Towarzystwo stosuje te stwierdzenia w Księdze Zachariasza do okresu 

607537 p.n.e. Jednak w rzeczywistości nie są one odniesieniem do proroctwa 

Jeremiasza dotyczącego "spustoszenia Jerozolimy", ale do nowszego 

"potępienia", które wydaje się być spowodowane grzechami ludzi, którzy od 

czasu uwolnienia z Babilonu nie ukończyli nowych prac budowlanych 

świątyni, a fundamenty zostały dopiero niedawno ukończone (Aggeusza 

2:18). Okres 70 lat podany przez Zachariasza wyraźnie odnosi się do innego 

i mniej znaczącego okresu 70 (68) lat niż 70 lat, które odnosiły się do 



159 

panowania Babilonu w latach 609-539. Tak więc ten okres w Zachariasza nie 

może odnosić się do wcześniejszego okresu 607/537, ale do "tych 70 lat", 

które były innym okresem. Rozciągnięcie tych lat od 607 r. sprawiłoby, że 

okres ten trwałby 88 lat, ponieważ to właśnie w 520/519 r. p.n.e. zostały 

wypowiedziane słowa z Zachariasza 1:7, 12, 16. Daje to silne wsparcie 

przeciwko idei, że Jerozolima została zniszczona w 607 roku pne, ale 

dodatkowe wsparcie dla daty 586/7. 

NIE DZIEWIĘĆDZIESIĄT LAT POSTU 

Dalszy dowód na to, że rok 586/7 p.n.e. jest prawidłową datą zniszczenia 

Jerozolimy, pochodzi z późniejszego stwierdzenia Zachariasza, że: 

"W czwartym roku (518/517 p.n.e.) króla Dariusza słowo Jehowy dotarło do 

Zachariasza...4 'I ponownie dotarło do mnie słowo Jehowy wojsk, mówiąc: 

"Powiedz całemu ludowi ziemi i kapłanom: 'Kiedy pościliście i płakaliście w 

piątym miesiącu i w 

siódmego miesiąca przez 70 lat [dosł. "te 70 lat" jak w 1:12], czy naprawdę pościłeś 

za mnie?". (Zach. 7:1-5). 

Ten post Żydów upamiętniał zniszczenie świątyni jerozolimskiej w 586/587 

r. i zabójstwo gubernatora Gedaliasza. Do czwartego roku Dariusza czynili to 

przez 70 lat od 587/6 do 518/7. Licząc te 70 lat od 607 r., okres ten wynosiłby 

90 lat, ponieważ wydarzenia te miały miejsce w 518/517 r. p.n.e. 

Niestety, Towarzystwo Strażnica odrzuca wszystkie te niepodważalne 

dowody, starając się wspierać bardzo błędną i wprowadzającą w błąd 

doktrynę, a mianowicie, że rok 1919 był rokiem, w którym Bóg wyznaczył 

Towarzystwo jako jedyną organizację Bożą. 

§ 

38 
Wadliwy plan Strażnicy, by twierdzić, że jest 

organizacją Bożą 

Ponieważ Towarzystwo Strażnica twierdzi, że rok 1919 p.n.e. był czasem, 

w którym Chrystus "Mistrz", powróciwszy w 1914 roku (po 2520 latach od 607 

roku p.n.e.), wybrał Towarzystwo (obecnie tylko Ciało Kierownicze) jako klasę 

"niewolników wiernych i roztropnych" z pełną władzą nad wszystkimi 

chrześcijanami, konieczne jest, aby mieć pewność, że takie daty i metody są 



160 

dokładne. Cała ta teoria jest skonstruowana w oparciu o trzy twierdzenia, 

które są tutaj wykazane jako fałszywe. 

WATCHTOWER Roszczenie 1: 
ŻE ROK 607 P.N.E. JEST WŁAŚCIWĄ DATĄ ROZPOCZĘCIA CZASÓW POGAN 

Jak pokazano powyżej, całkowity brak biblijnych lub świeckich dowodów 

na datę początkową 607 pne oraz ogromna ilość dowodów z Pisma Świętego 

w połączeniu z literaturą starożytną i materiałami astronomicznymi na 

zniszczenie Jerozolimy w 586/7 pne prowadzi nie do 1914 r. n.e., ale do 1935 

r. jako końca 2520 lat zgodnie z twierdzeniem Strażnicy 2. Oznacza to, że 

Chrystus nie powrócił w 1914 roku, a zatem jako Mistrz nie powołał nikogo 

w 1919 roku. Oznacza to również, że ci, którzy twierdzą, że zostali powołani, 

są jedynie samozwańcami. Niestety, C.T.  

Russell nauczył się błędnej daty zniszczenia 

Jerozolimy, a następnie błędnie zastosowali 70 lat do okresu całkowitego 

spustoszenia ziemi Izraela, a nie do czasu supremacji Babilonu i niewoli 

(wasalstwa) wobec Babilonu wielu narodów, w tym Judy. 

WATCHTOWER Roszczenie 2: 
ŻE "CZASY POGAN" TRWAŁY 2520 LAT 

Według Księgi Objawienia 42 miesiące = 1260 dni, co oznacza, że w 

odniesieniu do spraw proroczych Biblia określa 30-dniowe miesiące, które 

równają się 360 dniom/rokowi. Stąd 7 x 360 dni = 2520 dni, które następnie 

stają się historyczną interpretacją 2520 lat. Były to jednak prorocze lata 

księżycowe, ale Towarzystwo użyło miary roku słonecznego, licząc od 607 r. 

p.n.e. do 1914 r. n.e. To daje różnicę 34 lat! th Jednakże teoria dnia za rok, 

która po raz pierwszy pojawiła się około połowy XIX wieku w nauczaniu 

katarów, nie jest podejściem biblijnym. (Zobacz Dodatek B: Historia teorii 

dnia/roku). To Joachim de Floris (1202 r. n.e.) jako pierwszy przypisał wartość 

dnia/roku do 1260 dni z Księgi Daniela i Objawienia. Zasada, na której opiera 

się teoria dnia/roku, pochodzi tylko z następujących dwóch pism świętych i 

ma zastosowanie tylko przy tych dwóch okazjach. Są to: 

"Według liczby dni, w których szpiegowałeś ziemię, 40 dni, dzień za rok... będziesz 

odpowiadał za swój błąd przez 40 lat" (Lb 14:34). 

"Nałożę na ciebie 390 dni, odpowiadających latom ich winy, i będziesz nosił winę 

domu Izraela...6 i będziesz nosił winę domu Judy 40 dni. Dzień za rok..." (Ezech. 

4:5-6). 

Jednak teoria ta zawodzi, ponieważ oba te wydarzenia spełniły się dosłownie. 

Tak więc w Księdze Liczb 14:34 czterdziestoletni okres był okresem 

proroctwa, a czterdzieści lat było okresem wędrówki. W Księdze Ezechiela 

4:5 390 lat i 40 lat to okresy proroctw i ich wypełnienia. Żaden z tych 

fragmentów ani żaden inny fragment Pisma Świętego nie mówi, że taka 



161 

koncepcja miała stać się ogólną regułą lub zasadą interpretacji proroctw. 

Gdyby Daniel lub Jan w Objawieniu chcieli wskazać na 1260 lat, nie 

napisaliby 1260 dni. Teoria ta została częściowo porzucona przez 

Towarzystwo jako ogólna zasada w latach dwudziestych XX wieku, ale 

zachowali ją tylko do obliczenia 2520 lat od 607 do 1914 roku. Jest to 

poważna niespójność w ich stanowisku. W rzeczywistości zasada dzień/rok 

jest niemal powszechnie odrzucana przez współczesnych renomowanych 

uczonych. 
Twierdzenie Strażnika 3: 
ŻE "CZASY POGAN" TO "SIEDEM CZASÓW" NABUCHODONOZORA 

Jest to powiązanie wypowiedzi Jezusa o "wyznaczonych czasach narodów" 

(Łuk. 21:24) z interpretacją snu Nabuchodonozora o ściętym drzewie dokonaną 

przez Daniela (Dan. 4:4-27). Jednakże: 

▪ Nic nie wskazuje na to, że te "siedem czasów" wypełniło się później niż 

czasy szaleństwa Nabuchodonozora. 

▪ Nie ma żadnego biblijnego ani logicznego związku między snem o drzewie 

a Ewangelią Łukasza 21:24 dotyczącą "wyznaczonych czasów narodów". 

▪ Nic w Piśmie Świętym nie wskazuje na to, że jeśli deptanie Jerozolimy 

(Łukasza 21:24) rozpoczęło się na ziemi, to później przeniesie się do 

nieba w celu dokończenia. 

▪ Dlaczego panowanie pogańskiego cesarza-dyktatora miałoby być użyte 

przez Boga jako symbol miłujących rządów Boga poprzez dynastię 

Dawidową? Byłoby bardziej logiczne, gdyby Dawid, Ezechiasz lub 

Jozjasz mieli sen o drzewie, a więc byliby reprezentantami miłujących 

rządów Boga, które zostały tymczasowo ścięte. 

▪ Wydaje się mało prawdopodobne, aby siedem lat bezsilności 

Nabuchodonozora mogło reprezentować 2520 lat okrutnej dominacji 

narodów pogańskich, jak proponuje Towarzystwo Strażnica. 

▪ Niespójne jest stosowanie zasady dzień za rok do proroctwa Daniela 4, a 

następnie niestosowanie jej do wielu innych proroctw czasowych w 

Danielu, tak jak robi to Towarzystwo. 

▪ Jeśli, zgodnie z nauczaniem Towarzystwa, Daniel nie został zabrany do 

Babilonu aż do 617 roku (Insight on the Scriptures Volume 1 s. 576), jak 

mógł zinterpretować pierwszy sen Nabuchodonozora dotyczący posągu 

w 2nd  roku króla (Dan 2: 1), który według Towarzystwa miałby miejsce w 

624/23 roku pne? W Insight on the Scriptures Volume 2 p.481 

Towarzystwo dość poprawnie datuje ten sen jako mający miejsce w 605 



162 

roku, ale twierdzi, że "drugi rok panowania Nabuchodonozora" był tak 

naprawdę drugim rokiem od zniszczenia Jerozolimy, a więc faktycznie 

odnosił się do 20th  roku panowania Nabuchodonozora. To fałszywe 

stwierdzenie ma na celu utrzymanie iluzji, że Jerozolima upadła w 607 

roku. Ale Daniel 2:1 wyraźnie mówi, że był to "drugi rok panowania 

Nabuchodonozora", a nie jego 20th rok. Ten drugi rok jest znany ze 

wszystkich dowodów jako 604 pne, ale Jerozolima upadła w jego 18th  

roku, który 

był rok 586/7. Zazwyczaj datę rozpoczęcia panowania króla wyznacza 

się na podstawie jakiegoś wydarzenia, które miało miejsce za jego 

panowania. 

▪ Jeśli drugi sen Nabuchodonozora o drzewie (Dan. 4) jest proroctwem, jak 

naucza Organizacja, to musiałby zostać podany wcześniej niż początek 

jego wypełnienia (rzekomo 607 pne) i wcześniej niż pierwszy sen 

dotyczący posągu (Dan. 2). Jednak Towarzystwo datuje pierwszy sen na 

605 pne zgodnie z Insight on the Scriptures Volume 2. p. 481. 

Rzeczywiście, zgodnie z własnymi kryteriami Towarzystwa, dowód na to, 

że Ciało Kierownicze jest Organizacją Bożą, wymaga, aby wszystkie trzy z 

tych twierdzeń były prawdziwe. Jeśli którekolwiek z tych twierdzeń jest 

fałszywe, to dowód Towarzystwa Strażnica na to, że zostało ono wyznaczone 

jako organizacja Boża w 1919 roku, zawodzi. Jak zauważono powyżej, 

wszystkie trzy twierdzenia są fałszywe i dlatego nie stanowią dowodu. 

Błąd wyznaczania dat powrotu Chrystusa 

W 1876 roku C.T. Russell (nadal wierząc, że Chrystus powróci w sposób 

widoczny, zgodnie z "The Object and Manner of the Lord's return" w książce 

"Proclaimers", s. 47) otrzymuje czasopismo "The Herald of the Morning" i 

zaczyna zmieniać swoje stanowisko w sprawie wyznaczania dat, ostatecznie 

akceptując wszystkie obliczenia Barboura dotyczące wyznaczania czasu. W 

1889 roku Russell napisał, że data 1914: "będzie najdalszą granicą rządów 

niedoskonałych ludzi... że Królestwo... uzyska pełną powszechną kontrolę... że 'czas 

ucisku, jakiego nigdy nie było' osiągnie swój punkt kulminacyjny". Rozumiano to 

jednak jako walkę klas, a nie wojnę. W 1904 roku Russell skorygował swoje 

stanowisko tak, by wielki ucisk nastąpił po październiku 1914 roku. W tych 

obliczeniach błąd braku roku "zero" od czasów przed naszą erą do czasów naszej 

ery utrzymywał się aż do roku 1943, kiedy to data początkowa schematu 

chronologicznego Strażnicy została cofnięta do roku 607 p.n.e. Jednak błąd 

wielkiego ucisku jako trwającego od roku 1914 do chwili obecnej został 

porzucony dopiero w roku 1969. Niemniej jednak przed rokiem 1993 

panował pogląd, że Russell jako pierwszy opublikował poprawną chronologię 

prowadzącą do roku 1914 i że tylko Badacze Pisma Świętego przewidzieli 



163 

pierwszą wojnę światową. Stanowiło to dowód na to, że posiadali oni ducha 

Bożego i Prawdę. Jednak politycy i miliony baptystów, zielonoświątkowców 

i wielu innych przepowiadało wojnę lub koniec świata w tamtych czasach. W 

1922 roku J. F. Rutherford oświadczył, że Królestwo zostało ustanowione w 

1914 roku, ale w sposób niewidzialny. Twierdził również, że Pan przyszedł do 

swojej świątyni 3,5 roku po 1914 roku w 1918 roku i po okresie prób Strażnica 

Społeczeństwo zostało wybrane jako jedyna organizacja Boga na ziemi. 

Co Jezus powiedział o ustalaniu dat 

Na pytanie: "Panie, czy w tym czasie przywracasz królestwo Izraelowi?" Jezus 

odpowiedział: "Nie wasza to rzecz znać czasy i chwile, które Ojciec poddał pod swoją 

jurysdykcję...". 
(Dzieje 

Apostolskie 1:7). To pytanie uczniów było uzasadnione, ponieważ Królestwo 

miało zostać przywrócone Izraelowi. Problemem było jednak poszukiwanie 

daty jego przywrócenia. W rzeczywistości Jezus p o w i e d z i a ł wcześniej:  

"O dniu owym lub godzinie nikt nie w i e (...) ani Syn, tylko Ojciec" (Mat. 24:36). W 

rzeczywistości to stwierdzenie Jezusa nie odnosi się do dnia ani godziny 

wielkiego ucisku, ale do paruzji Chrystusa - Jego przyjścia, aby być obecnym, 

to znaczy Jego fizycznego przyjścia/przybycia. 

Ten grecki termin parousia jest wyrażony w wersetach 3, 27, 37, 39 z 

Mateusza 24. Ponadto wersety 42, 44 i 46 w NWT mają słowo przychodzące 

(Gk erchetai /elthe) mistrza. Jednak w sprzeczności z oświadczeniem Jezusa w 

Ewangelii Mateusza 24:36 Organizacja nadal twierdzi, że październik 1914 r. 

Był czasem, w którym rozpoczęła się niewidzialna paruzja Chrystusa. Nie ma 

jednak żadnych autentycznych dowodów na to, że Chrystus powrócił. W 

rzeczywistości sam Chrystus ostrzegał chrześcijan przed: 

"Uważajcie, abyście nie zostali wprowadzeni w błąd; wielu bowiem przyjdzie na 

podstawie mego imienia, mówiąc: "Ja nim jestem" i "Czas słuszny jest bliski". 

Nie idźcie za nimi" (Łukasza 21:8). 

Jednak, jak pokazano wcześniej, jedna z książek C.T. Russella nosiła tytuł The 

Time is at Hand. Co więcej, Towarzystwo często używa zwrotów, które 

prowadzą jego członków do myślenia w sposób sprzeczny z ostrzeżeniem 

Jezusa. 



164 

§ 

39 

Wielki Ucisk nie jest Armagedonem 

Nauka prezentowana przez Towarzystwo Strażnica, że Armagedon jest 

częścią wielkiego ucisku, jest niezgodna z biblijnymi stwierdzeniami 

dotyczącymi kolejności wydarzeń w czasie końca. Kolejność ta pokazuje, że 

najpierw następuje wielki ucisk, a po nim "dzień Jehowy" - Jego dzień 

gniewu. Wydarzenie Armagedonu jest ostatnią częścią dnia gniewu Bożego. 

Rzeczywiście, wielki ucisk ma być gniewem szatana przeciwko 

chrześcijanom i przychodzi w formie intensywnych prześladowań ze strony 

tych, którzy nienawidzą prawdziwego Boga i przesłania Biblii. 

Wielki ucisk jest gniewem szatana 

Chociaż chrześcijanie spotkali się ze znaczną ilością prześladowań przed 

czasami cesarza Konstantyna i nadal są prześladowani w różnych czasach i 

miejscach we współczesnym świecie, te bolesne i trudne czasy nie mają 

porównania z nadchodzącym czasem ostatecznego wyrażenia gniewu szatana 

w prześladowaniu chrześcijan. Jest to wyrażone w Objawieniu poprzez użycie 

czasów czasowników zastosowanych proleptycznie, tj. czas przeszły jest 

używany w odniesieniu do przyszłości. Innymi słowy, wydarzenia w 

poniższych opisach w Objawieniu są pewne i jeszcze się nie wydarzyły: 

"I został zrzucony wielki smok... szatan... został zrzucony na ziemię, a wraz z n i 

m jego aniołowie.... 12Z tego powodu radujcie się, niebiosa... Biada ziemi i morzu, 

ponieważ diabeł zstąpił do was, mając wielki gniew  

("gniew" w większości tłumaczeń), wiedząc, że ma krótki c z a s . 13A gdy smok ujrzał, 

że został zrzucony na z i e m i ę , prześladował niewiastę, która p o r o d z i ł a 

mężczyznę" (Obj. 12:9, 12, 13). 

"Pozwolono jej [dzikiej bestii - głównemu przedstawicielowi Szatana] na prowadzą wojnę 

ze świętymi i podbijają ich" (Obj. 13:7). 

Do tego dochodzi wcześniejsze proroctwo Daniela mówiące: "...ów róg  

[symbol głównego przedstawiciela Szatana] wytoczył wojnę świętym i zwyciężał ich, aż 

przyszedł Przedwieczny i wydał wyrok na korzyść świętych..." (Dan. 7:21-22). 



165 

Wszyscy chrześcijanie żyjący w tym czasie doświadczą 

Wielkiego Ucisku 

W przeciwieństwie do nauczania Towarzystwa Strażnica, istnieje tylko 

jedna klasa chrześcijan, jak pokazano wcześniej, a zatem wszyscy żyjący 

chrześcijanie będą 

doświadczyć wielkiego ucisku, jak pokazują liczne wersety Pisma  

Świętego. Chociaż "musimy wejść do Królestwa Bożego przez wiele ucisków" (Dz. 

Ap. 14:22) i "Ja Jan... uczestnik z wami w ucisku i Królestwie i wytrwałości w 

łączności z Jezusem..." (Obj. 1:9), to jednak nadchodzi wielki ucisk. 

Rzeczywiście, "[...] rzeczy, które macie cierpieć [...] abyście byli w zupełności 

poddani próbie, i będziecie mieli ucisk przez dziesięć dni" (Obj. 2:10), co oznacza 

całkowity czas wielkiego ucisku.  

Będzie on obejmował: "[...] wielki tłum [...] to są ci, którzy wychodzą z wielkiego 

ucisku" (Obj. 7:9, 14). 

"Wtedy bowiem nastanie wielki ucisk, jakiego nie było od początku świata aż 

dotąd, ani też już nie będzie. W rzeczywistości, gdyby te dni nie zostały skrócone, 

żadne ciało nie zostałoby zbawione; ale ze względu na wybranych dni te zostaną 

skrócone". 

(Mat. 24:21-22). 

Nie oznacza to, że wszyscy chrześcijanie będą torturowani lub zabijani. Wielu 

z nich ucieknie z Judei w góry i będzie chronionych na pustyni (Mat. 24:16; 

Obj. 12:6, 14). 

UWAGA: Zgodnie z Księgą Daniela i Księgą Objawienia, wielki ucisk trwa nieco 

krócej niż 3,5 roku. 

"Dzień Jehowy" to dzień Jego gniewu 

W przeciwieństwie do gniewu szatana wyrażonego przeciwko 

chrześcijanom podczas wielkiego ucisku, Jehowa Bóg wyrazi swój gniew 

przeciwko niegodziwcom tego świata. Pismo Święte zawiera wiele opisów 

tego wydarzenia. Na przykład: 

"Wielki dzień Jehowy jest bliski! (...) Dzień ten jest dniem wściekłości  

("gniewu" w większości przekładów), dniem utrapienia i udręki, dniem burzy i 

spustoszenia, dniem ciemności i mroku (...)17 Sprowadzę na ludzkość utrapienie" 

(Zach. 1:14-15, 17). 

Wyrażenie "dzień Jehowy" i podobne wyrażenia pojawiają się w Pismach 

Hebrajskich ponad dwa tuziny razy. Wszystkie opisy tego dnia dotyczą 

gniewu Bożego. (Przeczytaj Izajasza 13:9; Joela 1:15; 2:1, 2; 3:13-16; Amosa 5:18-

20). Co więcej, Księga Objawienia również nawiązuje do tych opisów, gdy 

opisuje reakcję niegodziwych ludzi na ten czas: 



166 

"I mówią do gór i do skał: "Upadnijcie nad nami i ukryjcie nas przed obliczem 

Zasiadającego na tronie i przed gniewem Baranka, gdyż wielki dzień ich 

gniew nadszedł, a któż się ostać może?" (Obj. 6:16-17). 

Rzeczywiście, sąd nad światem odbywa się w dniu gniewu Bożego:  
"... z powodu waszego... niepokutującego serca gromadzicie sobie gniew na dzień 

gniewu i objawienia sprawiedliwego sądu Bożego". (Rzym. 2:5) i "anioł wbił swój 

sierp w ziemię i zebrał winorośl ziemi, i wrzucił ją do wielkiej tłoczni gniewu Bożego" 

(Obj. 14:19). Uważni chrześcijanie będą jednak zachęceni, gdy będą znosić 

wielki ucisk, ponieważ będą mogli poznać kolejność tych wydarzeń, 

porównując słowa proroków ze słowami Jezusa. 

Wielki Ucisk ma miejsce przed Dniem  

Gniewu Bożego (łącznie z Armagedonem) 

Wielki ucisk jest stosunkowo krótkim okresem intensywnych 

prześladowań chrześcijan inspirowanych przez szatana, podczas gdy "dzień 

gniewu Bożego", w tym Armagedon, następuje po wielkim ucisku. Tak więc 

wielki ucisk nie jest Armagedonem. Rzeczywiście, kolejność wydarzeń jest 

podana przez Jezusa, gdy ostrzega: "Gdy więc ujrzycie obrzydliwość, która czyni 

spustoszenie (...) stojącą na miejscu świętym, niechaj ci, którzy są w Judei, zaczną 

uciekać w góry (...)21 wtedy bowiem nastanie wielki ucisk (...). 29Zaraz po ucisku 

owych dni słońce się zaćmi i księżyc nie da swego światła, i gwiazdy spadną z nieba 

...30 Wtedy ukaże się na niebie znak Syna Człowieczego i ujrzą Syna Człowieczego. 
przychodzący na obłokach nieba z mocą i chwałą" 

(Mat. 24:15, 21, 29-30). 

UWAGA: Patrz rozdział 50 w podtytule dotyczącym ONZ. 

Tak więc "wielki ucisk" ma miejsce, zanim słońce, księżyc i gwiazdy zostaną 

zaciemnione. Jednak następna część sekwencji jest zrozumiała, gdy czytamy 

proroctwo Joela, które jest również cytowane przez apostoła Piotra w 

Dziejach Apostolskich 2:20. Joel mówi nam, że: 

"Słońce zamieni się w ciemność, a księżyc w krew, zanim nadejdzie wielki i 

budzący respekt dzień Jehowy". 

(Joel 2:31). 

Dlatego "dzień Jehowy" następuje po tym, jak słońce, księżyc i gwiazdy 

zostaną zaciemnione - zapowiadając Boży Dzień Gniewu. Tak więc, łącząc 

Mateusza 24:29 i Joela 2:31, kolejność wydarzeń staje się jasna: 

1. Wielki ucisk. 

2. Słońce, księżyc i gwiazdy są zaciemnione. 

3. "Dzień Jehowy", kiedy Jezus powróci po raz pierwszy. Jest to 

również "dzień Chrystusa" w Armagedonie. 



167 

Dzień Jehowy obejmuje Armagedon 

Tak więc po wielkim ucisku, kiedy Jezus powróci, rozpocznie się dzień 

gniewu Bożego. Rozpocznie się on, gdy: "[duchy demonów] zgromadziły ich 

[królów całej zamieszkałej ziemi] (...) aby ich zebrać na wojnę wielkiego dnia Boga 

Wszechmogącego (...)16 i zgromadziły ich na miejsce, które po hebrajsku nazywa się 

Armagedon" (Obj. 16:14, 16). To przygotowanie do wydarzenia Armagedonu i 

jego wystąpienie są pokazane jako część wylania 6th  i 7th  czasz gniewu Bożego 

z Objawienia, a zatem pod koniec "dnia gniewu Bożego". 

UWAGA: Ponieważ Chrystus działa jako Boży pośrednik, "dzień Jehowy" został 

nazwany w Pismach Chrześcijańskich "dniem Pańskim" i jest również uznawany za 

"dzień Chrystusa" (2 Kor. 1:14; Flp 1:6, 10), ponieważ jest to "dzień, w którym Bóg przez 

Chrystusa sądzi tajemne sprawy ludzkości" (Rz 2:16). 

§ 

40 
Chrześcijanie nie będą cierpieć w czasie 

gniewu Bożego 

Paweł daje swoim współwyznawcom następującą zachętę, zauważając, że 
"skoro przez Jego krew zostaliśmy uznani za sprawiedliwych, będziemy przez Niego 

zbawieni od gniewu" (Rz 5:9) i że to "Jezus... wybawia nas od n a d c h o d z ą c e g 

o gniewu" (1 Tes 1:10). Jak jednak widzieliśmy, gniew szatana wylewa się na 

chrześcijan podczas wielkiego ucisku i wraz ze śmiercią niektórych z nich. 

Jednak po zakończeniu ucisku i w "dniu Jehowy" chrześcijanie będą odporni 

na plagi opisane w Objawieniu, które zostaną wylane na niepoprawnych 

niegodziwców. Stanie się tak,  
"[...] ponieważ Bóg przeznaczył nas nie na gniew, lecz [...] na nabycie zbawienia" (1 

Tes. 5:9). Podobną zachętę Jezus przekazał później w słowach skierowanych 

do zboru w Filadelfii, mówiąc: "Będę was strzegł 

od godziny próby [gniewu Bożego na niegodziwców], która przyjdzie na całą zamieszkałą 

ziemię" (Obj. 3:10). Kontekst pokazuje, że odnosi się to do ochrony, jaką będą 

mieli chrześcijanie, gdy Jehowa wyleje swój gniew na niegodziwą ludzkość. 

Nie wymaga to usunięcia jakiegokolwiek chrześcijanina z ziemi, aby uniknąć 

tej dewastacji, a na pewno nie wymagało tego w 1918 roku i później, jak w 

nauczaniu Strażnicy. W każdym razie pierwsze zmartwychwstanie nie trwa 

przez dłuższy czas (zob. rozdziały 27 i 28). Jeśli chrześcijanin żyje blisko czasu 



168 

powrotu Jezusa, będzie na ziemi, ale zostanie zachowany od zniszczenia, 

które przyniesie Jehowa, "które przyjdzie na całą zamieszkałą ziemię", czyli 

podczas wylania gniewu Bożego. Taka ochrona jest podkreślona w 

następujących przykładach: 

1. "Nie żądam, abyś je zabrał ze świata, ale abyś je strzegł ("strzegł",  

"strzegł" lub "chronił" we wszystkich innych tłumaczeniach) z powodu niegodziwca" 

(Jana 17:15). 

2. "Aby mógł nas wybawić z (z) tego obecnego niegodziwego systemu rzeczy 

("wieku" KIT)" (Gal. 1:4). 

3. "Ten, który był w stanie wybawić go [Jezusa] ze śmierci" (Hebr. 5:7), ale Jezus 

nadal przeszedł przez śmierć. 

4. Odziana w słońce kobieta z 12 rozdziału Księgi Objawienia jest 

chroniona przez 1260 dni. Nie została usunięta z ziemi, ale umieszczona 

na pustyni. 

5. Izraelici w starożytnym Egipcie byli nadnaturalnie chronieni podczas 

siedmiu ostatnich plag. 

6. Noe i jego rodzina byli schronieni w arce przed gniewem Bożym, ale 

wciąż znajdowali się na ziemi. 

Tak samo wszyscy prawdziwi chrześcijanie, którzy żyją w czasie powrotu 

Chrystusa, będą chronieni podczas wylania tych plag. Jeśli ktokolwiek umarł 

podczas wcześniejszego wielkiego ucisku, zostanie wskrzeszony nieco 

wcześniej przed wylaniem 7th  czasz plagi (Obj. 16:15) wraz ze wszystkimi 

innymi, którzy zmarli przed czasem wielkiego ucisku. 

Zbawienie dla chrześcijan następuje tego samego dnia, w 

którym rozpoczyna się zniszczenie niegodziwców 

W przeciwieństwie do nauczania Strażnicy, że istnieją dwie klasy 

chrześcijan, poniższy scenariusz namalowany przez Jezusa pokazuje, że będą to 

nie będzie zbawienia dla żadnego chrześcijanina, dopóki wielki ucisk się nie 

skończy, a niegodziwcy nie zostaną zniszczeni: 

"Jak było za dni Noego, tak będzie i za dni Syna Człowieczego: jedli i pili, żenili 

się i za mąż wydawali aż do owego dnia, kiedy Noe wszedł do arki, a przyszedł 

potop i zniszczył wszystkich" (Łukasza 17:26-27). 

Podobnie, 



169 

"...w dniu, w którym Lot wyszedł z Sodomy, spadł z nieba deszcz ognia i siarki i 

zniszczył ich wszystkich. Tak samo będzie w owym dniu, kiedy Syn Człowieczy 

zostanie objawiony" (Łukasza 17:29-30). 

Fragmenty te podkreślają, że sprawiedliwi zostaną wybawieni w tym samym 

dniu, w którym niegodziwcy zostaną zniszczeni. Wejście Noego do arki i 

wyjście Lota z Sodomy są typami przyszłego zbawienia wszystkich 

chrześcijan, tj. do bezpiecznego miejsca. 

ILUSTRACJA MAGNESU 

Po opisaniu zbierania wszelkiego rodzaju ryb za pomocą włoka, a 

następnie oddzielania ryb dobrych od nieodpowiednich, które są następnie 

wyrzucane, Jezus mówi: "Tak będzie na końcu systemu rzeczy ("wieku" KIT). 

Aniołowie w y j d ą i oddzielą złych spośród sprawiedliwych i wrzucą ich do pieca 

ognistego" (Mat. 13:49-50). Te szczegóły sprawiają, że czas zbawienia, w tym 

pierwszego zmartwychwstania, jest bliski czasowi wylania gniewu Bożego, 

uniemożliwiając w ten sposób jakąkolwiek formę pierwszego 

zmartwychwstania przed uciskiem. 

Dzień Jehowy czyni Nie przedłuży się do tysiąclecia 

Towarzystwo Strażnica naucza, że "dzień Jehowy" obejmuje całe 

1000letnie panowanie Chrystusa Jezusa. Jednak opisy "dnia Jehowy" w 

Pismach Hebrajskich wskazują raczej na czas niepokoju niż spokojnych 

rajskich warunków, ponieważ w tym czasie gniew Boży wylewa się na 

niegodziwców tego świata. Powiedziano im, że: 

"Płaczcie, bo dzień Jehowy jest bliski! Przyjdzie jak zniszczenie od 

Wszechmocnego ...9 Patrz! Nadchodzi dzień samego Jehowy, okrutny z furią i 

płonącym gniewem, aby uczynić ziemię przedmiotem grozy i unicestwić z niej 

grzeszników ziemi". 

(Iz. 13:6, 9). 

"Biada z powodu dnia! Bo dzień Jehowy jest bliski. I nadejdzie jak zniszczenie od 

Wszechmocnego! Czyż pokarm nie został zabrany sprzed naszych oczu, a radość 

i wesele z domu naszego Boga? Nasiona uschły pod ich łopatami. Magazyny są 

opustoszałe. Spichlerze zostały zburzone, bo zboże wyschło...19 Ogień bowiem 

pożarł pastwiska na pustyni, a płomień strawił wszystkie drzewa polne" (Joela 

1:15-17, 19). 

"Zadmij w róg na Syjonie! Wznieście okrzyk wojenny na mojej świętej górze. 

Niech drżą wszyscy mieszkańcy ziemi, bo nadchodzi dzień Jehowy! Jest już blisko! 

Jest to dzień ciemności i mroku, dzień chmur i gęstego mroku. Jak światło 

jutrzenki rozprzestrzeniające się na górach" (Joela 2:1, 2, a podobny obraz 

można znaleźć w Amosa 5:18-20). 



170 

"Zapuść sierp, bo żniwo dojrzałe. Zejdźcie i depczcie, bo tłocznia jest pełna...14 

Tłumy, tłumy są w dolinie decyzji, bo dzień Jehowy jest bliski w dolinie decyzji. 

Słońce i księżyc staną się ciemne, a gwiazdy utracą swą jasność. Jehowa będzie 

ryczał z Syjonu, z Jerozolimy podniesie swój głos. I zatrzęsą się niebo i ziemia; 

lecz Jehowa będzie schronieniem dla swego ludu, twierdzą dla ludu Izraela" 

(Joela 3:1316). 

"Bo dzień Jehowy przeciwko wszystkim narodom jest bliski. Jak wy uczyniliście, 

tak wam się stanie" (Obadiasz 15). 

"Spójrz! Nadchodzi dzień, dzień należący do Jehowy, kiedy łup z ciebie z 

pewnością zostanie podzielony pośród ciebie. Zgromadzę wszystkie narody 

przeciwko Jerozolimie na wojnę; miasto zostanie zdobyte, domy splądrowane, a 

kobiety zgwałcone. I połowa miasta pójdzie na wygnanie...3 Jehowa w y j d z i e i 

będzie walczył z tymi narodami, jak walczy się w dniu bitwy" (Zach 14:1-3). 

Pozytywną stroną "dnia Jehowy" jest ochrona i zbawienie udzielone ludowi 

Bożemu. Nie obejmuje to jednak rajskich warunków w czasie zniszczenia 

niegodziwców lub na samym początku Tysiąclecia. Co więcej, chociaż 

Chrześcijańskie Pisma zawierają wiele elementów radości związanych z 

"dniem Jehowy", nie jest to spowodowane żadnymi rajskimi warunkami, 

chociaż z pewnością będą one istnieć później w Tysiącleciu. Zamiast tego 

radość z "dnia Jehowy" jest spowodowana zniszczeniem niegodziwców, a 

więc nadal 

pozostaje "dniem gniewu" (Rzym. 2:5) w celu zniszczenia niepokutujących 

niegodziwców tego świata i nie rozciąga się na 1000 lat. 

§ 

41 
Ulepszanie świata rozpocznie się wkrótce 

po rozpoczęciu Królestwa 

W nauczaniu Towarzystwa Strażnica, że Królestwo Boże zostało 

ustanowione w sposób niewidzialny w 1914 roku, proponuje się również, że 

Szatan został wypędzony z nieba, co spowodowało pogorszenie się warunków 

na świecie, które miało miejsce w ciągu ostatnich 107 lat. Scenariusz ten nie 

pasuje jednak do biblijnego obrazu czasów ostatecznych i wydarzeń 

Tysiąclecia. Schemat Towarzystwa opiera się w dużej mierze na Psalmie 110: 

1, 2 i Objawieniu 12: 7-9, które przeanalizujemy jako pierwsze: 



171 

Psalm 110:1, 2: 

"Jehowa oświadczył mojemu Panu:" Siądź po mojej prawicy, aż położę twoich 

wrogów jako stołek dla twoich stóp ". Jehowa wyciągnie berło twojej mocy z 

Syjonu, mówiąc: "Idź ujarzmiać ("rządzić" w innych wersjach) pośród swoich 

wrogów"". 

Na podstawie tego fragmentu Organizacja naucza, że Jezus niewidzialnie 

rządzi ludzkością "pośród [swoich] wrogów" z Syjonu w niebie w 

niewidzialnym królestwie, które zostało ustanowione w 1914 roku, czyli 

przez ponad 107 lat od 2021 roku. 

ODPOWIEDŹ 

Ta interpretacja Psalmu 110:1, 2 przez Towarzystwo opiera się w dużej 

mierze na niezrozumieniu "Góry Syjon" opisanej w Liście do Hebrajczyków 

12:22-23, który mówi: 

"Ale wy zbliżyliście się do góry Syjon i do miasta Boga żywego, niebiańskiego 

Jeruzalem, i do miriadów aniołów na ogólnym zgromadzeniu, i do zgromadzenia 

pierworodnych, którzy zostali zapisani w niebiosach, i do Boga, Sędziego 

wszystkich, i do duchowego Jeruzalem". 

życie sprawiedliwych, którzy zostali udoskonaleni, i Jezusa, pośrednika nowego 

przymierza..." (Hebr. 12:22-23). 

Należy pamiętać, że jest to obecny stan chrześcijan, podobnie jak w Efezjan 

1:3 i 2:6, gdzie chrześcijanie na ziemi są postrzegani jako reprezentatywnie 

przebywający w niebie poprzez zjednoczenie z Chrystusem. Biorąc pod 

uwagę, że słowo "niebiańskie" jest raczej opisowe niż lokalizacyjne, 

"niebiańskie Jeruzalem", położone na literalnej górze Syjon, jest chwalebnym 

miastem przyszłości, do którego chrześcijanie zbliżyli się teraz w przenośni. 

O przyszłych mieszkańcach  

Jerozolimy dowiadujemy się, że: "O Syjonie będzie powiedziane: 'Każdy się w nim 

narodził'" (Ps. 87:5); jednak ludzie nie rodzą się w niebie. Ponadto 

Jerozolima/Syjon jest "ponad" (Gal. 4:26), ponieważ jest znacznie wyższa i 

pochodzi od Boga; jednak nie trzeba iść do nieba, aby zbliżyć się do Boga. 

Tak więc, wypełniając Psalm 110:1, 2, Jezus będzie po prawicy Jehowy w 

niebie tylko do czasu, gdy nadejdzie czas, aby zacząć umieszczać swoich 

"wrogów jako podporę dla [swoich] stóp", kiedy to zstąpi na ziemię (1 Tes. 4:17; 

Zach 14:4). Tak więc to z prawdziwego, dosłownego, fizycznego Syjonu 

Jezus "pójdzie podbijać pośród [swoich] wrogów". Ponadto Jehowa proroczo 

stwierdza, że: 

"Ja sam ustanowiłem mego króla na Syjonie, mojej świętej górze [...]. 9Złamiesz 

je [narody] berłem żelaznym [...]. A teraz, królowie, wykażcie się wnikliwością ... 
12Czcijcie syna, bo inaczej Bóg się oburzy i zginiecie z drogi" (Ps. 2:6, 9-10, 12). 



172 

Tak więc Jezus, po ustanowieniu na swoim tronie, może wyjść z literalnego 

Syjonu, aby "iść podbijając pośród" swoich głównych wrogów, tj. dzikiej 

bestii, fałszywego proroka i "reszty", tj. ich armii i zwolenników (Obj. 19:12-

21), oraz szatana podczas najwcześniejszego etapu Tysiąclecia. Nie pasuje to 

do oczekiwania 107 lat na takie złamanie narodów "berłem żelaznym". 

Objawienie 12:7-9: 

"I wybuchła wojna w niebie: Michał i jego aniołowie walczyli ze smokiem, a smok 

i jego aniołowie walczyli, lecz nie zwyciężyli ... 9I został strącony wielki smok... 

został strącony na ziemię, a jego aniołowie zostali strąceni razem z nim". 

"I usłyszałem donośny głos w niebie mówiący: "Teraz nastało zbawienie i moc, i 

Królestwo Boga naszego, i władza Jego Chrystusa ... Z tego powodu radujcie się 

niebiosa ... Biada ziemi i morzu, ponieważ diabeł 

zstąpił do was z wielkim gniewem, wiedząc, że ma krótki czas" (Obj. 12:10, 12). 

Tak więc, ze względu na stwierdzenie "teraz n a d e s z ł o ... królestwo", 

wyjaśnienie Organizacji jest takie, że królestwo zostało ustanowione 

dokładnie w tym samym czasie, gdy Szatan został wyrzucony z nieba, aby 

spowodować nieszczęście dla ziemi. To również błędnie oznaczałoby, że 

Królestwo zostało ustanowione przed nadejściem wielkiego ucisku. 

ODPOWIEDŹ 

Jak wykazano wcześniej, istnieje wiele fragmentów Pisma Świętego, 

które pokazują, że sekwencja wydarzeń jest dokładnie odwrotna do nauczania 

Organizacji na ten temat, ponieważ w momencie, gdy Szatan zostaje 

zrzucony, rozpoczyna się intensywny, ale stosunkowo krótki wielki ucisk. 

Poprzedza on bezpośrednio powrót Jezusa i ustanowienie Królestwa (Mat. 

24:21, 29-31). Ponadto Jezus powróci tylko raz, a nie w dwóch fazach, jak 

naucza Strażnica. Jak wykazano we wcześniejszych rozdziałach, Jezus 

najwyraźniej jeszcze nie powrócił. 

Ponadto, po narracji z Objawienia 12:1-9, następny fragment jest 

anonimową modlitwą uwielbienia Boga dotyczącą tego, co wydarzy się w 

stosunkowo niedalekiej przyszłości. Tak więc, ponieważ pochwała ta ma 

formę poetycką, nie opisuje wydarzeń jako natychmiast następujących po 

sobie, jak w przypadku wielu innych stwierdzeń w środku księgi Objawienia, 

które mają charakter antycypacyjny. Tak więc fragment w 12:10-12 jest 

również proleptyczny (antycypacyjny). Dowodem na to jest to, co zostało 

powiedziane wcześniej: 

"I siódmy anioł zadął w trąbę. I rozległy się w niebie donośne głosy mówiące: 

'Królestwo świata stało się królestwem naszego Pana i Jego Chrystusa, i On 

będzie panował jako król na wieki wieków'" (Obj. 11:15). 



173 

Jednak w tym momencie wydarzeń Objawienia istnieje tylko oczekiwanie na 

ustanowienie Królestwa, dlatego użyto hebrajskiego proroczego czasu 

przeszłego (proleptycznego). Komentarz biblijny Worda mówi o Objawieniu 

12:10-12: 

W tym miejscu autor wstawia fragment hymniczny składający się z w. 10-

12, który komentuje znaczenie wypędzenia Szatana z nieba... Czasownik 

arti "teraz" wraz z aorystycznym czasownikiem egeneto, który ma 

wartość doskonalącą... wskazuje, że opisy wyzwolenia, mocy i 

królowania Boga są oparte na konkretnym czasowym wydarzeniu 

wypędzenia Szatana z nieba, o którym mowa w w. 9. 

11:15, co może oznaczać zduplikowane stwierdzenie w 12:10? 

Odpowiedź musi być taka, że w obecnym tekście przyjście lub 

wystąpienie królewskości Boga jest opisane proleptycznie. 

Również komentator biblijny George Eldon Ladd stwierdza w swoim 

komentarzu do Objawienia, że w odniesieniu do Objawienia 12:10: 

Zapowiedź ta, podobnie jak ta z 11:15, jest proleptyczna i oczekuje na 

ostateczne wypełnienie, które jeszcze nie nastąpiło; ale w zasadzie już 

nastąpiło, ponieważ Szatan jest już pokonanym wrogiem... Ta porażka 

prowadzi do ustanowienia autorytetu Mesjasza świata. 

Co więcej, badacz Biblii Robert Govett zauważa w odniesieniu do "krótkiego 

okresu czasu", jaki ma szatan: "To wyrzucenie diabła nie mogło więc jeszcze 

mieć miejsca. Ponieważ po tym ma tylko 1260 dni wytchnienia, a 

prześladowani przez niego muszą znosić tylko 1260 dni wygnania: 12:14 i 

13:5 ". 

Tak więc fragment w Objawieniu 12:10-12 jest uwielbieniem Boga za 

wypędzenie Szatana, aby następna część Bożego celu została otwarta w 

oczekiwaniu na rychłe ustanowienie Królestwa. Jest on oddzielony od 

poprzedniej narracji i dlatego nie występuje dokładnie w czasie wypędzenia 

Szatana, które przyspiesza wielki ucisk. Co więcej, wielki ucisk poprzedza 

ustanowienie Królestwa. Jednorazowy powrót Jezusa jest pokazany w 

Ewangelii Mateusza 24:21, 29 jako mający miejsce po wielkim ucisku. 

Rzeczywiście, to właśnie po powrocie Jezusa Królestwo zostanie 

ustanowione, jak pokazał w ilustracji człowieka szlachetnie urodzonego 

podróżującego do odległej krainy, aby zapewnić sobie władzę królewską 

(Łukasza 19: 11-15). 

§ 



174 

42 
Zmiany, które nastąpią, gdy nadejdzie 

Królestwo Boże 

Przywrócenie wszystkiego zaczyna się, 

gdy Jezus opuszcza  

Niebo 

W przeciwieństwie do nauczania Strażnicy, że Jezus nigdy nie opuszcza 

nieba, słowa Piotra w jego drugim wielkim kazaniu do Żydów pokazują, że 

Jehowa: 
"[...] niech pośle wyznaczonego dla was Chrystusa, Jezusa. Niebo musi trzymać 

go w sobie aż do czasu odnowienia wszystkich rzeczy, o których Bóg mówił przez 

usta swoich świętych proroków w dawnych czasach" (Dzieje Apostolskie 3:20-

21). 

Nie jest to przywrócenie jedynie czystego kultu, ale przywrócenie 

"wszystkich rzeczy, o których Bóg mówił przez usta swoich świętych 

proroków w dawnych czasach", obejmujących ludzkość i skutkujących 

"nowymi niebiosami i nową ziemią". Tak więc wkrótce po powrocie Jezusa 

rozpocznie się to przywrócenie, które Jezus opisuje jako: "w czasie odpoczynku, 

gdy Syn Człowieczy zasiądzie na swoim chwalebnym tronie..." (Mat. 19:28). Inne 

tłumaczenia precyzują to wyrażenie "w odpocznieniu" jako: "w nowym 

świecie" (ESV), "gdy świat stanie się nowy" (NLT) i "przy odrodzeniu świata" 

(Barclay), pokazując w ten sposób, że poprawa warunków zacznie istnieć (być 

może w cudowny sposób) bardzo szybko po ustanowieniu królestwa, gdy Jezus 

powróci. 

Oddzielenie owiec od kóz 

Po pierwsze, w ramach swojego wielkiego proroctwa wygłoszonego na 

Górze Oliwnej, Jezus powiedział, 

"Gdy Syn Człowieczy przyjdzie w swej chwale i wszyscy aniołowie z Nim, wtedy 

zasiądzie na swoim chwalebnym tronie. Wszystkie narody będą zgromadzone 

przed Nim, a On oddzieli ludzi jednych od drugich, tak jak pasterz oddziela owce 

od kozłów..." 
(Mat. 25:31, 32). 

Do lat dziewięćdziesiątych XX wieku Świadkowie byli nauczani przez 

Organizację, że oddzielanie owiec od kozłów trwa poprzez ich dzieło 

głoszenia od czasu ustanowienia królestwa w 1914 roku. Jednak od lat 



175 

dziewięćdziesiątych XX wieku Organizacja prawidłowo interpretuje to dzieło 

oddzielania jako coś, co zostanie wykonane przez aniołów i rozpocznie się w 

przyszłości. Logicznie rzecz biorąc, Organizacja powinna była również 

przenieść czas, w którym Syn Człowieczy "zasiądzie na swoim chwalebnym 

tronie" w przyszłość, ponieważ wyraźnie te dwa wydarzenia zaczynają się 

dziać w tym samym czasie. Wynika to również jasno z pierwszego proroctwa 

Daniela dotyczącego Królestwa jako kamienia: "Kamień, który uderzył w obraz, 

stał się wielką górą i napełnił całą ziemię" (Dan. 2:35b). Po pierwsze, to 

wypełnienie "całej ziemi" wskazuje, że królestwo będzie na ziemi, ale 

ponadto wskazuje, że ekspansja królestwa rozpocznie się w momencie, gdy 

zmiażdży ono obraz. 

stopy obrazu. Nie ma tu żadnych wskazówek na wcześniejsze ustanowienie 

królestwa niż przy tej okazji lub na jakąkolwiek ponad 107-letnią przerwę 

istniejącą między jego ustanowieniem a początkiem miażdżenia królestw 

świata. 

Co więcej, nie widzieliśmy jeszcze zniszczenia "kozłów" w "ogniu 

wiecznym przygotowanym diabłu i jego aniołom" (Mat. 25:41), ale jak Jezus 

powiedział w wersecie 46: "Ci odejdą na wieczne odcięcie...". Wszystko to 

wydarzy się wkrótce po przyjściu Jezusa. 

Zniszczenie wrogów Królestwa, gdy przyjdzie Jezus 

W swojej ilustracji o człowieku szlachetnie urodzonym, który zostawił 

dziesięciu sług, aby prowadzili interesy w jego imieniu, podczas gdy on 

odszedł, aby otrzymać królestwo, a następnie powrócił, Jezus mówi, że  

"obywatele tego człowieka nienawidzili go i wysłali za nim grupę ambasadorów, aby 

powiedzieli:" Nie chcemy, aby ten człowiek został królem nad nami ". Gdy w końcu 

powrócił po zapewnieniu sobie władzy królewskiej, wezwał niewolników (...), aby 

ustalić, co zyskali dzięki swojej działalności gospodarczej" (Łk 19:14, 15). Tutaj 

widzimy, że dopiero po powrocie król wezwał tych niewolników, ale potem 

rozkazał innym, aby  

"przyprowadzili tu tych moich wrogów, którzy nie chcieli, abym został królem nad 

nimi, i stracili ich przede mną" (Łukasza 19:27). Jednak nie widzieliśmy egzekucji 

wrogów mesjańskiego króla w 1914 roku ani w żadnym późniejszym czasie, 

a jednak prawidłowy scenariusz jest taki: 

"(...) za dni tych królów Bóg niebios ustanowi królestwo (...) które zmiażdży i 

położy kres wszystkim tym królestwom (...) tak jak widzieliście, że z góry spadł 

kamień nie ręką ciosany, który skruszył żelazo, miedź, glinę, srebro i złoto" (Dan. 

2:44-45). 

Kamień opisany w Daniela 2:25 jest symbolem królestwa Bożego. Wyrażenie 

w 2:44 "ustanowi królestwo" pokazuje, że królestwo zostanie ustanowione w 

tym samym czasie, gdy kamień uderzy w stopy obrazu i zmiażdży światowe 



176 

królestwa; jednak rok 1914 nie przyniósł takiego zmiażdżenia i "położenia 

kresu wszystkim królestwom" świata. 

Narody, które poddają się Królestwu 

Księga Daniela zawiera pięć głównych proroctw dotyczących czasu końca, 

z których drugie dotyczyło czterech symbolicznych bestii, a czwarte 

reprezentował ostateczne królestwo świata. Następnie Daniel mówi: 

"Patrzyłem, aż bestia została zabita, a jej ciało zniszczone i oddane na spalenie 

w ogniu. Co się zaś tyczy pozostałych bestii [pozostałych trzech z 7:4-7], to 

odebrano im władzę, a ich życie zostało przedłużone na pewien czas" (Dan. 

7:11b). 

Najwyraźniej te trzy współistniejące królestwa nie zostaną zniszczone w 

czasie, gdy czwarta bestia zostanie zniszczona. Jednak wyraźnie poddają się 

one panowaniu Mesjasza (Ps. 2:12), ponieważ po utracie panowania mogą 

żyć "przez pewien czas i przez pewien okres". Niemniej jednak nie 

widzieliśmy jeszcze zniszczenia czwartej bestii w żadnym momencie od 

rzekomego ustanowienia królestwa w 1914 roku. Co więcej, pokazuje to, że 

przetrwają narody, które będą istnieć po Armagedonie. Dlatego twierdzenie 

Strażnicy, że tylko ich lud będzie żył w Tysiącleciu, jest kolejnym fałszywym 

twierdzeniem. 

Światowe rozbrojenie 

Świat ma za sobą historię agresji i wojen między wieloma narodami, a 

mimo to na budynku Organizacji Narodów Zjednoczonych w Nowym Jorku 

widnieje slogan: "Miecze swe przekują na lemiesze, a włócznie swe na trzonki 

do cięcia gałęzi; naród nie podniesie miecza przeciw narodowi ani się więcej 

nie nauczą wojować", zaczerpnięty z proroctwa Izajasza z rozdziału 2. 

Kontekst tych słynnych słów jest następujący: 

"W końcowej części dni góra domu Jehowy zostanie mocno ugruntowana (...) i 

do niej będą napływać wszystkie narody (...)4 On wyda wyrok wśród narodów i 

uporządkuje sprawy wielu ludów. Przekują swe miecze na lemiesze, a swoje 

włócznie na sekatory. Naród nie podniesie miecza przeciw narodowi, nie będą 

się więcej uczyć wojny" (Izaj. 2:2, 4). 

Jeśli chodzi o czas wypełnienia się tego proroctwa, Towarzystwo Strażnica 

wyjaśnia ten fragment, że odnosi się on do ludzi, którzy przed Tysiącleciem 

wyjdą z narodów, aby zostać Świadkami Jehowy i którzy nie chwycą za broń. 

Jednak większość z tych osób nie była wcześniej uzbrojona i nigdy nie 

planowała chwycić za broń. Jest raczej oczywiste, że fragment ten odnosi się 

do całych narodów, które zostaną osądzone i przestaną obsługiwać 



177 

jakąkolwiek machinę wojenną. To oni, a nie chrześcijanie, złamią "miecze i 

włócznie". To 

Sytuacja ta najwyraźniej jeszcze się nie wydarzyła i według Izajasza 2 Bóg 

doprowadzi do tego "w końcowej części dni" krótkiego przejściowego czasu 

przekazania władzy nad światem Jezusowi. Tak więc interpretacja 

Towarzystwa dotycząca ustanowienia królestwa w 1914 roku zawodzi, 

ponieważ rządy świata nadal mają pełną kontrolę nad sprawami ziemskimi i 

są w pełni uzbrojone w jeszcze bardziej śmiercionośną broń niż kiedykolwiek 

wcześniej. Najwyraźniej Jezus nie r z ą d z i ł pośród swoich wrogów przez 

ostatnie 107 lat od 1914 roku. Co więcej, położenie wrogów pod stopami 

Jezusa nie jest czymś, co jest absolutnie zakończone aż do końca; ale jest 

"ujarzmianiem (rządzeniem)" ich (Ps. 110:2) przez całe Tysiąclecie, gdy Jego 

królewskość rozszerza się na całą ziemię (Dan. 2:35), po czym jest: 

"... koniec, kiedy [Jezus] przekaże królestwo swemu Bogu i Ojcu, kiedy zniszczy 

wszelki rząd, wszelką władzę i moc. Musi bowiem panować jako król, dopóki Bóg 

nie położy wszystkich wrogów pod jego stopami. A ostatni wróg, śmierć, ma być 

zniszczony" (1 Kor. 15:24-26). 

W końcu dzieje się wola Boża 

Drugim ważnym aspektem modlitwy wzorcowej Jezusa było: "Niech 

przyjdzie Twoje królestwo. Niech się dzieje Twoja wola... na ziemi" (Mat. 6:10). 

Ponownie, pisma święte nie wskazują na żadną długą na dziesięciolecia lukę 

między nadejściem królestwa Bożego a tym, kiedy Jego wola zacznie się 

realizować na ziemi. Najwyraźniej wypełnianie woli Bożej w ogóle nie ma 

miejsca w obecnym czasie. Z pewnością ogromna większość ludzi od 1914 

roku nie jest nawet zainteresowana wypełnianiem woli Bożej; ale to wszystko 

się zmieni, gdy Jezus powróci, aby ustanowić Królestwo Boże na ziemi jako 

panującą władzę, a wszystkie narody zaczną uczyć się sprawiedliwości. 

Jest całkowicie logiczne, że po ustanowieniu Królestwa i po rozprawieniu 

się ze swoimi głównymi wrogami Jezus natychmiast wprowadziłby w życie 

procesy rozbrojenia narodów i rozpoczął poprawę warunków na świecie, tak 

aby pokój nastał w stosunkowo krótkim czasie. Jednak scenariusz Strażnicy 

zakłada jedynie niewidzialne królestwo z niewidzialnymi władcami, którzy 

przez ostatnie 107 lat nie osiągnęli nic znaczącego w kierunku pokoju na 

świecie lub poprawy sytuacji! 

§ 



178 

43 
Czy rok 1975 zakończył 6000 lat historii 

ludzkości? 

Wraz z wieloma promocjami dotyczącymi ustalania dat, Towarzystwo 

Strażnica promuje ideę, że rok 1975 zakończył 6000 lat historii ludzkości.  

Koncepcja ta doprowadziła zdecydowaną większość ówczesnych Świadków 

Jehowy do przekonania, że Armagedon nastąpi pod koniec tego okresu w 

1975 roku i że wtedy zaczną żyć w raju na ziemi. W rzeczywistości cała ta 

koncepcja ustalania dat opierała się na ustaleniu przez Towarzystwo roku 

4026 pne, jako rzekomo daty stworzenia Adama, a Ewa została stworzona 

wkrótce potem jako ostateczne dzieło Boga. Data ta została obliczona przez 

zliczenie liczb zawartych w biblijnych genealogiach w celu utworzenia pełnej 

chronologii. Jak zostanie wykazane w tym rozdziale, żadna dokładna 

chronologia nie może być legalnie skomponowana z danych biblijnych. 

Jednak Towarzystwo Strażnica przyjęło udowodnioną datę podboju Babilonu 

przez Medów i Persów w 539 r. p.n.e. jako kluczową datę do opracowania 

własnej wersji chronologii biblijnej. Jak pokazano wcześniej, Towarzystwo 

Strażnica błędnie promuje datę 607 p.n.e. jako zniszczenie Jerozolimy, z a m 

i a s t udowodnionej daty 586/7. Tak więc od tej niebiblijnej daty Towarzystwo 

było już dwadzieścia lat poza chronologią. Następnie przystąpili do pracy 

wstecz, używając faktycznie uzasadnionych biblijnych znaczników 

chronologicznych do czasów Abrahama, ale w końcu, naśladując arcybiskupa 

Jamesa Usshera (1650), przeszli do procesu używania genealogii z rozdziałów 

5 i 11 Księgi Rodzaju, aby zbudować pozostałą część swojej chronologii 

prowadzącej do stworzenia Adama. 

Ogólnie rzecz biorąc, genealogie nie służą jako chronologie 

W swoim artykule z 1890 roku William Henry Green jako pierwszy 

ujawnił, że istnieją poważne problemy ze schematem chronologicznym 

przedstawionym przez arcybiskupa Jamesa Usshera. Po pierwsze, biblijne 

genealogie, które obejmują te z rozdziałów 5, 10 i 11 Księgi Rodzaju, jako 

szczególnie istotne dla naszego tematu, nie zostały skompilowane w celu 

stworzenia datowanych chronologii; ale raczej: "aby uwierzytelnić 

dziedziczne dziedziczenie i prawa do dziedziczenia, biologiczne pochodzenie 

i relacje geograficzne lub etnologiczne" zgodnie z Międzynarodową 

Standardową Encyklopedią Biblijną (ISBE), tom 2, s. 424. Ponadto, zgodnie z 

ISBE, tom 1, s. 673: "Pierwszy to 

fakt, że zwykle wszystkie osoby w danej linii nie są uwzględnione". W 

rzeczywistości większość genealogii pojawia się w skróconej formie, tak że 



179 

następuje kompresja czasu - teleskopowanie, a zatem nie zawierają one 

wyczerpującej listy. Można to wyrazić w następujący sposób: Kiedy X żył Y 

lat, stał się ojcem linii rodzinnej, która obejmowała lub kulminowała w Z. 

Ponownie, ISBE, Vol. 1 komentuje, że: "Jeśli ktoś nie dopuszcza luk w 

genealogii Mojżesza i Aarona, jest zmuszony zdyskredytować Kroniki" (s. 

676). Nawet genealogie, które wydawałyby się nadawać do chronologicznego 

zastosowania, nie zostały zsumowane przez pisarza. Wiele genealogii 

koncentruje się na wybitnych jednostkach, dzięki czemu mnemotechnika 

(pomoc w zapamiętywaniu) jest często osiągana w postaci listy siedmiu, 

dziesięciu lub wielokrotności z nich. Jednak od czasu znaczącego kontaktu ze 

światem greckim żydowscy rabini chcieli wykazać historyczność Pisma 

Świętego, zestawiając datowane chronologie prowadzące do stworzenia; 

pierwsza taka chronologia powstała w III wieku pne i opierała się na tekście 

Septuaginty. Co więcej, termin ojciec w tych genealogiach często oznacza 

przodka, a termin syn często oznacza potomka. W rzeczywistości w języku 

hebrajskim nie było osobnych słów na dziadka, wnuka itp. 

Streszczenie genealogii 

Porównanie różnych genealogii w Piśmie Świętym pokazuje znaczące luki w 

ich podobieństwach. Na przykład: 

PRZODKOWIE EZRY 

Przedstawiona przez Ezdrasza genealogia została skrócona przez 

pominięcie sześciu kolejnych imion: 

 1 Kronik 6:13, 14 Ezdrasza 7:1- 

5 

 1. Aaron Aaron 

 2-7 to samo 

8. Meraioth Meraioth 

9. Amariah ----------- 

10. Ahitub ----------- 

11. Zadok ----------12. Ahimaaz ----------- 

13. Azariasz ----------14. Johanan ---------

-15. Azariasz Azariasz 

 16-21 wszystkie  

takie same 

 22. Seraj Seraiah 

Ezra  



180 

PORÓWNANIE GENEALOGII JEZUSA U MATEUSZA I ŁUKASZA 

W rozdziale 1 Mateusza, od Dawida do wygnania było 14 pokoleń, ale 21 

pokoleń jest przedstawionych w rozdziale 3 Łukasza. Również u Mateusza od 

wygnania do Jezusa było 14 pokoleń, ale u Łukasza przedstawiono 21 

pokoleń. Chociaż Mateusz i Łukasz śledzą pochodzenie przez dwóch różnych 

synów Dawida, a mianowicie odpowiednio Salomona i Natana, obaj wyraźnie 

pracują nad wzorami opartymi na liczbie 7, przy czym wzór Łukasza to 21, 

14, 21 i 21. Aby uzyskać taki wzór, Łukasz musiałby pominąć co najmniej 

kilka imion, co faktycznie robi. Jeśli tak jest z listą Łukasza, to lista Mateusza 

musiała mieć jeszcze bardziej skróconą formę, tak że jego lista Tamar, Rahab, 

Rut i żony Uriasza pokazuje, że nie skopiował po prostu genealogicznego 

zapisu męża Marii, Józefa, ale wydaje się wskazywać na jego celowe 

rozmieszczenie imion. Jest zatem oczywiste, że genealogie te nie miały na 

celu stworzenia chronologii. Z pewnością godnym uwagi faktem jest to, że 

sami pisarze biblijni nigdy nie używali takich genealogii do tworzenia 

chronologii. Nigdzie bowiem nie sumują tych liczb ani nie sugerują ich 

sumowania. W rzeczywistości genealogie po prostu uwierzytelniają 

dziedziczną sukcesję, prawa do dziedziczenia i biologiczne pochodzenie. 

UWAGA: W Ewangeliach Mateusza i Łukasza Zerubbabel jest wymieniony jako syn 

Szealtiela. Jednak w 1 Księdze Kronik 3:17-19 czytamy, że w rzeczywistości jest on 

synem Pedajasza (brata Szealtiela). 

Rozdziały 5, 10 i 11 Księgi Rodzaju to skrócone 

genealogie 

Podobnie jak powyżej, staje się oczywiste, że należy zachować wielką 

ostrożność, gdy skupiamy naszą uwagę na genealogiach z Księgi Rodzaju. 

Tak więc, komentując Księgę Rodzaju 11, Komentarz Ungera do Starego 

Testamentu mówi o "drastycznie skróconych listach". Następujące czynniki 

są mocnymi wskaźnikami, że genealogie z Księgi Rodzaju 5, 10 i 11 są 

"drastycznie skróconymi listami", a zatem mają nieuwzględnione luki, tj. 

brakuje wielu imion. 

KONCENTRUJE SIĘ NA SKUTKACH GRZECHU, A NIE NA CHRONOLOGII 

Oprócz celu genealogii w Rdz 5, 10 i 11, jakim było pokazanie, w jaki 

sposób Bóg strzegł linii mesjańskiej (Rdz 3:15, Łk 3), wydaje się, że skupiono 

się na wpływie grzechu na ludzką witalność i długowieczność, zwłaszcza na 

stałym spadku długowieczności po potopie, a następnie w czasach Pelega. 
SYMETRYCZNA STRUKTURA LIST GENESIS 

Podobnie jak listy Mateusza i Łukasza mają wzór oparty na siódemkach, 

ale w przypadku tych rozdziałów Księgi Rodzaju listy są oparte na 

dziesiątkach. Tutaj również występuje symetria i regularność, które wydają 

się wskazywać na celowo sztuczny układ. Tak więc, gdy imię Kainan, którego 



181 

brakuje w tekście masoreckim rozdziału 11 Księgi Rodzaju, zostaje 

uwzględnione, lista staje się wzorem dziesiątek, aby dopasować ją do listy z 

rozdziału 5 i bez wątpienia działać jako mnemonik. 

Co więcej, Unger's Commentary on the Old Testament zauważa, że: 

"Hebrajskie słowo przetłumaczone jako "spłodził" niekoniecznie oznacza 

"stał się ojcem", ale w tych przypadkach oznacza "stał się przodkiem"" (s.  

53). Ponadto, jak pokazano w pierwszych częściach tego rozdziału, termin 

"syn" dość często oznacza "potomek". Dobrym tego przykładem jest 

streszczenie genealogii Jezusa w Ewangelii Mateusza 1:1, która jest 

szczegółowo opisana jako: "Jezus, syn Dawida, syn Abrahama". Oczywiście 

oznacza to, że Jezus był potomkiem Dawida, który był potomkiem 

Abrahama. Podobnie jest z genealogiami z rozdziałów 5, 10 i 11 Księgi 

Rodzaju. Można je wyrazić w następujący sposób: Kiedy X żył Y lat, stał się 

przodkiem linii rodzinnej, która obejmowała lub kulminowała w Z. Na 

przykład Księga Rodzaju 5:9, 10 oznacza: kiedy Enosz żył 90 lat i stał się 

przodkiem (ojcem, dziadkiem lub pradziadkiem itp.) Kenana, a następnie 

Enosz żył przez kolejne 815 lat po tym, jak stał się przodkiem Kenana, co 

czyni jego pełną długość życia 905 lat. Musi to oznaczać, że stał się on 

również przodkiem innych potomków (męskich i żeńskich), a więc w wieku 

dziewięćdziesięciu lat Enosh miał nienazwane (w genealogii) dziecko, które 

jako początek rodziny Enosha wydało potomków, którzy ostatecznie wydali 

godną uwagi osobę - Kenana (Kainana). W tym p r z y p a d k u 90 lat nie 

odnosi się do Kenana, a więc nie mówi nam, kiedy się urodził, ale raczej 

mówi nam, kiedy urodził się jego przodek. Najwyraźniej Kenan niekoniecznie 

musiał urodzić się w ciągu pozostałych 815 lat życia Enosza. Ten wzorzec 

musi być również prawdziwy dla wielu kluczowych potomków ich 

odpowiednich przodków, szczególnie ze względu na celowe skrócenie przez 

autora każdej z tych genealogii. 

Jednakże, o ile nadanie imienia dziecku nie może być prerogatywą dziadka, 

są tacy, którzy mogli być w bezpośrednim związku z ojcem i synem: Set, 

ponieważ Ewa i Adam nadali mu imię (Rdz 4:25, 5:3), Enosz, ponieważ Set 

nadał mu imię (Rdz 4:26), i Noe, ponieważ Lamech nadał mu imię (Rdz 5:29). 

Ilustracja skrótu genealogii w rozdziałach 5, 10 i 11 Księgi  

Rodzaju 

W swojej książce Dokumenty Starego Testamentu - czy są wiarygodne i 

istotne? Walter Kaiser Jr. podaje następującą ilustrację: 

Załóżmy, dla celów tej ilustracji, że mój własny ojciec ("A") był jednym 

z tych VIP-ów (bardzo ważnych osób) wspomnianych w opisach Księgi 

Rodzaju. Powiedzmy, że miał czterech synów urodzonych (aby podać 

biblijne typy liczb) w dniu jego 100th , 120th , 140th  i 160th  urodzin. 



182 

Powiedzmy, że urodziłem się w dniu 100th  urodzin mojego ojca i że to 

przez syna mojego syna, sześć pokoleń dalej, przyszedł następny VIP 

("B"). W biblijnym skrócie, mój ojciec ("A") spłodziłby syna mojego 

syna, sześć pokoleń dalej ("B"), gdy miał 100 lat, ponieważ w jego 120 th 

, 140th  i 160th  urodzinach spłodziłby linie pochodzenia moich braci, a nie 

następnego VIP-a. 

Dlaczego nie możemy przypisać daty stworzenia Adama na 

podstawie tekstu masoreckiego? 

KAINAN W SEPTUAGINCIE I W ŁUKASZA 3:36 

W Księdze Rodzaju 10:22, 23 i 11:12, 13 w Septuagincie (LXX) oraz w 

Łukasza 3:36 Kainan jest umieszczony między Szelą a Arfaksadem w tej 

wczesnej genealogii. Jednak jego imienia brakuje w tekście masoreckim 

naszych standardowych Biblii w opisach z Księgi Rodzaju 10 i 11. Wraz z 

przywróceniem imienia Kainan w Księdze Rodzaju 11, genealogia staje się 

idealnie symetrycznym wzorem wraz z genealogią z Księgi Rodzaju 5, a 

mianowicie: 

...od Adama do Noego (Noe miał 3 synów) to 10 pokoleńGen....... 5. 

...od Sema do Tery (Tera miał 3 synów) to 10 pokoleń .... Rdz 11. 

UWAGA: Każda genealogia kończy się, gdy ojciec ma trzech synów. Podobieństwo 

widać w genealogii, w której Lamech jest 7th  od Adama (przez Kaina), a następnie 

Lamech ma 3 synów (Rdz 4). 

LUKA EBER/PELEG 

Ponieważ genealogia w Księdze Rodzaju 11 jest równo podzielona na 5th  

członka Pelega przez stwierdzenie, że "za jego dni ziemia została podzielona" 

(Rdz 10:25 i 11:18) i ponieważ długość życia patriarchów drastycznie spada po 

tym punkcie, sugeruje się znaczną lukę między Eberem a Pelegiem. Długość 

życia przodków Pelega, począwszy od Sema, wynosiła: 602, 438,  

433 i Eber 464 lata. Jednak począwszy od Pelega 

długość życia spada do: 239, 239, 230, 148 i 275 lat. Ten gwałtowny spadek 

długości życia o około 200 lat wskazuje na prawdopodobieństwo, że na liście 

brakuje nieznanej liczby osobników między Eberem a Pelegiem. 

Brak uznania skrócenia genealogii i luki Eber/Peleg prowadzi do 

tradycyjnego datowania wydarzenia Wieży Babel na podstawie tekstu 

masoreckiego na ok. 2300 r. p.n.e. Jednak datowanie to prowadzi do 

następujących absurdów: 

• Jeśli ta genealogia jest kompletna, to Peleg, który wyznacza p o c z ą t e 

k nowego okresu - "podziału ziemi", umarłby, gdy wszyscy jego 

przodkowie od Noego wciąż żyli. Tak więc nie tylko Szem, Arfaksad, 



183 

Kainan, Szela i Eber żyli w tym czasie, ale także wszystkie kolejne 

pokolenia, aż do ojca Abrahama, Teracha, włącznie. Jednak, co dziwne, 

w Księdze Rodzaju 10:25 tylko Peleg jest wspomniany w związku z tym 

ważnym wydarzeniem. 

• 26 miast i wszystkie liczne kultury i cywilizacje w Kanaanie musiałyby 

zostać zasiedlone w ciągu około 200 lat od wydarzenia w Wieży Babel. 

Jednak kwitnące starożytne cywilizacje na Bliskim Wschodzie, takie jak 

Egipt, Mezopotamia, Syria i Kanaan, istniały, gdy Abram opuścił Ur i 

zanim przeniósł się do ziemi Kanaan na początku trzeciego tysiąclecia 

pne. Abram odkrył tam bardzo duże i dobrze ugruntowane populacje 

Kenizitów, Kenitów, Amorytów, Kanaanitów, Girgaszytów i Jebusytów. 

Wkrótce potem udał się do Egiptu z jego długą linią faraonów. 

Prawdopodobnie było to w czasach dynastiith  . Później wszedł w kontakt 

z Filistynami, którzy do tego czasu zbudowali swoją najnowszą 

cywilizację (wcześniejsza znajdowała się na Krecie). Również cywilizacja 

pięciu miast Sodomy była dobrze ugruntowana w czasach Abrahama. 

Wszystko to nie mogło, realistycznie rzecz biorąc, zostać tak 

uregulowane w krótkim czasie około 200 lat. 

• Relacja z Księgi Rodzaju o czasach Abrahama sprawia silne wrażenie, że 

potop był wydarzeniem z odległej przeszłości, a postacie sprzed i w 

trakcie tego wydarzenia dawno już odeszły. 

• Chińskie zapisy sięgają znacznie dalej wstecz niż 2269 r. p.n.e. jako 

domniemana data rozproszenia Wieży Babel. Tak wysoki poziom 

rozwoju jest mało prawdopodobny od tego domniemanego czasu 

(200/300 lat) do przekroczenia Eufratu przez Abrama. 

• Ustalone datowanie języków pisanych sięga ok. 3300 roku 

p.n.e., co umieszcza wydarzenie Wieży Babel we wcześniejszym okresie, 

a potop z czasów Noego jeszcze wcześniej. 

Tak więc genealogie od Adama do Noego i od Sema do Abrahama są następujące 

Skrócone i dlatego obejmują tylko kluczowe wydarzenia i postacie, a według 

Williama Henry'ego Greena nic nie sugeruje długości czasu między tymi 

wydarzeniami. 

Uzupełnienie symetrii Księgi Rodzaju 11 poprzez 

wykorzystanie tekstu Septuaginty 

W przeciwieństwie do LXX Księgi Rodzaju 11 i Łukasza 3, które pokazują 

genealogię Arfaksada / Kainana / Szelacha, masorecki tekst Księgi Rodzaju 



184 

11:12, 13 nie pokazuje imienia "Kainan". Brzmi on następująco: "Arpachszad 

żył 35 lat, po czym został ojcem Szelacha. Po tym, jak został ojcem Szela, 

Arpachszad żył jeszcze 403 lata. W międzyczasie został ojcem synów i 

córek". Jednak Łukasz 3:35, 36 przedstawia genealogię jako: "Szela, syn 

Kainana, syn Arfaksada, s y n a Sema..." itd., a Nowy Angielski Przekład LXX 

Księgi Rodzaju 10:24 przedstawia ją jako: "Arpaxad stał się ojcem Kainana" i w 

końcu ta LXX Księgi Rodzaju 11:12, 13 przedstawia tę linię jako: 

"Arfaksad żył sto trzydzieści pięć lat i został ojcem Kainana. Arfaksad żył po tym, 

jak został ojcem Kainana, czterysta trzydzieści lat, miał synów i córki i umarł. 

Kainan żył sto trzydzieści lat i został ojcem Sali. I żył Kainan po tym, jak został 

ojcem Sali, trzysta trzydzieści lat, miał synów i córki, i umarł". 

UWAGA: 1 Kronik 1:24 również nie zawiera imienia Kainan wstawionego między 

Arpachszada i Szelacha ani w tekście masoreckim, ani w LXX. Jednakże, ponieważ 

wszystkie kopie natchnionej relacji Łukasza zawierają "Kainan", jest to wyraźnie imię, 

które jest częścią zapisu Księgi Rodzaju, jak pokazano w relacji Septuaginty z Księgi 

Rodzaju 11. 

Podsumowanie powodów, dla których chronologia nie 

powinna być tworzona na podstawie masoreckich list 

genealogicznych 

• Zauważając, że Jezus nie był stwórcą z Księgi Rodzaju (Iz. 44:24 i zob:  

Czy w jednym Bogu mogą być trzy osoby? - Dlaczego powinieneś kwestionować 

doktrynę Trójcy, rozdziały 41-46), z pewnością wydawał się nieświadomy 

daty stworzenia Adama (Mt 19:4). 

• Księgi Rodzaju 5 i 11 są najwyraźniej skonstruowane w taki sposób, że 

genealogie są skrócone, tworząc wzory dziesięciu. Tak więc liczne 

jednostki w liniach biologicznych musiały zostać pominięte. 

• Jest mało prawdopodobne, aby tylko Adam, Kain, Set i 15 ich potomków 

wraz z braćmi i siostrami tworzyło całą populację ziemi przed potopem. 

UWAGA: Judy 14 dosłownie brzmi: "Siódmy od Adama, Enoch" i odnosi się do 

listy genealogicznej z Księgi Rodzaju 5, w której Enoch jest wymieniony jako 

siódmy, ale niekoniecznie jest siódmym ludzkim mężczyzną, który istniał . 

• Brak dodania 230 lat dotyczących Kainana, zgodnie z Łukasza 3 i LXX. 

• Luka czasowa Eber/Peleg oznacza, że istnieje nieznana liczba pokoleń 

nieuwzględnionych w tej luce. 

• W przeciwieństwie do imion osób w późniejszych czasach biblijnych, 

imiona z Księgi Rodzaju 5 i 11 nie składają się z "el" lub "Jah", jak ma to 

miejsce w późniejszych czasach. Daje to wrażenie, że czasy po 



185 

Abrahamie były bardzo odległe w czasie od czasów wczesnych 

patriarchów, a nie tylko kilkaset lat. 

• Nie ma pewności co do tego, którzy przodkowie byli ojcami, dziadkami, 

pradziadkami, a nawet prapradziadkami itp. wymienionych synów. Nie 

można więc z całą pewnością stwierdzić, kiedy urodził się syn 

wymieniony w każdym przypadku. 

Chociaż najwcześniejsi czytelnicy byli być może w stanie wypełnić luki w 

listach na podstawie własnej wiedzy o tamtych czasach, nie dotyczy to nikogo 

dzisiaj. Dla tych, którzy nie mają dodatkowych informacji, klucz do takiego 

zrozumienia jest stracony. W innych przypadkach jesteśmy w stanie je 

zrozumieć, ponieważ informacje niezbędne do ich zrozumienia pochodzą z 

równoległych fragmentów Pisma Świętego lub z udowodnionej historii 

opartej na archeologii. 

Alternatywna próba chronologii biblijnej z  

wykorzystaniem tekstu Septuaginty 

Prawie wszystkie z powyższych czynników są prawdziwe. Niemniej 

jednak może istnieć jeden czynnik, którego William Henry Green nie 

przeanalizował poprawnie. To jest to: Zaproponowano, że istnieje znacząca 

różnica między rodzajem genealogii, którą można znaleźć w Księdze Rodzaju 

5 i 11, a wszystkimi innymi listami genealogicznymi w Piśmie Świętym, a 

mianowicie, że konkretne wieki różnych etapów życia wymienionej osoby są 

rzeczywiście podane. Relacje te zapewniają: ▪ "Wiek ojcostwa" jednostki, 

nawet jeśli może to odnosić się do "zstępnemu", a nie bezpośredniemu 

synowi. 

▪ Pozostałe lata życia "ojca". ▪ 

Długość życia ojca". 

Tak więc badacz S. Douglas Woodward i inni proponują, że to "wiek 

ojcostwa" danej osoby jest kluczowym "wiekiem", który należy wykorzystać 

w tworzeniu chronologii i że te wieki są połączone jeden po drugim w 

nieprzerwanej sekwencji. Ponadto, aby rozwiązać inne problemy związane z 

ustaleniem chronologii, Woodward i in. proponują, aby użyć niewłaściwego 

tekstu masoreckiego. Rzeczywiście, zostało to wykazane: 

• Że tekst masorecki jest wynikiem celowego zepsucia starożytnego tekstu 

hebrajskiego przez żydowskiego rabina Akibę z II wieku, który dokonał 

zmian w tekście między 90 r. a 120 r. n.e., aby unieważnić proroctwa, 

które wypełniły się w Jezusie i czynniki czasowe związane z przyjściem 

Mesjasza jako dowód na to, że Jezus jest Mesjaszem. 



186 

• st Od początku XXI wieku uznaje się, że niegdyś w dużej mierze 

ignorowany grecki tekst Septuaginty (LXX) "Starego Testamentu" jest w 

rzeczywistości lepszy i znacznie starszy niż hebrajski tekst masorecki 

(MT) i był w rzeczywistości Biblią, z której korzystał Jezus i apostołowie. 

• Septuaginta była Biblią używaną przez pierwszych ojców kościoła przez 

pierwsze 500 lat historii chrześcijaństwa. Widać to po tym, że ich cytaty 

biblijne pochodzą z Septuaginty. Co więcej, wielu z nich tworzyło 

chronologie na podstawie LXX z Księgi Rodzaju 5 i 5. 

11. Tę wyższość Septuaginty nad Pięcioksięgiem potwierdza jej znacznie 

lepsze dopasowanie do Pięcioksięgu Samarytańskiego i Zwojów znad 

Morza Martwego niż do Pięcioksięgu. 

• Septuaginta (rozpoczęta ok. 270 r. p.n.e.) miała Boże błogosławieństwo 

jako pierwsze tłumaczenie doskonale zachowanych starożytnych tekstów 

hebrajskich na lingua franca (grecki), gotowe do głoszenia na całym 

świecie przez pierwszych chrześcijan ówczesnemu greckojęzycznemu 

światu. 

• Podany w Septuagincie wiek, w którym dana osoba spłodziła następne 

znaczące pokolenie, bardzo różni się od wieku podanego w tekście 

masoreckim, co wraz z innymi czynnikami daje datę stworzenia Adama 

o około 1600 lat wcześniejszą niż ta podana przez arcybiskupa Usshera i 

tych, którzy oparli swoje chronologie na 

tekst masorecki. 

Zmiana środkowego okresu chronologii 

ZNISZCZENIE JEROZOLIMY DO EXODUSU 

Z perspektywy powyższych informacji można by zacząć tworzyć 

chronologię, zaczynając od daty kluczowej, tj. potwierdzonej daty wydarzenia 

w historii, które jest odnotowane i opisane w Biblii. Rzeczywiście, 

Towarzystwo Strażnica używa kluczowej daty 539 r. p.n.e. Jednak jeszcze 

lepiej poświadczoną kluczową datą jest czas, w którym Nabuchodonozor 

zniszczył starożytną Jerozolimę. Jednak jak zauważono w tej książce i we 

wszystkich źródłach, data Strażnicy 607 pne dla tego wydarzenia jest 

nieprawidłowa. W ten sposób błąd ten przekreśla cały czas ich chronologii o 

około 20 lat w bardzo wczesnym momencie. Niemniej jednak badacz Biblii 

S. Douglas Woodward, odwołując się do pracy kreacjonisty młodoziemskiego 

Barry'ego Setterfielda, używa prawidłowej daty 586 pne dla tego wydarzenia 

jako punktu wyjścia do skonstruowania chronologii. 

EXODUS DO ABRHAM 



187 

Kolejnym kluczowym wydarzeniem w tej chronologii jest wyjście 

Izraelitów z Egiptu. Tutaj Septuaginta i teksty masoreckie dostarczają 

podobnych danych, ale z powodu innych informacji królestwo izraelskie 

rozpadło się w 976 r., a nie w 943 r. p.n.e. (zgodnie z WT). Tak więc ta 

konstrukcja ze wszystkich danych biblijnych daje datę Wyjścia gdzieś między 

1616 a 1628 rokiem 
p.n.e. (nie 1513 jak w Strażnicy lub 1440/1490 jak w tradycyjnym poglądzie lub ok. 

1250 jak w liberalnym poglądzie). Datowanie 1616/1628 p.n.e. lepiej pasuje do 

historycznych/archeologicznych  dowodów,  zgodnie  z 

 którymi  ludy Hyksosów najechały Egipt po Exodusie, 

czyniąc to, gdy Egipt był najsłabszy po zniszczeniu faraona i jego armii 

przez Boga. 

Co więcej, Strażnica poprawnie odnosi się do Septuaginty w kwestii 

długości pobytu Izraela w Egipcie jako 215 lat (Wj 12:40). Tak więc, cofając 

się do czasu narodzin Abrahama, różne czynniki, które w większości są 

wspólne dla MT i Septuaginty, dają możliwe daty tego wydarzenia około 2150 
pne. 

Próba zmiany chronologii wczesnego okresu 

ABRAHAM Z POWROTEM DO SHEM 

Następnie przenosimy się na terytorium, na którym nie ma podstaw do 

próby stworzenia chronologii, a MT rozstała się z Septuagintą z powodu 

ingerencji rabina Akiby. Tutaj Akiba zredukował wiek, w którym każda osoba 

spłodziła następną 

w większości przypadków o 100 lat. Tak więc, korzystając z danych 

Septuaginty z Księgi Rodzaju 11 z jej dokładnym wiekiem, kiedy każde 

pokolenie zostało spłodzone, Setterfield i Woodward (2018) obliczają czas 

wielkiego potopu w czasach Noego - Setterfield podaje 3554, a Woodward 

podaje 3359 pne dla tego wydarzenia. Tak więc różnice między LXX a MT są 

następujące: 

• Podczas gdy MT nie wymienia syna Arpachszada "Kainana", jest on 

wymieniony w LXX (jak również pokazano w Łukasza 3:36). Dodaje to 

130 lat wstecz do chronologii. 

• W MT brakuje po sto lat dla sześciu wymienionych osób. Ponadto w MT 

brakuje 50 lat dla jednej innej osoby. Suma tych brakujących lat dodaje 

do chronologii kolejne 650 lat. 

• Z tych dwóch czynników 780 lat zostało usuniętych z chronologii 

genealogii od Arpachszada do ojca Abrahama, Tery). 

NOE Z POWROTEM DO ADAMA 

Podobnie, próbując cofnąć się od czasów Noego do czasu stworzenia 

Adama i wykorzystując dane Septuaginty z Księgi Rodzaju 5, Setterfield 



188 

dochodzi do 5810, a Woodward 5616 pne. Główna różnica między 

obliczeniami tych dwóch badaczy wynika z faktu, że Setterfield traktuje pobyt 

Izraelitów w Egipcie jako pełny 430-letni okres; podczas gdy Woodward 

bierze pod uwagę stwierdzenie w Septuagincie, że pobyt Izraela w tym okresie 

miał miejsce w "Egipcie i Kanaanie" (Wj 12:40). Niemniej jednak daty te 

pokrywają się z szacunkami wczesnych ojców kościoła, którzy zawsze 

używali Septuaginty przynajmniej przez pierwsze 500 lat historii 

chrześcijaństwa. Po raz kolejny różnice między LXX a MT dotyczą skrócenia 

przez Akibę o 100 lat ojcostwa każdej z kolejnych wymienionych osób. 

Ponownie dotyczy to sześciu osób, co powoduje utratę kolejnych 600 lat w 

chronologii. Tak więc 1380 lat zostało utraconych ze standardowych list z 

powodu użycia MT z Księgi Rodzaju 5 i 11 zamiast starszej i dokładniejszej 

LXX. Istnieją również inne czynniki, które Setterfield i Woodward wzięli pod 

uwagę z LXX, które przesuwają proponowany czas stworzenia Adama o 

kolejne 1600 lub więcej lat wcześniej niż podano w standardowych 

chronologiach opartych na MT. 

Wnioski 

Odnosząc to podejście do powyższych informacji i odwołując się do 

Septuaginty, jasne jest, że arcybiskup Ussher 

Obliczona data 4004 p.n.e. i data Strażnicy 4026 p.n.e. oraz każda podobna 

data oparta na tekście masoreckim są bardzo odległe. Niemniej jednak, 

podobnie jak w przypadku korzystania z MT, nawet przy użyciu LXX jest 

oczywiste, że różni chronolodzy dochodzą do różnych dat stworzenia 

Adama, np: 

Klemens Aleksandryjski (1st  wiek).......................5592 p.n.e. 

Jackson (przed esejem Greena z 1890 r.)...............5426 p.n.e. 

Russell (przed esejem Greena z 1890 r.)................5441 p.n.e. 

...............................................................................Setterfield5810 p.n.e. 

...............................................................................Woodward5616 p.n.e. 
CZY ROK 1975 ZAKOŃCZYŁ 6000 LAT HISTORII LUDZKOŚCI? 

Rzeczywiście, znany chronolog Jack Finegan pokazuje, że istnieje kilka 

zmiennych, które sprawiają, że prawie niemożliwe jest uzyskanie pewności 

co do wszystkich dat w chronologii biblijnej. Co więcej, pomimo próby 

Woodwarda i Setterfielda stworzenia chronologii od Abrama do Adama przy 

użyciu lepszego tekstu LXX z Księgi Rodzaju 5 i 11, wnioski Williama 

Henry'ego Greena w jego artykule z 1890 r. są nadal aktualne, tj. że nie można 

stworzyć chronologii z powrotem do Adama. Jest to również poparte 

poglądami współczesnych źródeł biblijnych. 



189 

Tak więc koncepcja przedstawiona przez organizację WT, że 6000 lat 

historii ludzkości zakończyło się w 1975 r. n.e., jest błędna, nawet gdyby 

można było dokonać obliczeń wstecz do Adama. Niemniej jednak wszystkie 

wcześniejsze informacje wskazują na niemożność ustalenia dokładnego roku 

stworzenia Adama, a tym samym na niemożność ustalenia, kiedy osiągnięto 

6000 lat historii ludzkości. Dlaczego więc Organizacja Strażnica położyła taki 

nacisk na rok 1975? 

§ 

44 
Kolejna fałszywa nadzieja stworzona 

dla Świadków Jehowy 

Z pewnością Towarzystwo Strażnica nie jest jedyną organizacją, która 

błędnie przekształciła specjalnie skonstruowane genealogie z rozdziałów 5 i  

11 Księgi Rodzaju w chronologię. Wydaje się jednak, że jest to 

jedyną organizacją, która wykorzystała te rozdziały do wyciągnięcia wniosku, 

że październik 1975 r. zakończy ten "system rzeczy"! 

Wcześniejsze błędne daty w Strażnicy 

Towarzystwo Strażnica ma historię błędnego podawania dat powrotu 

Jezusa lub końca tego "systemu rzeczy", wbrew ostrzeżeniu Jezusa, aby tego 

nie robić (Mat. 24:36; Dz 1:6-7). Daty te obejmowały: 1873, 1874, 1878,  

1914, 1915, 1918, 1920, 1925 i 

1975. Jedna z wczesnych książek Strażnicy zatytułowana The Time is at Hand.  

(1908) 

s.101 stwierdził, że: "Bitwa wielkiego dnia Boga Wszechmogącego, która zakończy 

się w A.D. 1914, wraz z całkowitym obaleniem obecnego panowania na ziemi, już się 

rozpoczęła". Również w książce The Finished Mystery (Dokonana Tajemnica) 

na str. 398, 485 stwierdzono, że: "...ludzie, którzy są siłą chrześcijaństwa, zostaną 

odcięci w krótkim, ale strasznym, pełnym wydarzeń okresie rozpoczynającym się w 

1918 r. n.e. ... również w roku 1918, kiedy Bóg zniszczy kościoły hurtem, a członków 

kościoła milionami". Błędy te utrzymywały się do 1925 roku, ale potem podczas 

II wojny światowej pojawiło się więcej wprowadzających w błąd stwierdzeń, 

takich jak w Strażnicy z 15 września 1941 roku s. 288, która mówiła o: 

"...pozostałe miesiące przed Armagedonem". 



190 

NIEWŁAŚCIWE ZASTOSOWANIE 6,000 LAT 

Jeśli chodzi o niewłaściwe zastosowanie genealogii z Księgi Rodzaju 5 i 

11, Towarzystwo stwierdziło, że: 

"6 000 lat historii ludzkości zakończyło się w 1873 roku" 

Studies in the Scriptures, tom 2 s. 39. Ta  

wczesna data została oparta na chronologii Strażnicy, która doprowadziła do 

4126 pne (obecnie przerobiona jako 4026 pne) jako daty stworzenia Adama. 

Od tego czasu inne stwierdzenia brzmiały następująco: 

"6 000 lat historii ludzkości zakończy się w 1972 roku". 

Prawda was wyzwoli s. 152. 

"6 000 lat historii ludzkości zakończy się w 1975 roku" 

Strażnica. 1 maja 1967 s. 262. 

"Inne proroctwa biblijne wyraźnie przepowiadają Boży cel, jakim jest 

doprowadzenie tego niegodziwego systemu do końca w ciągu kilku lat" 

Przebudźcie się 1/22/1969. 

Pomimo tego, że nic nie wydarzyło się w 1975 roku ani we wszystkich 

wcześniejszych datach końca tego systemu, fakt, że nie ma żadnych 

Znaczniki chronologiczne w pozostałej części Pisma Świętego, które 

określają całkowitą długość czasu od Adama do potopu i od potopu do 

Abrama, powinny zaalarmować Towarzystwo Strażnica i innych. Dlatego 

musimy stwierdzić, że niemożliwe jest ustalenie nawet przybliżonej daty 

potopu lub stworzenia Adama, a próbując to zrobić, Ciało Kierownicze 

Świadków Jehowy doprowadziło swoich członków do fałszywej nadziei na 

zakończenie niegodziwego systemu rzeczy szatana w 1975 roku lub wkrótce 

po nim. 

Obwinianie członków 

Niestety, Organizacja zaprzecza swojej odpowiedzialności za to i obwinia 

członków, twierdząc, że czytają więcej w słowach Organizacji, niż tam było. 

W wydaniu Strażnicy z 15 lipca 1976 r. Stwierdzono, że: 

Jeśli ktoś jest rozczarowany, ponieważ nie podąża tym tokiem myślenia, 

powinien teraz skoncentrować się na dostosowaniu swojego punktu widzenia, 

widząc, że 

to nie słowo Boże zawiodło lub zwiodło go i przyniosło rozczarowanie, ale jego 

własne zrozumienie opierało się na błędnych przesłankach.  

(Pogrubienie nasze). 



191 

Ale czy to była prawda? W rzeczywistości to oświadczenie Organizacji jest 

wymówką, ponieważ to Ciało Kierownicze wydało książkę Życie wieczne w 

wolności synów Bożych w 1966 roku, a wykres z tyłu bardzo wyraźnie 

pokazał, że 6000 lat od stworzenia Adama zakończy się w 1975 roku. W 

latach sześćdziesiątych i na początku lat siedemdziesiątych w czasopismach 

Strażnica pojawiały się również komentarze, które wskazywały, że Ewa 

została prawdopodobnie stworzona w ciągu zaledwie kilku miesięcy od 

stworzenia Adama, aby przejęcie władzy nad ziemią wkrótce rozpoczęło 

siódme 1000 lat, czyli Tysiąclecie. Wszystko t o miało być "pokarmem 

duchowym we właściwym czasie"! Najwyraźniej więc te "błędne 

przesłanki" zostały stworzone w umysłach Świadków Jehowy przez Ciało 

Kierownicze. Co więcej, miało to praktyczne reperkusje. W majowym 

numerze Our Kingdom Ministry stwierdzono: 

Słyszy się doniesienia o braciach sprzedających swoje domy i posiadłości i 

planujących dokończyć resztę swoich dni w tym starym systemie w służbie 

pionierskiej. Z pewnością jest to dobry sposób na spędzenie krótkiego czasu 

pozostałego do końca niegodziwego świata.  
(Pogrubienie nasze). 

Minęło jednak 46 lat, odkąd Ciało Kierownicze wzbudziło w umysłach 

Świadków Jehowy te fałszywe oczekiwania. Jak 

Trudne musiało być życie wielu z tych, którzy pokładali taką wiarę w te 

fałszywe, ale mocne stwierdzenia o czasie nadchodzącego wielkiego ucisku 

przez to Ciało Kierownicze! 

Od czasu tej klęski Organizacji nadal promują bardzo bliski czas końca 

tego systemu rzeczy, takich jak oświadczenie w Strażnicy z 1/1/1989 

(oryginalna kopia przed zmianą brzmienia), które mówiło: 

"Apostoł Paweł stał na czele chrześcijańskiej działalności misyjnej. Położył 

również fundamenty pod dzieło, które zostanie ukończone w naszym 20th  

wieku". 

I wreszcie, Towarzystwo nadal używa takich mylących zwrotów, jak: 

"Armagedon jest tuż za rogiem" lub "jest tuż przed nami", podczas gdy w r z e c z 

y w i s t o ś c i nie mogą tego wiedzieć! Ponownie należy zwrócić uwagę na 

ostrzeżenie Jezusa w Ewangelii Mateusza 24:36 i Dziejach Apostolskich 1:6-

7 oraz fakt, że nic się nie zmieniło od czasu, gdy wypowiedział te słowa, aby 

jakakolwiek organizacja mogła wiedzieć inaczej. 

§ 



192 

CZĘŚĆ ÓSMA 

Niezrozumienie przyszłości  

Izraela w Bożym zamyśle 

45 
Wczesne i późniejsze nauczanie 

Strażnicy na temat etnicznego Izraela 

Przez cały okres przywództwa Charlesa Taze Russella i część 

prezydentury Josepha F. Rutherforda Towarzystwo Biblijne i Traktatowe 

Strażnica prezentowało następujący pogląd: 

Znajdujemy wypowiedzi zarówno proroków, jak i apostołów, które wyraźnie 

wskazują, że w czasach restytucji Izrael jako naród będzie pierwszym spośród 

narodów, który dojdzie do harmonii z nowym porządkiem rzeczy; że ziemska 

Jerozolima zostanie odbudowana na swoich własnych hałdach, a ich ustrój 

zostanie przywrócony jak na początku pod rządami książąt lub sędziów (Iz. 1:26; 

Ps. 45:16; Jer. 30:18). 

Boski Plan Wieków, str. 294. 

Wykorzystanie teologii zastąpienia przez 

Towarzystwo Strażnica 

Pomimo tego pierwotnego uznania Izraela za nadal znajdujący się w 

Bożym zamierzeniu, publikacje Strażnicy od 1946 roku wyrażają całkowicie 

przeciwny pogląd na temat Izraela, a mianowicie, że wszystkie niespełnione 

proroctwa dotyczące cielesnego Izraela dotyczą tylko "duchowego Izraela", 

tj. chrześcijan. Pogląd ten nazywany jest teologią zastąpienia i w swojej 

skrajnej formie dotyczy nauczania, że Izrael jest trwale wykluczony z 

jakiejkolwiek przyszłej roli w Bożym zamierzeniu. Początkowe szczegóły 

prowadzące do tego nauczania zostały po raz pierwszy przedstawione około 

144 roku n.e. przez heretyka Marcjona z powodu jego nienawiści do 

wszystkiego, co żydowskie. Nauka ta została później rozwinięta i nauczana 

przez Orygenesa, a następnie rozwinięta przez Augustyna w połączeniu z jego 

alegoryczną interpretacją proroctw, z których wszystkie stały się wczesnym 



193 

ortodoksyjnym katolickim nauczaniem dotyczącym Izraela i stały się znane 

również jako supercesjonizm. 

DOMNIEMANA PODSTAWA TEGO NAUCZANIA 

Ponieważ w Ewangelii Mateusza 23:38 Jezus powiedział w odniesieniu do 

Izraela: "Twój dom jest dla ciebie opuszczony", Towarzystwo przyjęło, że oznacza 

to, iż nie ma dalszej przyszłości dla naturalnego Izraela w Bożym zamyśle. 

Tak więc Towarzystwo rozumie oświadczenie Jezusa jako nieodwołalny 

dekret rozwodowy, wskazujący, że Bóg nie jest już zainteresowany 

literalnym Izraelem ani nawet jego resztką. Jednak słowa Jezusa były tutaj 

skierowane do "uczonych w Piśmie (nauczycieli Prawa) i faryzeuszy"; innymi 

słowy do religijnych przywódców Izraela. Co więcej,  

Jezus mówił dalej: "Albowiem powiadam wam: Odtąd już mnie nie ujrzycie, dopóki 

nie powiecie: Błogosławiony, który przychodzi w imieniu Jehowy!" (Mat. 23:39). 

(Mat. 23:39). Rzeczywiście, użycie przez Jezusa wyrażenia "dopóki nie 

powiecie..." pozostawiło otwarte drzwi dla tych literalnych żydowskich 

przywódców religijnych do pokuty. Nie jest to więc nieodwołalny dekret 

rozwodowy, ale raczej stwierdzenie warunkowe. Jest to paralela do 

Jeremiasza 3:8, gdzie Bóg daje Izraelowi certyfikat rozwodu, ale w wersecie  

12 apeluje do niego, mówiąc: "Wróć, Izraelu odstępny 

...bo jestem lojalny...nie będę wiecznie żywił urazy". 

Dlaczego oświadczenie Jezusa nie było 

nieodwołalnym dekretem rozwodowym? 

Jak zauważa większość komentatorów, najbardziej naturalną 

kontekstualną interpretacją "domu" z Mateusza 23:38, o którym Jezus 

powiedział, że zostanie opuszczony przez uczonych w Piśmie i faryzeuszy, 

byłaby "świątynia". Metaforycznie może to również oznaczać utratę pozycji 

w łasce Bożej dla uczonych w Piśmie i faryzeuszy Obejmowałoby to inne 

zakony religijne, takie jak saduceusze, którym nie udało się "powiedzieć: 

'Błogosławiony, który przychodzi w imieniu Jehowy!'", a więc obejmowałoby 

wszystkie kolejne systemy religijne judaizmu aż do dnia dzisiejszego. Tak 

więc Jehowa rzeczywiście skończył z systemem religijnym Izraela 

pierwszego wieku z jego systemem ofiarniczym; ale to nie to samo, co Jego 

koniec z narodem żydowskim na zawsze. 

UWAGA: "Świadectwo rozwodu", które Jehowa dał Izraelowi (Iz. 50:1; Jer. 3:6-8), 

było przenośnią ich zerwanej relacji; jednak Jehowa wcześniej obiecał, że z czasem ta 

relacja z nimi zostanie odnowiona (Ozeasza 2:16, 19-20) i najwyraźniej została 

odnowiona przynajmniej do czasu późniejszych proroków. 

Dlaczego naturalny Izrael nie jest dziś ludem Bożym? 



194 

"Ciało ludu Bożego" składa się z jednostek, które są Mu wierne - 

począwszy od Abla, przez Noego, aż po Abrahama i wielu innych. Z czasem 

Bóg postanowił związać się z potomkami Abrahama poprzez Jakuba i dążył 

do zawarcia z nimi dwustronnego przymierza. Takie przymierze było po 

prostu kodycylem lub prawnym uzupełnieniem Przymierza Abrahamowego i 

było tymczasowe oraz miało na celu doprowadzenie Izraela do Mesjasza, a 

mianowicie Jezusa, aby mógł rozpocząć kolejny etap wypełniania Przymierza 

Abrahamowego. Podczas swojej służby Jezus porównał siebie do krzewu 

winnego, który wraz z ówczesnymi żydowskimi gałęziami tworzył "ciało 

ludu Bożego" (Jana 15:1-6); jednak każda z gałęzi mogła zostać usunięta, 

ponieważ nie przynosiła owoców. Później apostoł Paweł porównał "ciało ludu 

Bożego" do uprawianego "ogrodowego drzewa oliwnego", z którego 

niektóre żydowskie gałęzie mogły zostać "odłamane z powodu ich niewiary" 

i do którego niektóre pogańskie gałęzie mogły zostać zaszczepione (Rz 11:16-

22). 

NIEWIARA IZRAELA ODCINA ICH OD ŚWIATA 

Ponieważ większość Żydów odrzuciła własnego Mesjasza, żyli oni w 

niewierze. Tak więc jako naród utracili swój status ludu Bożego i w 

przeciwieństwie do nauczania dyspensacjonalizmu, nie uwierzyli. 

Narodowy Izrael nie odgrywa obecnie roli w tandemie z ciałem prawdziwych 

chrześcijan. Jezus wskazał na to, gdy powiedział Żydom: 

"Ale powiadam wam, że wielu ze wschodu i zachodu przyjdzie i zasiądzie do stołu 

z Abrahamem, Izaakiem i Jakubem w królestwie niebios; podczas gdy synowie 

królestwa zostaną wrzuceni w ciemność na zewnątrz. Tam będzie ich płacz i 

zgrzytanie zębów" (Mat. 8:11-12). 

Później Piotr potwierdził, że to "wrzucenie do ciemności na zewnątrz" 

miało dotyczyć niewierzących Żydów. Komentuje to następująco: 

"...Pismo Święte mówi: "Oto Ja [Jehowa] kładę na Syjonie kamień wybrany, 

drogocenny kamień węgielny i nikt, kto pokłada w nim wiarę, nigdy się nie 

zawiedzie" ...7b ale dla tych, którzy nie wierzą, "kamień, który odrzucili budujący, 

stał się głównym kamieniem węgielnym" i "kamieniem potknięcia i skałą 

zgorszenia". Potykają się, ponieważ są n i e p o s ł u s z n i słowu. W tym właśnie 

celu zostali ustanowieni" (1 Piotra 2:6-8). 

To z powodu bycia w Przymierzu Prawa Mojżeszowego Izrael został 

ukonstytuowany jako "lud Boży", a gdy przymierze to stało się nieaktualne, 

niewierzący Izrael stracił status "ludu Bożego". Zostało to zademonstrowane 

w chwili śmierci Jezusa, kiedy zasłona przed Świątnicą Najświętszą została 

rozdarta od góry do dołu. Od tego momentu poszczególni Żydzi musieli 

zaakceptować Mesjasza Jezusa, jeśli chcieli być częścią "ludu Bożego". 



195 

Kim jest "lud Boży" po złożeniu ofiary przez 

Jezusa? 

W Liście do Rzymian apostoł Paweł wyjaśnia nieco więcej na temat 

Bożego celu i tego, w jaki sposób wpisuje się w niego narodowy Izrael. Czyni 

to, posługując się ilustracją gałęzi odłamanych z naturalnego drzewa 

oliwnego, które być może zostaną z powrotem zaszczepione w przyszłości. 

Pyta więc pogańskich chrześcijan w Rzymie, których klasyfikuje jako 

pojedyncze gałęzie z dzikiego drzewa oliwnego: 

"Cóż więc? Izrael nie otrzymał tego, czego usilnie szukał, lecz otrzymali to 

wybrani. Reszta miała przytępioną wrażliwość ...17 Jeśli jednak niektóre gałęzie 

zostały odłamane, a ty, chociaż jesteś dziką oliwką, zostałeś zaszczepiony wśród 

nich i stałeś się uczestnikiem bogactwa oliwki 

korzeń, nie bądź wobec nich arogancki ...19 Powiesz wtedy: "Gałęzie zostały 

odłamane, abym mógł zostać zaszczepiony". To prawda! Z powodu braku wiary 

zostali odłamani, ale ty stoisz dzięki wierze. Nie bądźcie wyniośli, lecz bojaźliwi. 

Bo jeśli Bóg nie oszczędził naturalnych gałęzi, to i was nie oszczędzi". 
(Rzym. 11:7, 17, 19-21). 

Fakt, że Paweł mówi, że "Bóg nie oszczędził naturalnych gałęzi" Izraela, 

mówi nam, że uważał Żydów, jako niewierzący naród, za niebędących już 

częścią ludu Bożego. Niemniej jednak chrześcijańskie "ciało Chrystusa" nie 

"zastąpiło" na stałe poszczególnych Żydów. Powód tego wyjaśnia Paweł, 

mówiąc: 

"Oni [żydowskie gałęzie] również, jeśli nie pozostaną w swoim braku wiary, zostaną 

zaszczepieni; bo Bóg jest w stanie zaszczepić ich z powrotem. Jeśli bowiem wy 

[poganie] zostaliście wycięci z dzikiego z natury drzewa oliwnego i zaszczepieni 

wbrew naturze w ogrodowe drzewo oliwne, to o ileż bardziej ci, którzy są 

naturalnymi gałęziami, zostaną zaszczepieni z powrotem w swoje własne drzewo 

oliwne!". (Rzym. 11:23-24). 

Tak więc Przymierze Abrahamowe jest z tymi, którzy wierzą, a nie z tymi, 

którzy "pozostają w swoim braku wiary", czy to Żydami, czy poganami: "Nie 

wszyscy bowiem, którzy pochodzą od Izraela, są naprawdę "Izraelem"" (Rz 9:6). 

Tylko duchowy Izrael jest ludem Bożym od pierwszego 

wieku? 

Jest to duchowy Izrael, który stał się "wspólnotą Izraela", jak wyjaśnił 

Paweł: 

"Pamiętajcie więc, że kiedyś wy, poganie w ciele, zwani "nieobrzezaniem" przez 

to, co nazywa się obrzezaniem, które jest dokonywane w ciele rękami - 



196 

pamiętajcie, że byliście w tym czasie oddzieleni od Chrystusa, wyobcowani ze 

wspólnego bogactwa Izraela i obcy przymierzom obietnicy, nie mając nadziei i 

bez Boga na świecie. Ale teraz w Chrystusie Jezusie wy, którzy niegdyś byliście 

daleko, zostaliście przybliżeni przez krew Chrystusa. On sam bowiem jest naszym 

pokojem, który sprawił, że oboje staliśmy się jednym, i zburzył w swoim ciele 

rozdzielający mur wrogości, znosząc prawo przykazań wyrażone w obrzędach, 

aby stworzyć w sobie jednego nowego człowieka w miejsce dwóch, czyniąc w ten 

sposób pokój, i pojednać nas obu z Bogiem w jednym ciele przez krzyż, zabijając 

w ten sposób wrogość. A przyszedłszy, głosił pokój wam, którzyście daleko, i pokój 

wam, którzyście daleko". 

tych, którzy byli blisko. Przez Niego bowiem w jednym Duchu mamy przystęp do 

Ojca. Tak więc nie jesteście już obcymi i cudzoziemcami, lecz współobywatelami 

świętych i domownikami Boga, zbudowani na fundamencie apostołów i 

proroków, a kamieniem węgielnym jest sam Chrystus Jezus, w którym cała 

budowla, zespolona w jedno, rośnie w świętą świątynię w Panu. W Nim też 

jesteście budowani przez Ducha w mieszkanie dla Boga". 
(Efez. 2:11-21 ESV). 

Najwyraźniej Paweł nie ma na myśli, że naturalny, niewierzący Izrael, który 

odrzucił swojego Mesjasza, jest "wspólnotą Izraela", ponieważ nie jest "w 

Chrystusie". Tak więc termin "społeczność Izraela" odnosi się do ciała 

wierzących chrześcijan - początkowo Żydów, a później pogan: 

"Albowiem ani obrzezanie nie jest niczym, ani nieobrzezanie, lecz nowe 

stworzenie. Co się zaś tyczy tych wszystkich, którzy będą postępować zgodnie z 

tą regułą postępowania, niech będzie z nimi pokój i miłosierdzie, tak z Izraelem 

Bożym" (Gal. 6:15,16). 

Ponownie, Paweł nie odnosi się do niewierzącego Izraela, ale raczej do 

"Izraela Bożego" - ciała chrześcijan, które jest "nowym stworzeniem" i które 

składa się z duchowych Żydów: "My bowiem jesteśmy tymi, którzy mają 

prawdziwe obrzezanie, my, którzy pełnimy świętą służbę przez ducha Bożego i 

chlubimy się w Chrystusie Jezusie" (Flp 3:3) i "nie jest Żydem ten, kto jest nim na 

zewnątrz, ani obrzezanie nie jest czymś zewnętrznym, cielesnym. Ale ten jest Żydem, 

kto jest nim wewnątrz, a jego obrzezanie jest obrzezaniem serca przez ducha, a nie 

przez spisany kodeks" (Rz 2:28, 29). 

"LUD BOŻY" JEST TYLKO PRZEZ CHRYSTUSA 

Najwyraźniej tylko przez wiarę w Chrystusa można być częścią "ludu  

Bożego" (Gal. 3:26), a zatem "Izraela Bożego" i "społeczności Izraela". Jezus 

wyraźnie to powiedział: "Ja jestem drogą i prawdą, i życiem. Nikt nie przychodzi 

do Ojca inaczej, jak tylko przeze Mnie" (Jana 14:6), a Piotr podkreślił ten fakt, gdy 

powiedział nowo nawróconym Żydom, że "nie ma w nikim innym zbawienia, gdyż 

nie ma żadnego innego imienia pod niebem, danego ludziom, przez które moglibyśmy 

być zbawieni" (Dzieje Apostolskie 4:12). Tak więc od tego czasu każdy naturalny 



197 

Żyd musi przyjść do Boga przez Chrystusa, jeśli chce być częścią "ludu 

Bożego". 

§ 

46 
Strażnica posuwa się za daleko w 

stosowaniu teologii zastąpienia 

Funkcje kapłaństwa Izraela zostały przeniesione do 

"Izraela Bożego". 

Jak daleko posuwa się Nowy Testament w pokazywaniu zastosowania 

podejścia "teologii zastąpienia" do naturalnego Izraela po tym, jak Jezus 

zastąpił Stare Przymierze "Nowym"? Z pewnością Jezus jako Baranek Boży 

zastąpił żydowską świątynię i jej system ofiarniczy sobą jako nową świątynią 

i najwyższym kapłanem. Co więcej, apostoł Piotr wykazał później, że od 

pierwszego wieku chrześcijański "Izrael Boży" (Gal. 6:16) zastąpił naturalny 

Izrael jako nieprzerwana kontynuacja "ludu Bożego" pod względem funkcji 

kapłańskich pierwotnie przypisanych starożytnemu Izraelowi. Piotr 

oświadczył chrześcijanom, że: 

"[...] wy sami, jako żywe kamienie, jesteście budowani w dom duchowy, aby 

stanowić święte kapłaństwo, dla składania duchowych ofiar, przyjemnych Bogu 

przez Jezusa Chrystusa [...], rodzaj wybrany, królewskie kapłaństwo [...], 

abyście ogłaszali za granicą wspaniałości Tego, który was powołał z ciemności 

do cudownej swojej światłości. Nie byliście bowiem niegdyś ludem, lecz teraz 

jesteście ludem Bożym..." (1 Piotra 2:5, 9-10). 

Czy oznacza to jednak, że wszystko, co Biblia mówi o Izraelu, w tym 

proroctwa, zostaje przeniesione na chrześcijan? Czy ofiara Chrystusa była 

absolutnym końcem drogi dla cielesnego Izraela? 

Teologia całkowitego zastąpienia Izraela wykracza "poza to, co 

jest napisane" 

Z pewnością Paweł zacytował kilka proroctw z Pism Hebrajskich i 

zastosował je do zboru chrześcijańskiego, np. Księga Ozeasza 1:10 i 2:23 są 

cytowane w Liście do Rzymian 9:25, 26. Jednak Paweł, a następnie Piotr w 1 

Piotra 2: 5, 9, 10 byli natchnieni duchem Bożym podczas dokonywania tych 

zastosowań. Dlatego nikt inny nie ma prawa stosować 



198 

co zostało przepowiedziane odnośnie Izraela dla Chrześcijańskiego 

Zgromadzenia. W rzeczywistości te same proroctwa nie zostały odebrane 

naturalnemu etnicznemu Izraelowi, ale nadal czekają na dalsze wypełnienie 

w nich. 

Niestety, Towarzystwo przyjęło wersję teologii zastępczej najbardziej 

akceptowaną przez różne kościoły katolickie. Wersja ta naucza, że wszystkie 

liczne obietnice dane Izraelowi w Pismach Hebrajskich wypełniły się tylko w 

Zgromadzeniu Chrześcijańskim, a nigdy w Izraelu. Następuje więc 

uduchowienie lub alegoryzacja tych proroctw dotyczących przyszłego 

przywrócenia Izraela, tak że są one ponownie stosowane do zboru 

chrześcijańskiego. Problemy z tym poglądem są następujące: 

1. Chrześcijańskie Pisma Greckie wyraźnie nauczają, że Izrael i 

Chrześcijańskie Zgromadzenie różnią się od siebie i że jako "duchowy 

Izrael" Chrześcijańskie Zgromadzenie, powstając dopiero w pierwszym 

wieku, może przywłaszczyć sobie jedynie obietnice złożone 

bezpośrednio jemu, w tym te, które zostały już złożone przez 

chrześcijańskich pisarzy. Wszystkie one znajdują się w Chrześcijańskich 

Pismach Greckich i odnoszą się do Przymierza Abrahamowego 

ustanowionego przed istnieniem Izraela. 

2. Uduchowienie lub alegoryzacja tych proroctw jest częścią amilenijnego 

podejścia do proroctw, w przeciwieństwie do ugruntowanego 

przedtysiącletniego podejścia do Objawienia 20: 1-7, którego 

Towarzystwo poprawnie naucza. 

3. Paweł pokazuje w Rzymian 9 i 11, że odrzucenie literalnego Izraela jest 

tymczasowe, podczas gdy oni są w niewierze i "mają przytępione zmysły" 

(Rzym. 11:7) oraz że po powrocie Chrystusa "resztka... będzie zbawiona" 

(Rzym. 9:27), ponieważ w tym czasie przyjmą Chrystusa. 

4. Wiele obietnic, które Jehowa złożył Izraelowi, jest bezwarunkowych, 

ponieważ mógł przewidzieć, że resztka Izraela przyjmie Mesjasza po jego 

przyszłym powrocie. 

5. Obecne odrzucenie literalnego Izraela przez Boga jest warunkowe, 

zgodnie z Listem do Rzymian 11:23, 25, 26. Tak więc później wierzący 

Izraelici przywłaszczą sobie bezwarunkowe obietnice, które Bóg im 

złożył. 

6. Wreszcie, jeśli ktoś próbuje zastąpić słowo Izrael słowami Zgromadzenie 

Chrześcijańskie w Pismach Hebrajskich i w wielu z siedemdziesięciu 

siedmiu odniesień do Izraela w Chrześcijańskich Pismach Greckich, 

myśli stają się zbędne, a fragmenty stają się niezrozumiałe. 

ible. 



199 

PODWÓJNY STANDARD TEOLOGII ZASTĘPSTWA 

W swojej książce Dokumenty Starego Testamentu - czy są wiarygodne? 

Walter Kaiser ujawnia podwójny standard w najpowszechniej akceptowanej 

wersji teologii zastąpienia, gdy pyta: 

Jak zatem możemy usłyszeć Boga w prorokach... Niektórzy zdecydowali, 

że metoda "zastąpienia" może dostarczyć odpowiedzi, a mianowicie 

zastąpić nazwę "Izrael" we wszystkich pozytywnych miejscach, w 

których występuje, nową wartością "kościół". Nie jest to jednak żadne 

rozwiązanie, ponieważ wymaga napisania historii na nowo i jest 

sprzeczne nawet z Pawłowym oczekiwaniem, że Bóg jeszcze nie 

skończył z Izraelem (Rz 9-11). Jeszcze bardziej zawstydzające dla tej 

sugestii jest to, że decyduje się ona zastąpić kościół Izraelem tylko w tych 

miejscach, w których odniesienie do Izraela jest pozytywne, ale nie tam, 

gdzie jest negatywne. Ale jak może to być spójna hermeneutyka. s. 202. 

Tak jest w przypadku Towarzystwa Strażnica, które wielokrotnie stosuje 

pozytywne proroctwa o Izraelu do siebie i stosuje n e g a t y w n e proroctwa 

do kościołów chrześcijaństwa, które nazywają odstępczym "duchowym 

Izraelem". Dlaczego jednak Towarzystwo nie stosuje konsekwentnie 

wszystkich tych proroctw o "Izraelu" do siebie? 

Z pewnością nie ma biblijnych podstaw do stosowania któregokolwiek z 

tych proroctw do kogokolwiek innego poza literalnym Izraelem. 

Rzeczywiście, w ilustracji drzewa oliwnego Paweł pokazuje, że odcięte 

gałęzie mogą zostać z powrotem zaszczepione, mówiąc: "Oni także, jeśli nie 

pozostaną w swoim braku wiary, zostaną zaszczepieni, ponieważ Bóg jest w stanie 

zaszczepić ich z powrotem. Jeśli bowiem zostaliście wycięci z dzikiego z natury drzewa 

oliwnego i wbrew naturze zaszczepieni na drzewie oliwnym w ogrodzie, to o ileż 

bardziej ci, którzy są naturalnymi gałęziami, zostaną z powrotem zaszczepieni na 

swoim własnym drzewie oliwnym!". 

(Rzym. 11:23-24). 

PRZYKŁAD BEZWARUNKOWEJ OBIETNICY DLA IZRAELA 

"Duch Wszechwładnego Pana Jehowy spoczywa na mnie, ponieważ Jehowa 

namaścił mnie, abym głosił dobrą nowinę cichym. Posłał mnie, abym opatrzył 

skruszonych w sercu, abym ogłosił jeńcom wyzwolenie, a więźniom szeroko 

otworzył oczy,2 abym ogłosił rok życzliwości Jehowy" (Iz 61:1-2a). 

W Łukasza 4:18-19 Jezus cytuje ten fragment, ale tylko do punktu 

dotyczącego dobrej woli. Jednak fragment z Księgi Izajasza kontynuuje ze 

szczegółami dotyczącymi "dnia pomsty" i tego, że  

"odbudują starożytne ruiny", "odbudują zniszczone miasta", "zjedzą zasoby".  



200 

narodów", "posiadać podwójną część w swojej ziemi" i że Jehowa "sprawi, że 

sprawiedliwość i chwała wyrosną przed wszystkimi narodami". Oczywiście 

naturalna lektura tego fragmentu pokazuje, że wszystko to odnosi się do 

naturalnego etnicznego Izraela. Tak więc, kiedy Jezus cytuje Izajasza 61:1 i 

pierwszą połowę wersetu 2, pokazuje, że ta połowa wypełniła się w jego 

czasach jako "rok dobrej woli"; ale reszta Izajasza 61 miała się jeszcze 

wypełnić podczas i po "dniu pomsty". Oznacza to, że jakakolwiek teologia 

zastępcza, która włącza w to chrześcijan, z pewnością byłaby niewłaściwa. 

Dlatego w przyszłości nastąpi dosłowne odnowienie  

"zniszczonych miast" Izraela "w ich ziemi" z "radością do nieokreślonego czasu" i 

"kiełkowaniem sprawiedliwości". Wszystkie te wydarzenia mają nastąpić po 

pierwszym przyjściu Mesjasza (wersety 1 i 2a). Jednak żadna z tych rzeczy 

jeszcze się nie wypełniła. 

Błędnie zastosowane teksty dowodzą braku 

przyszłości dla naturalnego Izraela 

Rzymian 2:28, 29 

Czy słowa Pawła, że liczy się tylko bycie "duchowym Żydem" z "nasienia 

Abrahama" nie oznaczają, że Bóg na zawsze skończył z naturalnym Izraelem? 

ODPOWIEDŹ: Chociaż chrześcijanie są z pewnością duchowymi Żydami, nie 

wyklucza to naturalnego Izraela jako całości z nawrócenia się na wiarę w 

Jezusa w przyszłości. Jak wyżej, Rzymian 9-11 pokazuje, że istnieje 

przyszłość dla "Izraelitów według ciała". Najwyraźniej w momencie 

nawrócenia Izraela "według ciała" każda jednostka staje się wierzącym w 

Jezusa jako Mesjasza. 

Mateusza 21:43 

"Dlatego powiadam wam: Królestwo Boże będzie wam zabrane, a dane narodowi 

wydającemu jego owoce". 

ODPOWIEDŹ: Tutaj Jezus nie mówił do wszystkich Żydów, ale tylko do 

żydowskich przywódców religijnych do tego czasu. Tak więc, Nowy 

Międzynarodowy Komentarz Biblijny (str.1143) stwierdza, że: "Królestwo 

zostanie odebrane nieposłusznym przywódcom żydowskim; odrzucenie przez 

nich proroków i Syna czyni ich odpowiedzialnymi za sąd". 

Praktyczny zarzut: Ziemia nie będzie wystarczająco 

duża dla nowej populacji 

ODPOWIEDŹ: Obszar ziemi okupowany obecnie przez Izrael jest stosunkowo 

niewielki 



201 

w porównaniu z ogromnym obszarem obiecanym Abrahamowi i jego 

potomkom (Rdz 15:18). Oprócz tego pełnego obszaru ziemi, Bóg obiecał 

dalszą ekspansję, mówiąc: "Uczyń miejsce namiotu twego obszerniejszym  
(...) bo rozciągniesz się na prawo i na lewo. Twoje potomstwo weźmie w posiadanie 

narody i zamieszka w opuszczonych miastach" (Iz. 54:2, 3). (Zobacz także Pwt 32:8, 

9). 

§ 

47 
Proroctwa dla Izraela nie powinny być 

domniemane 

Alegoria jest figurą retoryczną, a alegoryzowanie czegoś oznacza 

nadawanie temu ukrytego znaczenia - znaczenia innego niż jego naturalne 

znaczenie. Z pewnością Biblia zawiera pewne alegorie, np. List do Galacjan 

4:21-31. Jednak to Augustyn, najwcześniejszy wiodący teolog kościoła 

katolickiego, zaczął przekształcać liczne proroctwa dotyczące narodu 

izraelskiego w alegorie, tak aby wszystkie one były stosowane do "Izraela 

Bożego", tj. chrześcijan. 

Jezus nie alegoryzował naturalnego Izraela 

Kiedy Jezus powiedział: "Przy powtórnym stworzeniu, gdy Syn człowieczy 

zasiądzie na swym chwalebnym tronie, wy, którzy poszliście za mną, zasiądziecie na 

dwunastu tronach sądząc ("rządzić" Moffatt) dwanaście pokoleń Izraela" (Mat. 19:28), 

odnosił się do naturalnego Izraela. Rzeczywiście, ponieważ dotyczy to 

wydarzeń na początku Tysiąclecia, nie ma powodu, aby uduchawiać to 

stwierdzenie. Prawie wszyscy komentatorzy postrzegają to jako proste 

odniesienie do literalnych dwunastu plemion Izraela. W rzeczywistości, gdy 

uczniowie zapytali:  

"Panie, czy w tym czasie przywracasz królestwo Izraelowi?" (Dzieje Apostolskie 1:6), 

Jezus nie powiedział im, że pytają o niewłaściwy temat, a jedynie, że nie 

powinni znać czasu przywrócenia królestwa Izraelowi. 

Co więcej, w swoim wielkim proroctwie na Górze Oliwnej Jezus mówił o 

dosłownej świątyni podczas ataku na dosłowną Jerozolimę, co musi zatem 

dotyczyć dosłownych Żydów. Jest to zgodne z 

z proroctwami czasów ostatecznych z Zachariasza 12 i 14. 



202 

Łukasz nie alegoryzował naturalnego Izraela 

Od początku Ewangelii Łukasza, w której opisane jest wszystko, co 

doprowadziło do narodzin Mesjasza, nie alegoryzował on żadnego ze 

szczegółów, ale powiedział: "Ten będzie wielki i będzie nazwany Synem Najwy ż 

szego, a Jehowa Bóg da mu tron Dawida, jego ojca, i będzie panował jako król nad 

domem Jakuba na wieki, a jego królestwu nie będzie końca" (Łukasza 1:32, 33). Z 

pewnością żaden Żyd ani chrześcijanin w pierwszym wieku nie wyobrażał 

sobie, że tron Dawida miałby znajdować się gdziekolwiek indziej niż w 

literalnej Jerozolimie; ale raczej Bóg mówi: "Po tych rzeczach powrócę i 

podniosę namiot Dawida, który runął; odbuduję jego ruiny i przywrócę go do 

pierwotnego stanu" (Dzieje Apostolskie 15:16). Odbudowa ta jest odniesieniem do 

Amosa 9:11 dotyczącego literalnej Jerozolimy, a zatem rzeczy odnoszących 

się do literalnego Izraela, jak omówiono powyżej. W rzeczywistości Piotr 

odnosi się do tego dosłownego przywrócenia, ponieważ dla Jezusa  

"Niebo musi trzymać to w sobie aż do czasu przywrócenia wszystkich rzeczy, o których 

Bóg mówił przez usta swoich świętych proroków w dawnych czasach" (Dz 3:21). Tak 

więc, ze wszystkich ponad stu proroctw w Pismach Hebrajskich, to 

przywrócenie ewidentnie będzie dotyczyło literalnego Izraela. 

Paweł nie alegoryzował naturalnego Izraela 

Paweł jasno stwierdza, że Izrael nie został na stałe odrzucony przez Boga, 

gdy zadaje retoryczne pytanie, mówiąc: "Pytam więc: czy Bóg nie o d r z u c i ł 

swego ludu? W żadnym r a z i e ! Bo i ja jestem Izraelitą, z potomstwa Abrahama, z 

pokolenia Beniamina. Bóg nie odrzucił swego ludu, który najpierw rozpoznał 

("poznał" w większości wersji)" (Rz 11:1-2 NWT). Fakt, że Paweł wspomina o 

plemieniu Beniamina, wskazuje, że odnosi się do naturalnego etnicznego 

Izraela, a w rzeczywistości komentarze pokazują również, że odnosi się to do 

etnicznej tożsamości narodowej, czyli tego samego narodu, o którym Paweł 

mówi: "bo to z powodu nadziei Izraela mam ten łańcuch wokół s i e b i e " (Dz 28:20). 

Tak więc, kiedy Paweł uznaje, że "chociaż liczba synów Izraela może być jak 

piasek morski, tylko resztka będzie zbawiona" (Rzym. 9:27), nie wyobraża sobie, że 

jest to alegoria i odnosi się do chrześcijan! 

Naturalny Izrael potyka się o Jezusa jako 

Mesjasza 

W komentarzach Pawła na temat Izraela w Liście do Rzymian 11 nigdy 

nie alegoryzuje on tego, ale pyta: "Cóż więc? Tej rzeczy, której Izrael usilnie szuka, 

nie otrzymał, ale otrzymali ją wybrani. Reszta miała przytępione zmysły" (Rz 11:7). 

Tak więc, chociaż w pierwszym wieku istniała resztka, nie wypełniła ona 

wszystkich proroctw dotyczących ostatecznego celu Izraela. Paweł 

kontynuuje więc swój komentarz słowami:  



203 

"Chcę powiedzieć tak: Czy to potknięcie miało doprowadzić do ich [naturalnego 

Izraela] ostatecznego upadku? Nie ma o tym m o w y ! Wręcz przeciwnie, ich upadek 

przyniósł zbawienie poganom, aby pobudzić ich do zazdrości. A jeśli ich upadek 

okazał się wielkim zyskiem dla świata, a ich utrata okazała się wielkim zyskiem dla 

pogan, o ileż większy zysk nadejdzie, gdy wszystko zostanie im przywrócone ... 15Skoro 

ich odrzucenie oznaczało pojednanie dla świata, czy wiesz, co będzie oznaczać ich 

ponowne przyjęcie? Nic innego jak życie z martwych!" (Rzym. 11:11-12, 15 NJB, a 

także Ezechiela 37:1-14). Paweł kontynuuje z dużym pozytywnym nastawieniem 

do naturalnego Izraela, stwierdzając, że: 

"Oni [naturalny Izrael] również, jeśli nie pozostaną w swoim braku wiary, zostaną 

wszczepieni [do drzewa oliwnego]; bo Bóg jest w stanie wszczepić ich z 

powrotem. ...25b Częściowe przytępienie zmysłów przyszło na Izraela, dopóki nie 

przyjdzie ("pełnia" KIT - nie "pełna liczba") ludzi z narodów, i w ten sposób [Gk. 

houtos "w ten sposób" lub "tak"] cały Izrael zostanie zbawiony. Tak jak jest 

napisane: "Wybawiciel wyjdzie z Syjonu i odwróci bezbożne praktyki od Jakuba" 

(Rzym. 11:23, 25-26). 

Próbując udowodnić, że wersety te mówią o duchowym Izraelu, Towarzystwo 

wiele mówi o greckim słowie houtos, które oznacza "w ten sposób" lub "w 

ten sposób". Z pewnością są to całkowicie poprawne tłumaczenia. Nie 

wspierają one jednak interpretacji Towarzystwa, ponieważ kontekst 

"otępienia" Izraela jest taki, że "poganie wejdą". Jest tu więc pewna 

sekwencja. 1) Naturalny Izrael zostaje uśpiony. 2) Poganie zostają 

zgromadzeni do chrześcijaństwa. 3) Po powrocie Chrystusa resztka 

naturalnego Izraela pokutuje, uznaje Jezusa za Mesjasza (Zach. 12:10, 11) i 

zostaje z powrotem wszczepiona w "drzewo oliwne" prawdziwego Izraela 

(Rzym. 11:16-24), tak że "cały Izrael będzie zbawiony". 

NOWE PRZYMIERZE 

Obiecane Nowe Przymierze dla "domu Izraela" (Jer. 31:31) zostało 

zastosowane do tych, którzy stali się chrześcijanami (Łuk. 22:20). Czy 

oznacza to, że obietnica ta nigdy nie zostanie udzielona naturalnemu 

Izraelowi? Nie! Od przyszłego czasu zbiorowej pokuty "całego Izraela" i 

przyjęcia 

Mesjasza, oni również zostaną wprowadzeni do Nowego Przymierza. 

§ 



204 

48 
Pełne przywrócenie Izraela nie 

nastąpiło ze starożytnego Babilonu 

Kiedy Izrael zgromadził się do ziemi obiecanej po wyjściu z Egiptu, nie 

było to w rzeczywistości przywrócenie, ponieważ Izrael jako naród nigdy 

wcześniej nie zajmował ziemi Kanaan. W rzeczywistości historia biblijna 

pokazuje, że pierwsze przywrócenie Izraela nastąpiło po 539 r. p.n.e., kiedy 

Żydzi zostali uwolnieni z Babilonu; jednak było to tylko niewielkie 

wypełnienie wielu proroctw zapisanych w Pismach Hebrajskich. 

Rzeczywiście, całkowite wypełnienie tych proroctw jest wciąż przyszłością, 

tak jak w słowach Izajasza, że: 

"W owym dniu Jehowa po raz drugi wyciągnie swą rękę, aby odzyskać resztkę 

swego ludu, która pozostała z Asyrii, z Egiptu, z Patros, z Kusz, z Elamu, z 

Szinaru, z Hamat i z wysp morskich. Da znak narodom i zgromadzi rozproszonych 

z Izraela, i rozproszonych z Judy zgromadzi z czterech krańców ziemi" (Iz. 11:11-

12). 

Tak więc drugi raz, jak zauważono w Izajasza 11:11, nastąpi w czasie 

powrotu Mesjasza. Co więcej, to pełne ponowne zgromadzenie Izraela o b e j 

m i e ich duchowe przywrócenie, jak przepowiedziano w Jeremiasza 24: 7, 

gdzie Jehowa mówi: "powrócą do mnie całym swoim sercem". 

Jednak powrót Żydów z Babilonu w 538 r. p.n.e. wyniósł tylko 50 000, 

podczas gdy zdecydowana większość pozostała na miejscu. Niemniej jednak 

ci powracający wygnańcy pozostawali w niskim stanie duchowym, co 

wymagało ciągłego zachęcania ich przez przywódców do odbudowy miasta i 

świątyni (Ezdrasza 9:1-4; Neh. 5:1-9; 13:7-11, 23-29). Poza krótkim okresem 

Machabeuszy Izrael pozostawał pod obcą dominacją aż do zniszczenia 

Jerozolimy w 70 roku n.e.. Naukowiec Robert Shank komentuje to 

następująco: 

Proroctwa o przywróceniu pozostały w dużej mierze niespełnione 

podczas odbudowy po niewoli pod rządami Zerubbabela. Modlitwa 

Nehemiasza (Neh. 1:5-11) nie została w pełni wysłuchana w powrocie 

małej resztki w jego czasach, ponieważ obiecany powrót ma objąć cały 

Izrael (Pwt 30:3, 4, Rz 11:26). Aż do przyjścia Mesjasza i Jego Królestwa, 

s. 79. 

Przyszłe ponowne zgromadzenie Izraela będzie  

powszechne i nastąpi w Czasie Końca. 



205 

W przeciwieństwie do bardzo ograniczonego przywrócenia z Babilonu i 

podobnie jak w przypadku wielu narodów wymienionych w Izajasza 11:1112, 

również wiele proroctw pokazuje, że przyszłe przywrócenie Izraela nastąpi z 

wielu różnych krajów. Już w czasach Mojżesza Izrael był ostrzegany, że 

nieposłuszeństwo Jehowie doprowadzi do ich niewoli w wielu krajach, ale 

także do późniejszego przywrócenia z tych krajów, ponieważ: 

"Wtedy Jehowa, twój Bóg, sprowadzi z powrotem twoich jeńców, okaże ci 

miłosierdzie i zgromadzi cię ze wszystkich ludów, do których rozproszył cię 

Jehowa, twój Bóg. Nawet jeśli twój lud zostanie rozproszony aż po krańce 

niebios, stamtąd Jehowa, twój Bóg, zgromadzi cię i sprowadzi z powrotem. 

Jehowa, twój Bóg, wprowadzi cię do ziemi, którą wzięli w posiadanie twoi 

ojcowie, i posiądziesz ją; i sprawi, że będzie ci się dobrze powodziło, i rozmnoży 

cię bardziej niż twoich ojców "(Pwt 30: 3-5). 

Znacznie później Jeremiasz zapisał, że Jehowa powiedział do Izraela: "I 

zgromadzę waszych jeńców i zbiorę was ze wszystkich narodów i miejsc, do których 

was rozproszyłem" (Jer. 29:14), a w proroctwie Ezechiela Jehowa mówi: "Gdy 

sprowadzę ich ["jeńców" werset 25] z powrotem od narodów i zbiorę ich z ziem ich 

wrogów" (Ezech. 39:27). Faktem jest, że deportacje Izraela przez Asyryjczyków 

i Judy przez Babilończyków nie obejmowały ich rozproszenia do "wszystkich 

narodów", a powrót nastąpił tylko z Babilonu. Jednak znacznie późniejsze 

inwazje Rzymian w 70 r. i 135 r.  

n.e. doprowadziły do rozproszenia Żydów po "wszystkich narodach". Co 

więcej, powrót został przepowiedziany w czasie końca. 

"W końcowej części dni zrozumiecie to. 31:1"W owym czasie - oświadcza Jehowa 

- stanę się Bogiem dla wszystkich rodzin Izraela, a oni staną się moim ludem" ...8 

Sprowadzę ich z ziemi północnej.  

Zgromadzę ich z najodleglejszych zakątków ziemi". 
(Jer. 30:24b-31:1, 8). 

Podobnie Ozeasz podaje dalsze proroctwo o przywróceniu, mówiąc:  
"Potem lud Izraela powróci i będzie szukał Jehowy, swego Boga, i Dawida, swego 

króla; i przyjdą z drżeniem do Jehowy i do jego dobroci w końcowej części dni" 

(Ozeasza 3:5). Tak więc profesor hebraistyki A. B. Davidson mówi nam, że: 

Każdy prorok przepowiada powrót Izraela do jego ziemi w dniach 

ostatecznych. W ostatecznym stanie Królestwa Bożego na ziemi lud 

ponownie zamieszka w swoim starożytnym dziedzictwie. Ta idea 

proroków z pewnością musi być traktowana dosłownie, jeśli chcemy 

zrozumieć, co mają na myśli. 

Przywrócenie Izraela nastąpi dopiero po powrocie Mesjasza 



206 

Ten główny czynnik jest pokazany przez Jeremiasza, gdy odnosi się do 

króla Dawida jako przodka przyszłego Mesjasza: 

"Spójrz! Nadchodzą dni" - oznajmia Jehowa - "kiedy wzbudzę Dawidowi 

sprawiedliwy szczep [Mesjasza]. A król będzie panował i okazywał wnikliwość 

oraz strzegł sprawiedliwości i prawości na ziemi. Za jego dni Juda będzie 

ocalony, a Izrael będzie bezpieczny. (...) Jehowa (...), który sprowadził potomków 

domu Izraela z ziemi północnej i ze wszystkich ziem, do których ich rozproszyłem" 

(Jer. 23:5-6, 8). 

Istnieje wiele innych proroctw w Pismach Hebrajskich, które pokazują, że 

resztka naturalnego Izraela ma przyszłość w Bożym zamyśle. Znajdują się 

one w: Izajasza 60:1-14; Jeremiasza 16:15-21, 25:29b-33; 32:37-41; 

Ezechiela 28:25, 26; Joela 3:1, 2, 12-14; Amosa 9:11-15; i Zachariasza 

2:1012). Chociaż proroctwo Amosa zostało napisane ok. 800 r. p.n.e., wciąż 

się nie wypełniło. W Dziejach Apostolskich 15:16-18 uczeń Jakub zastosował 

słowa Amosa 9:11 i 12 do przyszłego wieku mesjańskiego, dostosowując 

słowa: "W owym dniu" do "po tych rzeczach [tj. po tym, jak poganie również 

staną się ludem Bożym] powrócę". Większość komentatorów rozumie to jako 

odniesienie do przyszłego zgromadzenia Izraela. Namiot Dawida 

prawdopodobnie odnosi się do Domu Dawida, nad którym Mesjasz będzie 

panował, a Edom reprezentuje wszystkich poprzednich wrogów Izraela. 

Proroctwa o przywróceniu w Księdze Zachariasza nie 

mogły dotyczyć powrotu ze starożytnego Babilonu w 537 r. 

Zachariasz napisał swoją księgę w 518 r. p.n.e., około dwadzieścia lat po 

tym, jak Żydzi opuścili Babilon, co sprawia, że jego proroctwa o 

przywróceniu mają inne i późniejsze wypełnienie: 

"Tak mówi Jehowa: 'Powrócę na Syjon i zamieszkam w Jerozolimie; a Jerozolima 

będzie nazywana miastem prawdy i górą Jehowy wojsk, świętą górą'". ...7 "Oto 

wybawiam mój lud z ziem na wschodzie i na zachodzie. I sprowadzę ich, i 

zamieszkają w Jerozolimie; i staną się moim ludem" (Zach. 8:3, 7-8). 

Podobne proroctwa dotyczące przyszłości naturalnego etnicznego Izraela 

znajdują się w Księdze Zachariasza 8:11-13 i 10:8-12. Z pewnością wszystkie 

wyżej wymienione proroctwa z Pism Hebrajskich są pełne dosłownych 

stwierdzeń odnoszących się do przyszłości Izraela. Dlatego nie można 

niekonsekwentnie brać na przykład części Izajasza 60 i twierdzić, że należy 

je przekształcić w alegorię lub uduchowić. Tak więc, patrząc wstecz na 

Jeremiasza 32: 37, 40-41, widzimy dosłowne przyszłe wypełnienie, w 

którym Jehowa mówi: 



207 

"Tutaj zgromadzę ich ze wszystkich ziem, do których ich rozproszę w moim 

gniewie, w mojej złości i w wielkim oburzeniu [...]. 40 I zawrę z nimi wieczne 

przymierze, że nie odwrócę się od czynienia im dobra, i mocno zasadzę ich w tej 

ziemi w wierności z całego serca i z całej duszy". 

Tylko literalni Izraelici zostali rozproszeni przez Jehowę; a jednak nie może 

to odnosić się do przywrócenia po 538 r. pne, ponieważ Jehowa nie zawarł z 

nimi "wiecznego przymierza", "że nie odwrócę się od czynienia im dobrze". 

Jest to oczywiste z faktu, że Rzymianie zniszczyli Jerozolimę w 70 roku n.e.. 

Co więcej, to nie w 538/7 r. p.n.e. Jehowa zasadził "ich w tej ziemi w 

prawości", ponieważ Rzymianie deportowali prawie milion Żydów. 

Najwyraźniej pełne przywrócenie naturalnego Izraela jest jeszcze 

przyszłością, kiedy Mesjasz Jezus powróci. 

§ 

CZĘŚĆ DZIEWIĄTA 

Dalsze błędne 
interpretacje 

49 
Błędne interpretacje dotyczące 

Jezusa 

Czy Jezus stał się synem zrodzonym z 

Ducha podczas chrztu? 

Termin "spłodzić" lub "stać się ojcem" jest używany dosłownie lub w 

przenośni w Chrześcijańskich Pismach Greckich. Najczęściej używa się go w 

odniesieniu do dosłownego ojcostwa dziecka, tak jak w przypadku genealogii 

Jezusa zapisanej w rozdziale 1 Ewangelii Mateusza. Spłodzenie ma również 

leksykalną definicję "spowodować istnienie". Jest ono używane w przenośni 



208 

w odniesieniu do chrześcijan, gdy zaczynają oni istnieć duchowo - są wtedy 

nazywani spłodzonymi z ducha. 

W całym Piśmie Świętym termin "spłodzić" jest używany w odniesieniu 

do Jezusa zarówno w sensie dosłownym, jak i przenośnym. Zostało ono 

zastosowane do jego dosłownego przyjścia na świat w łonie Marii, jak 

zapisano w Łukasza 1:35 w wypełnieniu Psalmu 2 poprzez częściowy cytat. 

Następnie Łukasz powtórzył ten Psalm w Dziejach Apostolskich 13:33 i 

prawdopodobnie miał na myśli to samo dosłowne spłodzenie Jezusa w łonie 

Maryi (patrz UWAGA). Również autor Listu do Hebrajczyków używa terminu 

"jednorodzony" w odniesieniu do dosłownego spłodzenia Izaaka przez 

Abrahama. Następnie mamy do czynienia z nowymi narodzinami chrześcijan, 

a zatem jest to użycie przenośne (1 Jana 5:1). Ale w odniesieniu do spłodzenia 

Jezusa, Komentarz Burtona Coffmana mówi: 

Boże uznanie dla Jego Syna było dobitne przy okazji Jego chrztu; ale 

Jezus był jednorodzonym Synem od swego poczęcia; i ponownie, przez 

zmartwychwstanie, Bóg ogłosił Go Synem Bożym z mocą. Rz 1:4. 

Użycie terminu "narodzić się na nowo", który lepiej wyraża się jako "narodzić 

się z góry", pojawia się w rozmowie Jezusa z Nikodemem (J 3). Jednak użycie 

tego terminu do udowodnienia, że Jezus musiałby zostać spłodzony z ducha, 

jest niewłaściwe, ponieważ Jezus już był "narodzony z góry"  



209 

przy jego poczęciu przez ducha świętego (Łk 1:35). Nie potrzebował 

adopcji. Był już Synem Bożym, podobnie jak Adam w chwili stworzenia (Łk 

3:38). Podobnie jak Adam, Jezus był bezgrzeszny, co uznał Jan  

Chrzciciel, nazywając Jezusa "barankiem Bożym, który gładzi grzech świata". 

Ponadto Jan próbował odwieść Jezusa od chrztu (Mt 3:14), ponieważ uznał, 

że Jezus nie musiał "narodzić się z wody i ducha" (J 3:5). On już narodził się z 

Boga (1 Jana 5:18) i był Synem Bożym od urodzenia (Łukasza 1:32, 35). 

(Łukasza 1:32, 35). Zstąpienie ducha na Jezusa miało, według Jana 1:31-34, 

przede wszystkim umożliwić Janowi zidentyfikowanie "tego, który chrzci w 

duchu świętym", a tym samym "objawienie Jezusa Izraelowi". 

WNIOSEK: Deklaracja Boga: "Ten jest Syn mój umiłowany" dobitnie 

świadczyła o uznaniu przez Niego Jezusa za swego Syna w chwili jego 

narodzin, ale nie mówi nic o tym, że Jezus stał się spłodzony z ducha 

podczas swego chrztu, jak naucza Strażnica. Niemniej jednak, chociaż stanie 

się synami Bożymi jest niezbędne dla wszystkich innych, którzy chcieliby 

"ujrzeć królestwo Boże". 

UWAGA: W Dziejach Apostolskich 13:33 NWT oddał greckie słowo anastasis jako 

"zmartwychwstały". Jednakże Słownik teologiczny wyrazów Nowego Testamentu 
s. 122 pokazuje, że anastasis ma również "ogólne znaczenie niezwiązane ze 

zmartwychwstaniem (a) Czasownik jest używany do wychowywania dzieci... itd." Tak 

więc w Dziejach Apostolskich 13:33 greka mówi tylko "wzbudzony" i nie mówi 

"wzbudzony z martwych". Zmieniłoby to zastosowanie Psalmu 2, który nie wspomina 

o zmartwychwstaniu, z proroctwa o powołaniu Mesjasza na króla do stania się Synem 

dopiero po zmartwychwstaniu. Znany uczony F.F. Bruce wykazuje, że werset 33 

stanowi wypełnienie wersetu 23, który obiecuje, że Bóg pośle Mesjasza, tj. "wzbudzi 

go", wprowadzając go na arenę ludzkiej historii; podczas gdy werset 34 (Gk. de) 

dotyczy zmartwychwstania Jezusa, kiedy Bóg wzbudził go z martwych, a na ten fakt 

dostarczony jest inny tekst dowodowy ". A.T. Robertson mówi: ""wskrzesił Jezusa" 

nie odnosi się do zmartwychwstania, ale do posłania Jezusa". Również Komentarz IVP 

mówi: "wskrzesił Jezusa" - wprowadzając go na arenę ludzkiej historii - Bóg wypełnił 

to, co obiecał ojcom. Żydzi i wczesny kościół przyjęli Psalm 2 mesjanistycznie ". 

............................................................................................. 

Jezus był "Chrystusem" i "Synem" w chwili swoich 

narodzin, a nie dopiero od momentu chrztu. 

Chociaż jako niemowlę jest oczywiste, że Jezus nie mógł działać jako 

Chrystus/Mesjasz, Syn Boży, to jednak w rzeczywistości był Chrystusem od 

czasu swoich narodzin, jak wynika z obwieszczenia anioła Gabriela: 

"W mieście Dawida narodził się wam Zbawiciel, którym jest Chrystus" (Łk  

2:11). Następnie, po narodzinach Jezusa, pobożnemu Symeonowi  



210 

"duch święty objawił, że nie u j r z y śmierci, zanim nie zobaczy Chrystusa" (Łk 2:26), 

po czym był on w stanie trzymać Jezusa w ramionach. Najwyraźniej więc 

Jezus był Chrystusem od swoich narodzin. 

JEZUS ZOSTAJE POTWIERDZONY JAKO SYN BOŻY PODCZAS CHRZTU 

Towarzystwo Strażnica naucza, że Jezus stał się Chrystusem i Synem  

Bożym dopiero podczas chrztu. Opiera się to na tłumaczeniu N W T 

"zatwierdziłem cię" w Mateusza 3:17, Marka 1:11 i Łukasza 3:21, tak jakby 

był to czas zatwierdzenia Jezusa, aby stał się Synem Bożym, ale w 

sprzeczności z oświadczeniami Łukasza 2:11 i 26. Jednak Kingdom 

Interlinear Translation z greki oddaje te zwroty jako "... w którym znalazłem 

upodobanie" (Mat. 3:17) i "... w tobie dobrze myślałem" (Marka 1:11 i Łukasza 

3:21). Prawie wszystkie inne przekłady oddają te wyrażenia podobnie, np. "w 

którym mam upodobanie" (ESV) i "w tobie mam upodobanie" (REB). Nie chodziło 

więc o to, że Jezus otrzymał od Boga specjalne uznanie i został nazwany 

"Synem Bożym" lub "Chrystusem" dopiero po swoim chrzcie. Niemniej 

jednak Jezus otrzymał boskie namaszczenie jako "Syn Boży" podczas chrztu, 

co potwierdziło, że już od urodzenia był Chrystusem, który miał teraz 

rozpocząć swoją publiczną służbę. 

"SYN BOŻY Z MOCĄ" PODCZAS ZMARTWYCHWSTANIA 

Kolejny etap mesjaństwa jako Syna Bożego nastąpił dla Jezusa po jego 

zmartwychwstaniu, ponieważ teraz stał się nieśmiertelną istotą "w mocy", a 

więc był teraz Synem Bożym w szczególnym sensie: "który z mocą został 

ogłoszony Synem Bożym ("Synem Bożym w mocy" KIT) według ducha świętości 

poprzez zmartwychwstanie" (Rz 1:3, 4 NWT). Większa jasność jest tutaj widoczna 

w następujących wersjach, które oddają Rz 1:4 jako:  

"ogłoszony (ustanowiony) Synem Bożym z (w) mocy" (NASB, ESV, NAB, NRSV, NKJ, 

NJB). W sumie Pismo Święte podaje trzy etapy potwierdzania Jezusa jako 

"Syna Bożego": 

▪ W chwili jego narodzin 

▪ Publicznie podczas swojego chrztu 

▪ Podczas Jego zmartwychwstania jako Mesjasza z mocą. 

............................................................................................. 

Czy Jezus umarł na palu czy na krzyżu? 

Chociaż nie jest to istotna kwestia, ponieważ liczy się to, że Jezus umarł 

za ludzkość, Towarzystwo Strażnica promuje ideę, że Jezus został stracony na 

pionowym palu, a nie na czymś z poprzeczną belką, jak jest to przedstawiane 

we wszystkich innych przekładach Nowego Testamentu. Aby zrozumieć tę 

kwestię, musimy rozważyć t ł o żydowskiej metody egzekucji, a następnie 

rzymskiej metody egzekucji. 



211 

Po pierwsze, powieszenie nie było jednym z ustawowych żydowskich 

sposobów skazania przestępcy na śmierć. Zgodnie z Miszną: "Sąd miał prawo 

wymierzyć cztery rodzaje kary śmierci: ukamienowanie, spalenie, ścięcie i 

uduszenie" (Sanh.7.1). Powieszenie na pionowym palu nakładano po śmierci 

ofiary w wyniku ukamienowania, jako pokaz dla innych kary za poważne 

przestępstwo, ale tylko do zmroku. W przeciwieństwie do tego rzymską 

metodą egzekucji było ukrzyżowanie. Jednak pod okupacją Izraela wieszanie 

i ukrzyżowanie zaczęto utożsamiać. Józef Flawiusz pisze więc, że: "Nawet 

złoczyńcy skazani na ukrzyżowanie są zdejmowani i grzebani przed 

zachodem słońca". 

Greckie słowo Stauros odnosi się do "pala zatopionego w ziemi w pozycji 

pionowej; do jego górnej części często przymocowywano poprzeczkę", 

zgodnie z Leksykonem grecko-angielskim Bauera. Ponadto, The New 

International Dictionary of the New Testament stwierdza w odniesieniu do 

stauros, że jest to "narzędzie tortur, być może w znaczeniu łacińskiego 

patibulum, belka poprzeczna ułożona na ramionach....an narzędzie egzekucji 

w tej samej formie pionowego pala i belki poprzecznej o tej samej długości"; 

podczas gdy Xylon to: "drewno, kawałek drewna" według Vine's Expository 

Dictionary of New Testament Words. 

Dowody historyczne i archeologiczne wskazują, że Rzymianie wykonywali 

egzekucje więźniów na krzyżu. W rzeczywistości osoba, która miała zostać 

stracona, zwykle niosła patibulum do miejsca, w którym stos był już 

zamocowany pionowo. Następnie kładziono go i przybijano lub 

przywiązywano do patibulum, które ostatecznie podnoszono i przywiązywano 

do pala. Na podstawie współczesnych eksperymentów wydaje się najbardziej 

prawdopodobne, że krzyż miał kształt litery T; przy czym dwa główne 

elementy zostały wycięte w kształcie wpustu i czopa, a następnie patibulum 

zostało osadzone na szczycie słupka. 

Drzeworyt Justusa Lipsiusa przedstawia piętnaście osób straconych na 

krzyżach i tylko jedną bez belki poprzecznej z komentarzem, że: "W krzyżu 

Pańskim były 4 kawałki drewna: pionowa belka, poprzeczka, pień drzewa 

(kawałek drewna) umieszczony poniżej i tytuł (napis) umieszczony powyżej". 

W 1968 r. otwarto grób z czasów Chrystusa, w którym odkryto pierwsze 

szczątki ukrzyżowanego mężczyzny. Artykuł na ten temat 

ukazał się w 1985 r. w Biblical Archaelogical Review autorstwa pana 

Tzaferisa, niechrześcijanina, który stwierdził, że: 

Pod koniec 1st  wieku p.n.e. Rzymianie przyjęli ukrzyżowanie jako 

oficjalną karę dla nie-Rzymian... Po biciu, pozioma belka (patibulum) 

została umieszczona na ramionach skazańca, który rozpoczął marsz na 

miejsce egzekucji.... Aby przedłużyć agonię, rzymscy kaci opracowali 

dwa narzędzia, które utrzymywały ofiarę przy życiu na krzyżu przez 

dłuższy czas. Jednym z nich było małe siedzisko przymocowane do 



212 

przedniej części krzyża. Zarówno Ireneusz, jak i Justyn opisują krzyż 

Jezusa jako mający 5 kończyn, a nie 4; piątym był prawdopodobnie 

sedile. str. 48-49. 

BIBLIJNY OBRAZ EGZEKUCJI JEZUSA 

Jeszcze bardziej nieprawdopodobne jest to, że Jezus został stracony z 

rękami skierowanymi do góry i razem na palu, są słowa Tomasza z Jana  

20:25: "Chyba że zobaczę na jego rękach odcisk gwoździ i w e t k n ę palec w odcisk 

gwoździ...". To mówi nam, że Tomasz wiedział, że więcej niż jeden gwóźdź 

został użyty w rękach Jezusa, co byłoby mało prawdopodobne, gdyby Jezus 

miał obie ręce razem, jak pokazano na rysunkach Strażnicy. Co więcej, 

Mateusza 27:37 mówi, że: "...wywiesili też nad jego głową oskarżenie przeciwko 

niemu, na piśmie: 'To jest Jezus, król żydowski'". Tak więc, gdyby ramiona Jezusa 

zostały uniesione nad jego głową, zasłoniłyby słowa na znaku. Gdyby jednak 

znak był umieszczony wyżej, Mateusz powiedziałby "nad jego rękami 

umieścili oskarżenie przeciwko niemu", a nie rzeczywiste słowa "nad jego 

głową umieścili oskarżenie przeciwko niemu". W połączeniu z powyższymi 

informacjami sytuację tę lepiej tłumaczy fakt, że do egzekucji Jezusa użyto 

krzyża. 

............................................................................................. 

Towarzystwo Strażnica 

Pozbył się prawdziwego Jezusa 

Ta bardzo poważna kwestia wynika z tego, że Towarzystwo Strażnica 

błędnie rozumie znaczenie 1 Piotra 3:18, że Chrystus "został ożywiony w duchu". 

Tak więc Towarzystwo Strażnica proponuje, aby Jezus zmartwychwstał jako 

niematerialna nieśmiertelna istota duchowa - Michał Archanioł, a nie jako 

nieśmiertelny człowiek. Nie jest to jednak zgodne z  

Chrześcijańskimi Pismami Greckimi (patrz rozdziały od 1 do 4). Bycie 

"ożywionym w duchu" oznacza życie w nowej, przekształconej egzystencji, 

wolnej od ograniczeń i słabości naturalnego człowieka. 

życie, ale jednak jako nieśmiertelny człowiek z duchowym (nie duchowym) 

ciałem, które nie może ulec rozkładowi i jest z mocą i chwałą (1 Kor. 15:42- 

45). Rzeczywiście, kiedy Jehowa złożył pierwszą obietnicę  

d o t y c z ą c ą potomstwa niewiasty w Księdze Rodzaju 3:15, jest 

oczywiste, że to potomstwo niewiasty miało być człowiekiem, a nigdy 

archaniołem po obu stronach jego istnienia na z i e m i . Po pierwsze, Jezus 

jest obecnie pośrednikiem wszystkich prawdziwych chrześcijan, a mimo to 

Paweł opisuje go jako "człowieka" (2 Tm 2:5), a nie jako istotę duchową, czyli  

Michała. Po drugie, termin "Syn Człowieczy" odnosi się do człowieka, który 

w przyszłości zasiądzie na swoim tronie, aby sądzić narody (Mat. 25:31-32) 

na początku Tysiąclecia. 



213 

Tak więc, z powodu błędnego nauczania Strażnicy, że Jezus rzekomo 

zmartwychwstał jako istota duchowa, powstaje poważny problem, co stało się 

z jego fizycznym ciałem, które zostało złożone w grobie? Strażnica 

odpowiada, że Jehowa po prostu się go pozbył. Jednak biblijna rzeczywistość 

jest taka, że Jezus został wskrzeszony jako namacalny, fizyczny, ale 

nieśmiertelny człowiek, a mimo to Strażnica się go pozbyła! 

§ 

50 
Różne błędne interpretacje 

Czy ONZ jest "obrzydliwą rzeczą, która 

powoduje spustoszenie"? 

Towarzystwo Strażnica twierdzi, że w latach 1920-1940 Liga Narodów 

pełniła rolę "obrzydliwości, która powoduje spustoszenie", o której wspomina 

Jezus w Ewangelii Mateusza 24:15 ("obrzydliwość" lub "świętokradztwo" w 

większości innych przekładów). Stało się tak, ponieważ Liga Narodów 

promowała pokój na świecie, a jeden z duchownych twierdził, że jest to 

Królestwo Boże na ziemi. Jednak po tym, jak Liga Narodów przestała istnieć, 

Organizacja Narodów Zjednoczonych została powołana do życia w 1945 roku 

i przejęła tę rolę jako "obrzydliwość, która powoduje spustoszenie" w 

nauczaniu Strażnicy. Jest jednak niemożliwe, aby ta postać antychrysta 

pojawiła się na scenie światowej aż do chwili obecnej z następujących 

powodów: 

WYDARZENIA, KTÓRE MUSZĄ NASTĄPIĆ W SZYBKIEJ KOLEJNOŚCI 

Uderzająca zmiana tempa w prognozie Jezusa w Mateusza 24:15 jest 

sygnalizowana przez słowo "dlatego" na początku tej sekcji, które mocno 

wiąże tę sekcję z "końcem" w poprzednim wersecie. W tej drugiej głównej 

sekcji Mateusza 24 wymienione są następujące wydarzenia w kolejności: 

1) Zbezczeszczenie świątyni (Mat. 24:15), gdy Jerozolima jest atakowana 
(Łukasza 21:20). 

2) Chrześcijanie muszą uciec w góry (Mat. 24:16-18). 

3) Rozpoczyna się wielki ucisk (Mat. 24:20-22). 



214 

4) Fałszywi chrystusowie i fałszywi prorocy dokonują cudów (Mat. 24:23-

28). 

5) Są znaki na słońcu, księżycu i gwiazdach, ryk morza i ucisk na ziemi (Mat. 

24:29, Łuk. 21:25 i nast.). 

6) Powrót Chrystusa w mocy i chwale (Mat. 24:30). 

Wszystkie te wydarzenia są ze sobą ściśle powiązane przez wielokrotne 

użycie przez Jezusa greckiego przysłówka tote, który oznacza "wtedy" lub "w 

tym czasie", dając w ten sposób myśl o natychmiastowości. Tote występuje 

siedem razy w tej części dyskursu z Anioła. Tak więc, po stwierdzeniu: "Gdy 

więc ujrzycie obrzydliwość, która powoduje spustoszenie" (Mat. 24:15) lub "Gdy 

ujrzycie Jerozolimę otoczoną wojskami, wiedzcie, że przybli ż y ł o się jej spustoszenie" 

(Łuk. 21:20), kolejność wydarzeń jest następująca: 

"Niech więc ci, którzy są w Judei, zaczną uciekać w góry". 

(Mat. 24:16). " " (Mat. 24:21). 

"Jeśli więc ktoś wam powie: Patrzcie, oto Chrystus" (Mat. 24:23). 

"I wtedy ukaże się na niebie ("niebie" NASB) znak Syna Człowieczego" (Mat. 24:30a). 

"Wtedy plemiona ziemi będą bić się w płaczu". 

(Mat. 24:30b). "...a 

potem pośle aniołów i zgromadzą wybranych jego z czterech stron świata" (Mk 13:27). 

To ścisłe powiązanie w czasie tych wydarzeń oznacza, że jeśli "znak Syna 

Człowieczego" jest jeszcze przyszłością, to tak samo jest ze wszystkimi 

poprzednimi wydarzeniami. Oznacza to zatem, że "obrzydliwość, która 

powoduje spustoszenie" jeszcze się nie pojawiła, a zatem nie może być  

ONZ. 

Jeśli "rzeczą, która powoduje spustoszenie" była ONZ od 1945 r. (lub Liga 

Narodów od 1920 r.), to chrześcijanie w Judei uciekliby w tym czasie w góry, 

a wielki ucisk i powrót Chrystusa nastąpiłyby wkrótce potem. Ten ścisły 

związek wydarzeń jest również wzmocniony słowami Jezusa w wersecie 29: 

"Zaraz po ucisku owych dni słońce się z a ć m i " itd. To się jeszcze nie wydarzyło. 

Wszystko to identyfikuje tę część dyskursu z Anioła od wersetów 15-31 

jako sekwencję szybko następujących wydarzeń "czasu końca", które mają 

zostać zakończone w stosunkowo krótkim czasie krótszym niż 3,5 roku, jak 

opisano szczegółowo w księgach Daniela i Objawienia. Nie uwzględnia to p 

o j a w i e n i a się "obrzydliwości, która powoduje spustoszenie" w 1920 roku 

- około 99 lat temu, ani Organizacji Narodów Zjednoczonych około 74 lat 

temu. 

............................................................................................. 



215 

Czy 24 starszych z Księgi Objawienia reprezentuje chrześcijan? 

Książka Towarzystwa Strażnica zatytułowana Revelation-Its Grand 

Climax at Hand przedstawia 24 starszych jako symbol rzekomych literalnych 

144 000 "Izraela Bożego", a mianowicie wieloetnicznych namaszczonych 

chrześcijan. Wierzy w to również wiele innych grup, które opowiadają się za 

fałszywą teorią zmartwychwstania przed uciskiem. Poniższa analiza 

pokazuje, że 24 starszych jest inną grupą niż "ciało Chrystusa" i 

najprawdopodobniej są istotami duchowymi. Po pierwsze, ponieważ 24 

starszych w Objawieniu 5 śpiewa o chrześcijanach, nie mogą oni być 

chrześcijanami. Fragment ten informuje nas, że: 

"...dwudziestu czterech starszych upadło przed barankiem, a każdy z nich miał 

harfę i złote czasze pełne kadzidła. (Kadzidło oznacza modlitwy świętych.) I 

zaśpiewali nową pieśń, mówiąc: 'Ty (...) kupiłeś lud dla Boga z każdego plemienia 

i języka, i ludu, i narodu, i uczyniłeś ich królestwem i kapłanami dla naszego 

Boga (...)'". (Obj. 5:8-10). 

Jednak wczesne nieporozumienie wynikało z tego, że KJV błędnie 

przetłumaczył tę frazę jako: "Uczyniłeś nas królestwem", przez co wydaje się, 

że 24 starszych śpiewało o sobie. Jednak wszystkie współczesne tłumaczenia 

oddały to jak powyżej w NWT. Prawidłowe tłumaczenie "uczyniłeś ich..." 

pokazuje rozróżnienie między śpiewakami jako "śpiewającymi nową pieśń", tj. 

24 starszymi i "świętymi", tj. chrześcijanami.  

Tak więc scenariusz dotyczy 24 starszych 

ofiarując "modlitwy świętych", a tych 24 starszych to śpiewacy pieśni o 

kapłanach naszego Boga, czyli chrześcijanach. Dlatego 24 starszych nie 

symbolizuje chrześcijan. Word Biblical Commentary wyjaśnia, że: "8c "(które 

są modlitwami ludu Bożego)". To wyrażenie, podobnie jak w w. 6, jest 

interpretacyjnym połyskiem lub nawiasowym wyjaśnieniem dodanym przez 

autora ". W harmonii z tym faktem Moffatt oddaje wersety 8 i 9 jako: 

"Czterech i dwudziestu prezbiterów [starszych]  upadło przed barankiem, każdy 

ze swoją harfą i złotymi czaszami pełnymi kadzidła (tj. pełnymi modlitw świętych), 

śpiewając nową pieśń: ...". 

Wyjaśnia to, że to nie "święci" śpiewają w tym przypadku, ale mówi się tutaj 

o dwóch różnych grupach. 

SPRZECIW 

Można to odnieść tylko do namaszczonych chrześcijan, ponieważ:  

"Wokół tronu były 24 trony, a na tych tronach ujrzałem siedzących 24 starszych 

odzianych w białe szaty, a na ich głowach złote korony" (Obj. 4:4). To noszenie 

koron jest dokładnie tym, co zostało obiecane chrześcijanom (1 Kor. 9:25) i 

zasiadanie na tronach, tak jak chrześcijanie opisani w Objawieniu 20:4. 



216 

ODPOWIEDŹ: 

Chociaż jest pewne, że chrześcijanie będą rządzić jako królowie i 

zasiadać na tronach (2 Tym. 2:12, Obj. 20:4), to jest również oczywiste, że 

istnieją anielskie władze, które są również postrzegane jako zajmujące trony, 

a zatem byłyby godne koron. Są to: "[...] rządy i zwierzchności w okręgach 

niebieskich" (Efez. 3:10), opisane również jako "stworzone w niebiosach [...] 

rzeczy niewidzialne, czy to trony, czy panowania, czy rządy, czy zwierzchności" (Kol. 

1:16), ponieważ Jezus "wstąpił do nieba, a aniołowie i zwierzchności, i władze 

zostały mu poddane" (1 Piotra 3:22). Tak więc z tych fragmentów Pisma 

Świętego wynika, że nie ma powodu, by sądzić, że  

Objawienie 4:4 nie może odnosić się do istot duchowych. Jeśli chodzi o 

tych 24 starszych z Objawienia 4:4 jako ubranych w białe szaty, Pismo  

Święte również często pokazuje aniołów noszących jasne białe szaty, 

ponieważ są oni również sprawiedliwi (Jana 20:12; Dzieje Apostolskie 1:10). 

Fakt ten nie jest więc dowodem na to, że 24 starszych musi symbolizować 

chrześcijan. 

Co więcej, w Objawieniu 11:16-18 24 starszych jest oddzielonych od 

chrześcijańskich "świętych" (werset 18). Również w Objawieniu 14:1-5 starsi 

są wymienieni jako oddzielni od grona 144 000 żydowskich  

chrześcijan "pierwocin". W tym przypadku "starsi" są częścią 

publiczności. Fakt, że zarówno 24 starszych (w 5:8, 9), jak i 144 000 (w 

14:2,3) śpiewają "nową pieśń", wskazuje po prostu, że 144 000 również 

nauczyło się tej nowej pieśni w późniejszym czasie. Co więcej, "głos, który 

słyszałem" był tylko "jak harfa harfiarzy (KIT)", więc jest to po prostu opis 

ich głosu. Co więcej, 24 starszych w całym objawieniu nigdy nie zostało 

pokazanych jako pochodzących z ziemi, podobnie j a k 144 000 i wielka 

rzesza. 

............................................................................................. 

Czy Adam i Ewa kiedykolwiek zmartwychwstaną? 

Insight on the Scriptures Vol. 2 stwierdza, że: "Pod Prawem rozmyślny 

morderca nie mógł być odkupiony. Adam przez swoje rozmyślne 

postępowanie sprowadził śmierć na całą ludzkość, a zatem był mordercą. (Tak 

więc poświęcone życie Jezusa nie może być przyjęte przez Boga jako okup za 

grzesznika Adama" (s. 736). Tak więc pogląd Towarzystwa jest taki, że Adam 

nie zmartwychwstanie i jest już wiecznie zniszczony. Jednak na tej podstawie 

żadne umyślne morderstwo nie byłoby objęte ofiarą Jezusa. Może to 

oznaczać, że król Dawid, który był odpowiedzialny za zabójstwo Uriasza, nie 

zostanie objęty okupem, a więc nie zmartwychwstanie. Oznacza to również, 

że wiele osób, które zostały Świadkami Jehowy, a wcześniej popełniły 

morderstwo, nie zostanie objętych ofiarą okupu. 

ADAMOWI MOŻNA WYBACZYĆ 



217 

W nauczaniu Towarzystwa o unicestwieniu Adama nie wzięto pod uwagę 

pewnych czynników charakteru Boga, zwłaszcza gdy ktoś żałuje za swoje 

grzechy. Rzeczywiście, w swoim liście Jakub stwierdza zasadę, że 

"miłosierdzie triumfuje nad sądem" (Jk 2:13). Również Paweł, składając 

świadectwo przed ludźmi z Antiochii Pizydyjskiej, powiedział: 

"Niechże wam tedy będzie wiadome, bracia, że przez tego jednego jest wam 

zwiastowane odpuszczenie grzechów i że ze wszystkich rzeczy, od których nie 

mogliście być uznani za winnych przez Prawo Mojżeszowe, każdy, kto wierzy, jest 

uznany za winnego przez tego jednego" (Dzieje Apostolskie 13:38, 39). 

Chociaż w tomie Insight Towarzystwo próbuje umieścić Adama pod Prawem 

Mojżeszowym, w rzeczywistości nie podlegał on temu Prawu. Jednak nawet 

gdyby podlegał Prawu jako morderca, powyższy fragment pokazuje, że pod 

warunkiem, że uwierzyłby w Jezusa jako Mesjasza, otrzymałby "przebaczenie 

grzechów" i zostałby "uznany za niewinnego". Z konieczności musiałby 

zmartwychwstać, aby mieć możliwość przyjęcia Chrystusa. 
UWAGA: Kiedy 1 Jana 3:15 mówi, że "żaden zabójca nie ma w s o b i e życia wiecznego", 

odnosi się to oczywiście do osoby, która utrzymuje morderczą postawę, co jest 

wyraźnie niezgodne z posiadaniem życia wiecznego, a nie do kogoś, kto popełnił 

morderstwo, za które później żałuje. 

CZY ADAM RZECZYWIŚCIE BYŁ MORDERCĄ? 

Chociaż to przez Adama grzech, a tym samym śmierć, zostały 

wprowadzone na świat (Rzym. 5:12), to jednak Adam nigdy nie jest określany 

w Piśmie Świętym jako morderca/zabójca. Jednak Jezus w  

Ewangelii Jana 8:44 mówi, że "diabeł (...) był mordercą, gdy zaczął". Tak więc 

Pismo Święte wydaje się obwiniać szatana jako umyślnego mordercę rasy 

ludzkiej, a Adama jako słabe, uległe i nieco błędne narzędzie szatana. 

Rzeczywiście, nigdzie w Piśmie Świętym Adam nie jest bezpośrednio 

nazwany mordercą. Rzeczywiście, z kilku punktów widzenia nie ma powodu, 

aby wyobrażać sobie, że ofiara Chrystusa nie miałaby zastosowania do 

Adama i Ewy. 

UWAGA: Chociaż 1 Tymoteusza 2:1 4 mówi, że Adam nie został zwiedziony, jest to 

w kontekście wskazania, że to Ewa została bezpośrednio skonfrontowana z szatanem, 

a więc bezpośrednio przez niego zwiedziona. Tak więc według ISBE Vol. 1: "Paweł 

nie zaprzecza, że Adam został zwiedziony, ale mówi tylko, że nie został bezpośrednio 

zwiedziony" s. 49. 

............................................................................................. 

Czy James 5: 14-16 dotyczy 

choroby duchowej? 

Dla wielu Świadków Jehowy może wydawać się dziwne, że zdecydowana 

większość chrześcijan postrzega fragment z Listu Jakuba 5:14-16 jako 



218 

dotyczący dosłownej choroby fizycznej i jej leczenia. Fragment ten brzmi 

następująco: 

"Czy jest wśród was ktoś chory? Niech wezwie do siebie starszych zboru i niech 

się modlą nad nim, polewając go oliwą w imieniu Jehowy. A modlitwa wiary 

uzdrowi chorego i Jehowa go wskrzesi. Ponadto, jeśli popełnił grzechy, zostaną 

mu wybaczone. Dlatego otwarcie wyznawajcie sobie nawzajem grzechy i módlcie 

się jedni za drugich, abyście zostali uzdrowieni. Błaganie sprawiedliwego ma 

potężny skutek". 

W sekcji komentarzy w Komentarzu Biblijnym do Słowa Ralph P. 

Martin wyjaśnia: 

Greckie słowa asthenei`n i kamnein są lepiej rozumiane jako odnoszące 

się do przypadków chorób fizycznych ... Ponadto, soozein (Marka 5:23, 

28, 34; 10:52; Jana 11:12) i egeirein (Marka 1:31; 2:9-12; 9:27; Mat. 9:5-

7; Dzieje Apostolskie 3:7) mogą być użyte do opisania kogoś, kto został 

uzdrowiony z choroby fizycznej. 

"Jeśli popełnił grzechy, zostaną mu wybaczone". 

Chociaż nie ma ścisłego zrównania choroby i grzeszności 

(zaprzeczenie, które sięga Księgi Hioba; por. Jana 9:1-3; 11:4), Jakub 

pozostawia otwartą możliwość, że niektóre choroby są związane z 

grzechem. Użycie imiesłowu doskonałego sugeruje moc przeszłych 

grzechów, które wpływają na obecną sytuację cierpiącego. 

Konsekwencją może być ciągłe poczucie winy lub choroba, która 

utrzymuje się pomimo modlitwy o uzdrowienie. Jeśli choroba jest 

związana z grzechem, prośba o przebaczenie grzechu (wyznanego 

zarówno Bogu, jak i poszkodowanemu) doprowadzi do uzdrowienia. 

16a "Wyznawajcie więc sobie nawzajem grzechy i módlcie się jedni za drugich, 

abyście zostali uzdrowieni". 

Wyznanie grzechu było więc ewidentnie konieczne, jeśli miało nastąpić 

uzdrowienie. Obecna forma rozkazująca sugeruje, że Jakub wymaga, 

aby spowiedź stała się powtarzającym się działaniem. Praktyka 

publicznej spowiedzi była ważna dla judaizmu i wczesnego kościoła... 

Słowo "uzdrawiać" - z wyjątkiem sytuacji, gdy jest częścią cytatów z 

OT (np. Iz 53:6; 1 P 2:24) - jest zawsze używane w NT w odniesieniu 

do uzdrawiania chorób fizycznych. Jest to zgodne z powyższą 

interpretacją kontekstu wersetów 14-16. Obecny werset sugeruje 

zbiorową oprawę modlitwy o uzdrowienie, która różni się od 

napomnienia, aby pozyskać tylko modlitwy starszych w w. 14. Davids 

uważa, że "Jakub ... świadomie uogólnia, czyniąc z konkretnego 

przypadku z 5:14-15 ogólną zasadę medycyny prewencyjnej". Mówiąc, 

że członkowie kościoła inni niż starsi mogą brać udział w posłudze 



219 

modlitwy wstawienniczej (która jest skuteczna; zob. 5:16b), autor 

pokazuje, że modlitwa, a nie osoba (tj. nie starsi), jest kanałem, przez 

który przekazywana jest Boża moc uzdrawiania. Przemawia to 

przeciwko poglądowi, że 5:14 odnosi się do "uzdrowienia" jako 

duchowego charyzmatu. Co więcej, chociaż starsi są nadal 

odpowiedzialni za modlitwę wstawienniczą w imieniu chorych (5:14), 

tekst tutaj rozszerza się, aby uczynić modlitwę i spowiedź, a więc 

odpowiedzialność duszpasterską "przywilejem i odpowiedzialnością" 

wszystkich w zborze. Dokładne ustawienie tego duszpasterskiego 

przypomnienia będzie widoczne w 5: 19-20. 

16b  "Modlitwa  sprawiedliwego  jest  bardzo  potężna  w 

 swej skuteczności". 

James ... szybko wskazuje, że taka moc nie jest ograniczona do 

specjalnej klasy elitarnych "charyzmatyków". Nie ma wybranej grupy 

chrześcijan (np. starszych lub nauczycieli), którzy mieliby monopol na 

skuteczną modlitwę. 

W rzeczywistości słowo użyte w wersecie 14 odnosi się do każdego, kto 

jest "chory". Odczytywanie tego jako odnoszącego się do choroby duchowej 

jest bardzo nienaturalne. Nawet jeśli wzywani są ludzie duchowi, to 

"modlitwa wiary" jest istotnym czynnikiem pomagającym choremu w 

powrocie do zdrowia fizycznego. Fakt, że wzywa do siebie starszych 

wskazuje, że leży na łóżku chorego. Choroba może być nawet spowodowana 

grzechem danej osoby, ale to nie zmienia jej w chorobę wyłącznie duchową. 

............................................................................................. 

Czy przez trzy i pół roku głoszono wyłącznie  

Żydom? 

To nauczanie Towarzystwa Strażnica jest utrzymywane w celu 

dostosowania się do błędnej historiozbawczej nauki, że 70 tygodni Daniela 

dobiegło końca w pierwszym wieku naszej ery. Nauka ta głosi, że połowa 70th  

tygodnia miała miejsce, gdy Jezus umarł w 33 r. n.e., a druga połowa tygodnia 

trwała przez kolejne trzy i pół roku, aż Korneliusz i jego rodzina, jako pierwsi 

poganie, nawrócili się w 36 r. n.e. Jednak w słowach Jezusa ani apostołów nie 

ma nic, co potwierdzałoby taką naukę. W rzeczywistości wkrótce po swoim 

zmartwychwstaniu Jezus nakazał coś zupełnie przeciwnego, mówiąc: 

"Idźcie więc i czyńcie uczniami wszystkie narody, chrzcząc je w imię Ojca i Syna, 

i Ducha Świętego, ucząc je zachowywać wszystko, co wam przykazałem" (Mat. 

28:19, 20). 



220 

Nic w Piśmie Świętym nie wskazuje na to, że Jezus określił czas rozpoczęcia 

głoszenia Ewangelii poganom. Zapis w Dziejach Apostolskich pokazuje, że 

bardzo wcześnie zaczęto głosić Samarytanom (Dzieje Apostolskie 8:5) w 

wyniku prześladowań Saula, który rozproszył uczniów z Jerozolimy. Ponadto 

prorocze cele 70th  tygodnia nie zostały jeszcze osiągnięte. (Zobacz proroctwa 

związane z powrotem Jezusa). Co więcej, jeśli chodzi o drugą połowę 70th  tygodnia, 

nie można tego dopasować do nawrócenia Korneliusza, ponieważ Pismo 

Święte nie podaje skali czasowej określającej, kiedy to wydarzenie miało 

miejsce, co uniemożliwia datowanie go na 36 rok n.e., jak robi to 

Towarzystwo. ............................................................................................. 

Do kogo Paweł zwrócił się o usunięcie 

ciernia w ciele - do Jehowy czy do Jezusa? 

powiedzia 

ł Paul: 

"Trzy razy błagałem Pana o to [jego cierń w ciele w wersecie 7b], aby ode mnie 

odszedł. Lecz On rzekł do mnie: "Wystarczy ci mojej niezasłużonej łaskawości, bo 

moc moja w słabości się doskonali". Najchętniej więc będę się chlubił z moich 

słabości, aby moc Chrystusa pozostała nade mną jak namiot" (2 Kor. 12:8-9). 

Najwyraźniej "Panem", o którym tu mowa, nie jest Jehowa, jak w nauczaniu  

Towarzystwa Strażnica, ale Chrystus, który był tym, który stanął przed 

Pawłem na drodze do Damaszku i który później powołał Pawła do swojej 

służby. Odniesienie Pawła do tego, który mówi o "mojej mocy", jest 

ewidentnie "mocą Chrystusa". Dlatego to Chrystus mówi: "Wystarczy ci 

mojej niezasłużonej łaskawości; albowiem moc moja w słabości się 

doskonali". Prawie wszyscy komentatorzy uznają ten fakt. 

............................................................................................. 

Czy wszyscy, którzy nie są Świadkami 

Jehowy, zginą w Armagedonie? 

W swojej próbie udowodnienia nauki, że tylko ci, którzy są ochrzczonymi 

Świadkami Jehowy (głównie "drugie owce") przetrwają w Tysiącleciu, 

Towarzystwo odwołuje się do 2 Tesaloniczan 1: 6-10, który stwierdza, że: 

"Bierze to pod uwagę, że jest sprawiedliwe ze strony Boga, aby odpłacić uciskiem 

tym, którzy czynią ucisk dla was. Ale wy, którzy cierpicie ucisk, otrzymacie ulgę 

wraz z nami podczas objawienia się Pana Jezusa z nieba wraz z jego potężnymi 

aniołami w płonącym ogniu, gdy dokona pomsty na tych, którzy nie znają Boga 

i tych, którzy nie są posłuszni dobrej nowinie o naszym Panu Jezusie. Ci właśnie 

zostaną poddani sądowej karze wiecznego zniszczenia przed Panem i przed 

chwałą Jego mocy, w czasie, gdy przyjdzie, aby być uwielbionym w łączności ze 

swoimi świętymi". 



221 

Fragment ten dotyczy intensywnych prześladowań podczas przyszłego 

wielkiego ucisku, który nastąpi tuż przed "objawieniem się Pana Jezusa z 

nieba" i "w czasie, gdy przyjdzie, aby być uwielbionym". Wtedy wielu będzie 

odmówić "poznania Boga" i "posłuszeństwa dobrej nowinie o naszym 

Panu Jezusie". Wewnętrzny kontekst tego fragmentu dotyczy "tych, którzy 

przysparzają wam ucisku" - chrześcijan. Tak więc "ci, którzy nie znają Boga" 

i "nie są posłuszni dobrej nowinie o naszym Panu Jezusie" to "ci, którzy 

sprawiają ucisk" chrześcijanom w tym przyszłym czasie i którzy nie uznają 

Boga poprzez odrzucenie powracającego Jezusa jako wyznaczonego przez 

Boga Króla i ogłoszonego na całej ziemi przez anioła, który ma "wieczną dobrą 

nowinę do ogłoszenia" (Obj. 14:6). Jednak zamiast opierać się wersji "dobrej 

nowiny" Strażnicy, będą oni opierać się bardzo oczywistej prawdziwej 

"dobrej nowinie" dotyczącej widzialnego powrotu Jezusa, a tym samym 

bezpośrednio sprzeciwiać się Królestwu Bożemu. Ci są przedstawieni w 

przypowieści Jezusa o dziesięciu minach: 

"Ale jego obywatele znienawidzili go i wysłali za nim grupę ambasadorów, aby 

powiedzieli: 'Nie chcemy, aby ten człowiek został królem nad nami' ...26 'Ja 

[Jezus] powiadam wam ...27 przyprowadźcie tu tych moich wrogów, którzy nie 

chcieli, abym został królem nad nimi, i zabijcie ich przede mną'" (Łukasza 19:14, 

26, 27). 

Według Objawienia 19:19-21 wrogami Jezusa będą Dzika Bestia 

(Antychryst), Fałszywy Prorok, ich armie i wielu zwolenników. Dosłowne 

stwierdzenia Objawienia podają przybliżoną liczbę jednej trzeciej lub nawet 

połowy światowej populacji, która zostanie zniszczona w tym czasie. st To 

nadal pozostawiłoby ponad 4 miliardy ocalałych w oparciu o statystyki 

populacji z początku XXI wieku. 

TO "NARODY" BĘDĄ RZĄDZONE 

Biblia nigdy nie mówi o zniszczeniu absolutnie wszystkich narodów. W 

rzeczywistości w Tysiącleciu śmiertelne narody będą dziedzictwem Jezusa i 

chrześcijan, którzy do tego czasu otrzymają nieśmiertelność. Obietnica ta 

obejmuje utrzymywanie niechrześcijańskich narodów pod kontrolą, 

jednocześnie napominając je, by służyły Bogu: 

"Proś Mnie, abym dał ci narody w dziedzictwo i krańce ziemi w posiadanie. 

Rozbijesz je żelaznym berłem i roztrzaskasz na kawałki jak kawałek ceramiki. 

Więc teraz, wy królowie, okażcie wnikliwość; przyjmijcie poprawkę, wy sędziowie 

ziemi. Służcie Jehowie z bojaźnią i radujcie się z drżeniem. Czcijcie syna, bo 

inaczej Bóg się oburzy i zginiecie z drogi. Bo Jego gniew szybko się rozpali. 

Szczęśliwi są wszyscy, którzy się w nim schronili" (Ps. 2:8-12). 

W Objawieniu apostoł Jan słyszy podobną naukę, a mianowicie, że: "Temu, który 

zwycięży i wypełni moją wolę do końca, dam władzę nad narodami -27 ten 'będzie 



222 

panował nad nimi berłem żelaznym i rozbije je na kawałki jak ceramikę' - tak jak ja 

otrzymałem władzę od mojego Ojca" (Obj. 2:26-27 NIV). 

Nie ma sensu mówić, że będą rządzić innymi chrześcijanami żelazną rózgą. 

Tak więc nauczanie Strażnicy zawodzi, gdy mówi, że po Armagedonie przy 

życiu pozostaną tylko Świadkowie Jehowy. Oczywiście poszczególni ŚJ 

mogą pochodzić z prawie każdego narodu, ale to nie czyni z nich całych 

"narodów"! Podobnie jak w Psalmie 2, Objawienie mówi, że "z ust jego 

[Jezusa] wysuwa się ostry i długi miecz, którym uderzy narody, i będzie je pasł laską 

żelazną" (Obj. 19:15). Ponownie, nie dotyczy to tylko jednostek z narodów, ale 

całych narodów. Jednak w Piśmie Świętym nic nie jest powiedziane o tych 

narodach lub ich królach jako członkach jakiejkolwiek konkretnej organizacji 

ani o tym, że są chrześcijanami - nawet drugiej kategorii! 

Co więcej, Zachariasz pokazuje, że na najwcześniejszych etapach 

Tysiąclecia osoby niebędące chrześcijanami będą musiały przestrzegać 

Bożych ustaleń, mówiąc, że: 

"Każdy, kto pozostanie ze wszystkich narodów, które przyjdą przeciwko 

Jerozolimie, będzie z roku na rok szedł, aby pokłonić się Królowi, Jehowie wojsk 

...18 jeśli ród Egiptu nie przyjdzie ...  

 

spadnie na nich plaga ...19 Będzie to kara za grzech Egiptu i grzech wszystkich 

narodów, które nie przyjdą, aby obchodzić Święto Szałasów". 
(Zach. 14:16, 18, 19). 

Księga Zachariasza 14 w całości dotyczy czasu końca i najwcześniejszych 

etapów Tysiąclecia, kiedy "Jehowa stanie się Królem nad całą ziemią" (werset 9). 

Oczywiste jest, że przetrwają całe narody niebędące Świadkami Jehowy, nie 

tylko kilka milionów Świadków Jehowy, ale prawdopodobnie połowa lub 

więcej ludności świata. Jeśli te narody zaczną opierać się Bożemu dekretowi 

o corocznym udawaniu się do Jerozolimy, to będą cierpieć plagę. Jest mało 

prawdopodobne, aby dotyczyło to tych, którzy są klasyfikowani jako 

prawdziwi chrześcijanie. Co więcej, nie ma żadnego powodu, by traktować 

ten rozdział Księgi Zachariasza jako symboliczny. Jest on tak samo dosłowny 

jak słowa z 2 Tesaloniczan 1:6-10. Byłoby więc niewłaściwe próbować 

przeciwstawiać jedno drugiemu, ignorując bardzo realny obraz przedstawiony 

nam w Zachariasza 14. 

KRÓLESTWA ŚWIATA STAJĄ SIĘ KRÓLESTWEM BOŻYM 

Jan (w Objawieniu) pokazuje, że królestwo Boże będzie panować nad 

początkowo niechrześcijańskimi narodami, ponieważ podczas siódmej trąby, 
"Królestwo świata stało się Królestwem naszego Pana i Jego Chrystusa, a On będzie 

panował jako król na wieki wieków" (Obj. 11:15), co zostało wcześniej 

przepowiedziane przez Daniela w proroctwie, że: "królestwo, panowanie i 

wspaniałość królestw pod wszystkimi niebiosami zostały dane ludziom, którzy są 



223 

świętymi Najwyższego. Ich królestwo jest królestwem na czas nieokreślony, a wszyscy 

władcy będą im służyć i będą im posłuszni" (Dan. 7:27). 

Pokutujący nie-ŚJ w czasie powrotu Jezusa 

Wiele milionów osób otrzymało niewielką lub nawet żadną wiedzę na 

temat Pisma Świętego. Ponadto jest wielu nie-Świadków Jehowy, którzy 

studiują i stosują Pismo Święte. Dla obu tych kategorii ludzi jest nie do 

pomyślenia, aby absolutnie wszyscy opierali się Jezusowi i Królestwu, kiedy 

będzie tak oczywiste, że "królestwo świata stało się królestwem naszego Pana 

i Jego Chrystusa, a On będzie panował jako król". Rzeczywiście, Jezus 

przepowiedział, że po wielkim ucisku: 

"Wtedy ukaże się na niebie znak Syna Człowieczego i wtedy wszystkie plemiona 

ziemi będą bić w płacz, i ujrzą Syna Człowieczego przychodzącego na obłokach 

niebieskich z mocą i wielką chwałą" (Mat. 24:30). 

"Przyjdzie z obłokami i ujrzy go wszelkie oko, i ci, którzy go przebili; i bić się 

będą w boleści z jego powodu wszystkie plemiona ziemi" (Obj. 1:7). 

Strażnica stosuje te zwroty do żalu niegodziwych ludzi z powodu zbliżającego 

się dla nich zniszczenia. Jednak wyrażenia te bardziej naturalnie odnoszą się 

do żalu, ponieważ "przebili go", co prowadzi do skruchy i pokuty, a zatem ich 

życie zostało oszczędzone dzięki Bożemu miłosierdziu. 

§ 

Załączniki 

Dodatek A 

Podsumowanie błędnego systemu 

 dat  

Stowarzyszenia 



224 

1. Zamiast biblijnego odniesienia do 70 lat niewoli Judy od 607 do 537 roku, 

odnosi się ono do 70 lat babilońskiej supremacji od 609 do 539 roku 

pne Hebrajscy uczeni wskazują, że KJV (a zatem NWT) jest niepoprawne 

w swoim tłumaczeniu "W Babilonie" (Jer. 29:10). Rzeczywiście, hebrajski 

Interlinear pokazuje, że prawidłowe tłumaczenie to "Dla Babilonu". 

2. Było to również 70 lat ogólnej niewoli (wasalstwa) wielu narodów 

wobec Babilonu, jak pokazano w Jeremiasza 25:11-12. 

3. Zapis biblijny pokazuje, że były cztery deportacje Żydów, a nie trzy, jak 

naucza Towarzystwo. 

4. Cztery deportacje trwały około 68 lat od 605 do 537 roku p.n.e., a wiele z 

nich miało miejsce na długo przed zniszczeniem Jerozolimy. 

5. Okres 70 lat zakończył się, gdy Cyrus podbił Babilon w 539 r. p.n.e.. a nie 

zgodnie z datą 537 Towarzystwa Strażnica. 

6. Spłacanie sabatów nie było bezpośrednio związane z 70 latami, ale trwało 

49 lat, kiedy ziemia była w znacznym stopniu opuszczona od 586 do 537 

roku pne. 

7. Nie było wolą Jehowy, aby ziemia była całkowicie niezamieszkana, jak 

naucza Towarzystwo. Zobacz Jeremiasza 27:11. 

8. Rok przystąpienia Nabuchodonozora to 605 p.n.e., a nie 625, jak 

proponuje Towarzystwo. 

9. th Rok Nabuchodonozora przypadał na 586/7 p.n.e., a zatem zniszczenie 

Jerozolimy miało miejsce w tym roku, a nie w 607, jak proponuje 

Towarzystwo. 

10. Twierdzenie Towarzystwa nr 1, że rok 607 jest prawidłową datą 

rozpoczęcia Czasów Pogan, okazało się błędne: Wszystkie dowody 

historyczne i archeologiczne dowodzą, że Jerozolima została zniszczona 

w 586 r. p.n.e., co jest sprzeczne z nauczaniem Towarzystwa, że miało to 

miejsce w 607 roku. Miało to miejsce w:  
"18th roku Nabuchodonozora. W tym czasie wojska króla babilońskiego oblegały 

Jerozolimę" (Jer. 32:1). 

11. Twierdzenie Towarzystwa nr 2, że "Czasy Pogan" trwają 2520 lat, 

okazało się fałszywe. Nie ma prawdziwej biblijnej podstawy dla teorii 

dzień = rok (patrz Dodatek B). Ponadto użycie przez Towarzystwo roku 

słonecznego zamiast roku księżycowego czyni tę koncepcję 

niewykonalną. 



225 

12. Twierdzenie Towarzystwa #3, że "siedem czasów" ściętego drzewa 

Nabuchodonozora jest tym samym, co "czasy pogan", okazało się 

fałszywe: Nie ma na to żadnego dowodu: 

• Że te "siedem czasów" wypełniło się poza czasami szaleństwa 

Nabuchodonozora. 

• Jeśli deptanie Jerozolimy (Łukasza 21:24) rozpoczęło się na ziemi, to 

później przeniesie się do nieba, gdzie zostanie ukończone. 

• To, że rządy pogańskiego cesarza-dyktatora zostaną wykorzystane 

przez Boga jako symbol miłujących rządów Boga za pośrednictwem 

dynastii Dawida. 

• 7 lat bezsilności Nabuchodonozora może reprezentować 2520 lat 

okrutnej dominacji narodów pogańskich. Po prostu nie ma 

logicznego związku między tymi dwoma wydarzeniami. 

13. Ponieważ powyższe trzy twierdzenia okazały się fałszywe, nie ma 

podstaw do wykorzystywania przez Towarzystwo roku 1914 do próby 

udowodnienia, że Jezus powrócił niewidzialnie w tym czasie, aby 

ustanowić królestwo Boże lub że Towarzystwo zostało wybrane przez 

Boga w 1919 roku, aby być Jego jedyną organizacją. 

--- ❑ --- 

Dodatek B 

Historia  teorii  dnia/roku  i czasów 

pogan 

Historiozbawcze podejście do interpretacji proroctw, które Towarzystwo 

Strażnica stosuje, ale tylko częściowo, było nieznane wczesnym 

chrześcijanom. th Po raz pierwszy pojawiło się około połowy XII wieku w 

naukach katarów. 

Joachim de Floris (1202 n.e.) przypisał wartość dzień/rok do 1260 dni z 

Objawienia. Od tego czasu było 36 różnych punktów początkowych 

zaproponowanych przez badaczy Biblii aż do roku 1823 - wszystkie rzekomo 

prowadziły do powrotu Chrystusa. 

John Aquila Brown (1823) podał datę 622 n.e. - 1844. On  



226 

Później zastosował zasadę dzień/rok do 2300 dni z Daniela 8:14, tak że 

zakończyły się one w 1843 r. (później 1844 r.). Następnie naświetlił siedem 

czasów snu Nabuchodonozora, podając zastosowanie 2520 lat od 604 r. p.n.e. 

do 1917 r. n.e. 

William Cunningham (1826) na konferencji proroczej w Albury Park był 

pierwszym, który błędnie połączył tego rodzaju obliczenia z "czasami 

pogan". 

Edward Bishop Elliott (wczesne/połowa XIX wieku), choć w swojej pracy 

"Horae Apocalypticae" wyliczył 2520 lat od 727 r. p.n.e. do 1793 r. n.e., jako 

pierwszy wspomniał o 1914 r., rozważając możliwość obliczenia od roku 

przystąpienia Nabuchodonozora do 606 r. p.n.e. (zwróć uwagę na błąd braku 

"roku zerowego"). 

W 1860 r. N.H. Barbour odwiedził bibliotekę Muzeum Brytyjskiego i 

przestudiował "Horae Apocalypticae" Elliotta i doszedł do wniosku, że 2nd  

nadejście nastąpi w 1873 r. (w oparciu o 1335 dni/lat z Księgi Daniela 12). To 

się nie powiodło, więc skupiono się na roku 1874 jako dacie spełnienia. To 

również zawiodło, co doprowadziło do wniosku, że Chrystus powrócił 

niewidzialnie. Czytelnictwo jego gazety drastycznie zmalało. Od 

czerwcowego wydania swojej nowej gazety "Herald of the Morning" 

wprowadził obliczenia "czasów pogan", które wynosiły 2520 lat i zakończyły się 

w 1914 roku. 

--- ❑ --- 

Dodatek C 

Czy "dni ostateczne" mogą trwać 120 

lat? 

Na wypadek, gdyby Towarzystwo Strażnica w końcu zdało sobie sprawę, 

że jego nauka o "nakładających się pokoleniach" jest postrzegana przez 

większość Świadków Jehowy jako ludzki schemat, który nie jest nauką 

biblijną, istnieje inny punkt widzenia, z którego Strażnica może podejść do 

problemu utrzymania koncepcji, że Jezus powrócił w 1914 roku, więc 

Armagedon rzekomo nastąpi w 2034 roku. Ten pomysł, że 120 lat 

wspomniane w Księdze Rodzaju 6:3 może wskazywać, że "dni ostatnie" 

miałyby trwać przez bardzo długi okres 120 lat od 1914 roku. 



227 

Pomysł ten nie może jednak zostać podtrzymany, ponieważ 120 lat nie 

odnosi się do okresu historycznego, tj. czasu między oświadczeniem Boga, że 

planuje zniszczyć ludzkość, a faktycznym zniszczeniem 

w czasie potopu. Taki pogląd nie pasuje do bezpośredniego kontekstu lub 

kontekstu różnych genealogii w Księdze Rodzaju, które dotyczą 

długowieczności i witalności ludzi w różnych okresach. W rzeczywistości 

Księga Rodzaju 6:3 po prostu pokazuje, że długowieczność ludzkości miała 

zostać drastycznie zmniejszona po potopie. Tak więc Komentarz Biblijny do 

Księgi Rodzaju 6:3 mówi: 

"Jego dni będą trwać sto dwadzieścia lat". W bezpośrednim kontekście 

Rdz 6:1-4 znaczenie tej uwagi wydaje się dość oczywiste: odtąd nikt nie 

będzie żył dłużej niż 120 lat. Jednak w szerszym kontekście Księgi 

Rodzaju interpretacja ta jest problematyczna, ponieważ Noe i wielu jego 

potomków żyło setki lat (Rdz 11). Nawet Abraham dożył 175 lat, Izaak 

180 lat, a Jakub 147 lat. Z drugiej strony, zgodnie z 5:32, Noe miał 500 

lat, gdy spłodził Hama, Sema i Jafeta, i 600 lat, gdy rozpoczął się potop 

(7:6), więc niektórzy komentatorzy (np. Keil, König, Kidner) sugerowali, 

że 120 lat reprezentuje okres łaski przed potopem. Możliwe jednak, że 

autor uważał 120 lat za maksymalną długość życia, która była 

wprowadzana stopniowo; por. wolno działające przekleństwa z Edenu 

3:16-19. W okresie po potopie odnotowany wiek stale spada (rozdz. 11), 

a późniejsze liczby bardzo rzadko przekraczają 120 lat. Po czasach 

Jakuba najdłużej żyli Józef (110, Rdz 50:26), Mojżesz (120, Pwt 34:7) i 

Jozue (110, Joz 24:29). Tylko Aaron (123, Num 33:39) przekracza 120. 

Co więcej, to stwierdzenie o 120 latach nie jest związane z nieokreślonym 

okresem czasu, w którym Noe głosił światu (2 Piotra 2:5). Fakt, że pierwszy 

z synów Noego urodził się, gdy Noe miał 500 lat (Rdz 5:32) i że czas potopu 

nastąpił, gdy Noe miał 600 lat (Rdz 7:6), nie jest podany jako okres głoszenia 

przez Noego ostrzeżenia dla świata. Tak więc, z powyższych powodów nie 

ma podstaw do wyobrażania sobie, że "dni ostatnie" będą trwały 120 lat lub 

jakikolwiek inny bardzo długi okres. Okres "dni ostatecznych" wydaje się być 

raczej ściśle związany z wielkim uciskiem, o którym mówił Jezus, a który 

będzie stosunkowo krótkim wybuchem gniewu szatana na lud Boży i który 

zarówno Daniel, jak i Jan (w Objawieniu) odnotowują jako trwający przez 

nieokreślony czas nieco krótszy niż 3,5 roku. 

Ważną kwestią w temacie "dni ostatecznych" jest rozważenie, jakiego 

rodzaju terminologii używał Jezus w odniesieniu do nich? Czy Jezus w ogóle 

mówił bezpośrednio o "dniach ostatecznych"? 

--- ❑ --- 

Dodatek D 



228 

Etniczny Izrael powraca do 

dosłownej ziemi 

Izrael powraca w stanie skruchy 

"Wyleję na dom Dawida i na mieszkańców Jerozolimy ducha łaski i błagania, i 

będą patrzeć na Tego, którego przebili, i będą nad Nim płakać, jak płakaliby nad 

synem jednorodzonym, i gorzko nad Nim płakać, jak płakaliby nad synem 

pierworodnym" (Zach. 12:10). 

Zobacz także Mateusza 24:30 i Objawienie 1:7. 

Izrael powraca etapami 

Ezechiela 37:7-8, 10-14: 
PIERWSZY FIZYCZNIE 

7"Wtedy prorokowałem tak, jak mi nakazano. Gdy tylko prorokowałem, rozległ się 

hałas, grzechotanie, a kości zaczęły się łączyć, kość w kość. Potem zobaczyłem, 

że pojawiły się na nich ścięgna i ciało, a skóra je pokryła. Ale wciąż nie było w 

nich oddechu". 

Nie jest to odniesienie do ustanowienia w 1948 r. obecnego Izraela z 

powrotem na ziemi palestyńskiej, ale raczej do ich przyszłego przywrócenia. 

NASTĘPNIE DUCHOWO 

10 "Tak więc prorokowałem tak, jak mi nakazał, i tchnął w nich oddech, a oni 

zaczęli żyć i stać na nogach, niezwykle liczna armia. 

Wtedy rzekł do mnie: "Synu człowieczy, te kości to cały dom Izraela. Oto 

mówią: "Nasze kości wyschły, a nasza nadzieja zginęła. Jesteśmy całkowicie 

odcięci". Prorokuj więc i powiedz im: "Tak mówi Wszechwładny Pan Jehowa: 

"Otworzę wasze groby i wskrzeszę was z waszych grobów, mój ludu, i 

przyprowadzę was do ziemi Izraela. I będziecie musieli wiedzieć, że Ja jestem 

Jehowa, kiedy otworzę wasze groby i kiedy was wskrzeszę z waszych grobów, ludu 

mój"". "Złożę mego ducha w 

i ożyjecie, i osiedlę was na waszej ziemi; i będziecie musieli wiedzieć, że Ja, 

Jehowa, przemówiłem i uczyniłem to - oświadcza Jehowa ". 

Ten sam schemat powrotu naturalnego Izraela do literalnej ziemi, najpierw 

fizycznie, a później duchowo, jest widoczny wcześniej w proroctwach 

Ezechiela: 

Ezechiela 11:17, 18-20: 
PIERWSZY FIZYCZNIE 



229 

17"Dlatego powiedz:" Oto, co mówi Wszechwładny Pan Jehowa: "Zbiorę was 

także spośród narodów i zgromadzę was z ziem, do których zostaliście 

rozproszeni, i dam wam ziemię Izraela". 

NASTĘPNIE DUCHOWO 
18"I powrócą tam i usuną z niego wszystkie jego obrzydliwości i obrzydliwe 

praktyki. I dam im zjednoczone serce, i włożę w nich nowego ducha; i usunę 

serce kamienne z ich ciał i dam im serce z ciała, aby chodzili według moich ustaw 

i przestrzegali moich sądów i byli im posłuszni. Wtedy będą moim ludem, a Ja 

będę ich Bogiem"". 

Ponownie, ten sam wzorzec można znaleźć w Ezechiela 36:24-27 i Jeremiasza 

23:3-4 o powrocie narodu naturalnego Izraela, najpierw fizycznie do ziemi, a 

następnie duchowo do Boga. 

--- ❑ --- 

Sugerowane lektury i prezentacje 

Nasi ojcowie, którzy nie są w niebie......................................Anthony Buzzard 
Nadchodzące Królestwo Mesjasza.........................................Anthony Buzzard 

(Oba dostępne w Restoration Fellowship) 
Czasy pogan ponownie rozważone.........................................Carl Olof Jonsson 
Znak dni ostatecznych - kiedy?.............................................Carl Olof Jonsson 

Zbliżający się adwent Chrystusa..............................................Alexander Reese 

(niestety książka ta jest bardzo trudna do zdobycia). 

Błogosławiona nadzieja........................................................George Eldon Ladd Obecność 

przyszłości (339 stron).....................................George Eldon Ladd 

Kościół i ucisk.................................................................................Robert Gundry 

Najpierw Antychryst.....................................................................Robert Gundry 

Proroctwa o końcu wieku ...........................................................James Mattison 

Linia czasu końca ........................................................................James Mattison 

(Oba dostępne w Restoration Fellowship) 

Imperia czasów ostatecznych ..................................................Charles Ozanne 

Czwarte królestwo pogan............................................................Charles Ozanne 
(obie dostępne w The Open Bible Trust). 

Ponowne uruchomienie Biblii .....................................S. Douglas Woodward 

PREZENTACJE YOUTUBE 



230 

Berean Pickets z Ericiem Wilsonem  

ExJW Analyser z Jonem Legerem 

JW Critical Thinker z JT i Lady Cee JWfacts z  
Paulem Grundy'm 

WITRYNY I STRONY INTERNETOWE 

Badania nad Strażnicą http://Corior.blogspot.com (zwłaszcza 

'Notatki na temat książki  

Proclaimers'). JWfacts.com 

JWleaks JWsurvey 

Badanie Strażnicy Archiwum  

Towarzystwa Strażnica 

LITERATURA REFERENCYJNA 

Interlinearny hebrajsko-angielski Stary Testament NIV ........................... 
John R. Kohlenberger III. 

Leksykon hebrajsko-angielski Brown-Driver-Briggs. 

Nowy międzynarodowy słownik teologii i egzegezy Starego Testamentu (5 tomów) 

.........................................................Edytor - Willem A. Van Gemeran 

Nowy międzynarodowy słownik teologii Nowego Testamentu (4 tomy) ... 

Redaktor - Colin Brown 

Grecko-angielski leksykon Bauera Nowego Testamentu. 
Zmieniony przez Fredericka Williama 

Dankera. 

Kompletny słownik wyrazów Starego i Nowego Testamentu Mounce'a 

The New Greek English Interlinear New Testament (wydanie UBS 4th , wydanie Nestle-

Aland 26th ) ............................................... 

Tłumacze: Robert K. Brown i Philip W. Comfort. 

Gramatyka grecka - więcej niż podstawy............................Daniel B. Wallace. 

--- ❑ --- 

ZGODNOŚĆ PRZEDMIOTOWA 

1. JEDNA KLASA PRAWDZIWYCH CHRZEŚCIJAN 

http://corior.blogspot.com/
http://corior.blogspot.com/


231 

Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są narodzeni na nowo 

(odrodzeni) Mat. 13:18-23 (Łuk. 8:11-15); Jana 3:3; 1 Piotra 

1:3, 23. 

Wszyscy, którzy wierzą, są "synami i córkami Boga". 

Mat. 12:50 (Marka 3:34, Łukasza 8:21); Jana 1:12; 3:3; 6:53-54; 10:16; 

Rzym. 4:11b; 8:13-17; Gal. 3:7, 26, 29; 
1 Piotra 1:23; 2:5-7; 4:16-17; 1 Jana 5:1; Obj. 7:9, 14 (5:9-10). 

Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są ochrzczeni w Mesjasza i Jego 

śmierć (Rzym. 6:3-4; Gal. 3:27; Kol. 2:12). 

Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są w Nowym Przymierzu 
Jer. 31:31; Mat. 26:28; Łuk. 22:20, 28; 1 Kor. 11:25; Rzym. 4:17; 9:6; Hebr. 8:8-. 
12. 

2. PRAWDA O ZMARTWYCHWSTAŁYM JEZUSIE 

Zmartwychwstały Jezus jest człowiekiem 

Dzieje Apostolskie 2:22, 13:38; 17:31; 1 Kor. 15:21; 15:47; 1 Tym. 2:5. 

Fizyczne ciało Jezusa zostało wskrzeszone 

Łukasza 24:39; Jana 20:25b, 27; Dzieje Apostolskie 2:26; 2:31; 10:40, 41; 13:37; Kol.  

2:9. 

Powrót Jezusa nastąpi w postaci człowieka 

(Mat. 24:30; Marka 14:62). 

Błędnie stosowane teksty dotyczące ciała Jezusa 

1 Kor. 15:44-50; 2 Kor. 5:16; 1 Tym. 6:14-16; 1 Piotra 3:18. 

Pojawienie się Jezusa po zmartwychwstaniu 

Łukasza 24:16; 24:31; 24:35 KIT; Jana 20:13-15; 21:4b; 21:12; Dzieje Apostolskie 

7:56; 10:40, 
41; 1 Kor. 2:15; 15:42, 44 

Ofiarowane życie Jezusa w odniesieniu do Jego ciała 

Iz. 53:12; Jana 10:15, 17, 18; Hebr. 9:15; 9:22; Tyt. 2:14. 

3. JAK I DOKĄD POWRÓCI JEZUS? 

Powrót Mesjasza - dosłowny i widzialny 

Mat. 24:27, 30 (Łuk. 17:24, 30), 42, 44, 50; 25:31; Marka 8:38; Łukasza 21:27; 
Dzieje Apostolskie 1:11; 3:20-21; Hebr. 9:28 

1 Kor. 1:7; Fil. 3:20; 1 Tes. 1:10; 1 Tym. 6:14; 2 Tym. 4:1, 8b; Hebr. 

9:28; 1 Piotra 5:4; 1 Jana 2:28; 3:2; Obj. 1:7; 2:25. 

Jezus powróci na Ziemię 

Mat. 25:1; Jana 14:3; Dzieje Apostolskie 1:11; 1 Kor. 1:7; 1 Tes. 1:7, 8; 2 Tes. 2:8; 

4:16- 



232 

17; 1Tym. 6:14; 1 Piotra 5:4; 1 Jana 2:28. 

Królestwo Boże będzie na ziemi 

Jer. 23:5-6; Dan. 2:34, 35, 44; 7:27; Mat. 6:10; 8:11; 26:29; Łuk. 22:30; Heb. 

11:8, 10; Obj. 5:10; 11:15. 

Królestwo jest rajem 

Rodzaju 2:8; Mat. 5:3, 5; 6:10; 8:11; Łuk. 22:18; 22:29, 30; 23:42-43; Dz. 

Kor. 12:2, 4; 2 Piotra 3:5, 7, 13; Obj. 2:7; Obj. 5:10 KIT. 

"Królestwo niebios" oznacza "Królestwo Boże" Mat. 

19:14 (Marka 10:14, Łukasza 18:16); 19:23-24. 

Święty lud Boży rządzi na ziemi wraz z Mesjaszem 

Dan. 7:27; Mat. 5:3, 5; 8:11; 26:29; Łuk. 22:29, 30; 2 Tym. 2:12; Obj. 3:21; 5:10; 

20:9; 22:5. 

Rządy Królestwa to jeszcze przyszłość 
Mat. 19:28; Łuk. 19:12; 21:31; 22:18; Obj. 11:15. 

Smak Królestwa teraz 
Mat. 12:28; Rzym. 14:17; Kol. 1:13; Hebr. 6:4, 5 ESV. 

Jezus będzie rządził z dosłownej Jerozolimy 
Ps. 110:2; Iz. 1:26; Iz. 2:3c; 24:23b; Jer. 3:17; Jer. 33:16; Mic. 4:2; 5:2-4; Zach. 

14:4; Mat. 5:35; Gal. 4:26; Hebr. 11:8-10, 16; 12:22-24; 13:14; Obj. 14:1; 20:9; 
21:2. 

Jezus powraca tylko raz - po ucisku (gk parousia = epiphania = 

apokalipsis = erchomai). 
Mat. 24:29-31; 1 Tes. 4:16-17; 2 Tes. 2:1-3, 8; Hebr. 9:28; 1 Jana 2:28. 

Dzień Pański (gniew Boży) nadejdzie po Wielkim Ucisku Mat. 24:21, 29 

(Joel 2:31; Iz. 13:6, 9); Rzym. 5:9; 1 Tes. 5:9. 

4. JAKIE JEST PRZEZNACZENIE PRAWDZIWYCH CHRZEŚCIJAN? 

Biblijne użycie słów "niebo" i "niebiański 

Mat. 21:25; Łuk. 15:21; Jana 3:27; 2 Tym. 4:18; Hebr. 3:1; 6:4, 5; 11:16. Mat. 

8:11/Łuk. 13:28; Obj. 21:2. 

ZGODNOŚĆ PRZEDMIOTOWA 

Teksty często błędnie stosowane do koncepcji pójścia do nieba 

Mat. 5:12; Jana 14:2; 14:19; 2 Kor. 5:1-9; Flp 1:21-23; 3:14; Kol. 1:5; Hebr. 

6:19-20; 1 Piotra 1:4. 

Przeznaczeniem chrześcijanina nie jest niebo 

Ps. 37:11; 115:16; Prz. 11:31; Mat. 5:5; Dz. 2:34; Obj. 5:10; 22:12. 



233 

Chrześcijańskie dziedzictwo to obietnica dana przodkom 

Psalm 37:1; Mat. 5:5; Rzym. 4:13, 16; 15:8; Gal. 3:16-18, 29; 4:28; Hebr. 6:12; 11:13 

(Łukasza 13:28-29). 

Przyszły raj będzie na ziemi: Łuk. 22:43; 2 

Kor. 12:3; Obj. 2:7. 

Ziemia jest naturalnym domem człowieka 
Ps. 37:9-11; 115:16; Prz. 2:21, 22; Mat. 5:5; 6:9, 10; Rzym. 4:13. 

Boże obietnice są dla ziemi 

Rodzaju 12:2, 3; 13:14-17; 17:7, 8; 26:2-4; 28:13-14; Ps. 105:8-11; Dzieje Apostolskie 

3:20, 21; 
Rzym. 4:13; 15:8; Gal. 3:14, 16, 29. 

Obietnice, których jeszcze nie 

otrzymaliśmy Dzieje Apostolskie 7:4b-5; 
Hebr. 11:13; 11:39-40. 

Paweł nie spodziewał się Boga w niebie 

Dzieje Apostolskie 13:32; 26:6-7; 28:20; Efez. 4:4; Hebr. 6:12. 

Zjednoczenie z Chrystusem następuje, gdy On widzialnie powraca 

Psalm 110:1; Mat. 16:27; 19:28; Dz. Ap. 3:21; Fil. 3:20; Kol. 3:4; 1 Tes. 1:10; 4:15-

17; 1 Piotra 1:13; 5:4). 

5. WYJAŚNIENIE SZCZEGÓŁÓW ZMARTWYCHWSTANIA 

Co oznacza zmartwychwstanie? 

Rdz. 22:1-3; Ps. 13:3; Job 14:14-15; Iz. 26:19; Ezech. 37:1-14; Dan. 12:2; 

Łukasza 20:35; Dzieje Apostolskie 24:21; 1 Kor. 15:12, 17-18, 21, 42; Kol. 1:18; Hebr. 

11:17-19;  



234 

Obj. 20:4, 5 

Umarli są w Bożej pamięci Hioba 14:13-

14 

Wszyscy zmartwychwstają w jednej z dwóch faz oddzielonych od siebie o 

1000 lat. Dan.12:2; Jana 5:28, 29; Dz.Ap. 24:15; Fil. 3:11; Hebr. 9:27 NASB; Obj. 

20:4-5; 20:11-15. 

Dla kogo jest pierwsze zmartwychwstanie? 

Mat. 8:11; Łuk. 14:14; 20:35-36; Jana 5:28-29; 6:40; 11:24-25; Rzym. 2:6-7; 1 

Kor. 15:21-23, 51-54; Fil. 3:11; 1 Tes. 4:16-17; Tyt. 2:13; Hebr. 11:16-35; 
11:39-40; 1 Piotra 5:4; 1 Jana 3:2. 

Pierwsze zmartwychwstanie jest jeszcze przyszłością 

Mat. 24:21-31; 1 Kor. 15:22b-23; 15:51b-52 KNT; 1 Tes. 4:16-5:6; 2 Tes. 

2:1-3, 8-9; Obj. 11:15, 18 

Chrześcijanie nie mogą zostać "złapani" przed przyszłym powrotem 

Jezusa Mat. 24:15-16, 21, 23-24; 24:29-30; 1 Kor. 1:7-8; 1 Tes. 5:23; 2 Tes. 

1:6-7, 10; 1 Tym. 6:14; Jana 5:7; 1 Piotra 1:7; 1:13. 

6. FAŁSZYWE NAUKI NA TEMAT CZASU KOŃCA 

Czy to "to pokolenie" od 1914 roku będzie świadkiem Armagedonu? 

Ps. 14:5; Prz. 30:11 CJB; Mat. 16:4; 24:34; Marka 8:38; Łukasza 16:8 CEB; Dz. 

2:40). 

Koniec wieku jeszcze nie 

nadszedł Mat. 24:6-13 (Dan. 

11) 

Znak końca 

Mat. 24:15, 21; 24:29, 30; 24:33; Jana 6:40. 

Jezus nie mógł powrócić w 1914 roku 

Mat. 24:36; 24:42-44; 24:45-46; Łuk. 21:8; Dzieje Apostolskie 1:6. 

Jezus powraca raz i tylko po Wielkim Ucisku Mat. 24:21, 29-

30; 2 Tes. 1:6-7, 10; Hebr. 9:28; 

Nagrody są przyznawane tylko wtedy, gdy pojawia się Jezus 

Łukasza 14:14; 2 Tym. 4:1, 8; 1 Piotra 1:7; 5:4; 1 Jana 3:2b. 

7. BŁĘDNE OBLICZENIA DOTYCZĄCE CZASU KOŃCA 

Zniszczenie Jerozolimy nie nastąpiło w 607 r. p.n.e. - dowody 

2 Kron. 36:7; 36:20-21; Jer. 25:9; 25:11-12; 27:11; 27:17; 29:10 ("za Babilon"); 32:1b-2; 

42:10; Dan. 1:1-3; 2:1 ESV. 



235 

70 lat nie służyło spłacaniu sabatów (Kpł 26:34, 35; 2 

Kron. 36:20-21; Dan. 9:2. 

Prawdziwa chronologia deportacji Judy 
2 Król. 24:12-14; 2 Kron. 36:6-7; Jer. 52:28-29; 52:30; Dan. 1:1-3 ESV; 2:1. 

Pozostałe 70 (68) lat Judy bez Bożego błogosławieństwa 587-519 

p.n.e. 

Zach. 1:7, 12, 16; 7:1-5. 

Wadliwy plan Strażnicy, by stać się organizacją Bożą 

Num. 14:34; Ezech. 4:5-6; Dan. 4:4-27//Łuk. 21:24; Mat. 24:36; Łuk. 21:8; Dzieje 

Apostolskie 1:7. 

Wielki Ucisk - nie Boży Dzień Gniewu ani Armagedon 

Dan. 7:21-22; Joel 2:31; Zach. 1:14-15, 17; Mat. 24:15-31; Dzieje Apostolskie 14:22; 

Obj. 

2:10; 7:9, 14; 12:9, 12, 13; 13:7; 16:14, 16). 

Chrześcijanie nie będą cierpieć w czasie gniewu Bożego 

Mat. 13:49-50; Łuk. 17:26-27; 17:29-30; Rzym. 5:9; 1 Tes. 1:10; 5:9; Obj. 

3:10. 

Dzień Jehowy nie trwa przez całe Tysiąclecie 

Iz. 13:6, 9; Joel 1:15-17, 19; 2:1, 2; 3:13-16; Obad. 15; Zach. 14:1-3. 

Ulepszenia świata wkrótce po rozpoczęciu Królestwa 

Ps. 2:6, 9-10, 12; 110:1, 2; Iz. 2:2, 4; Mat. 6:10; 19:28; 25:31-46; Dzieje Apostolskie 

3:20-. 

21; 1 Kor. 15:24-26; Obj. 11:15; 12:7-9; 12:10, 12. 

Streszczenie genealogii 

Rdz. 10:22, 23 i 11:12, 13 (LXX)//Łuk. 3:36; 1 Kron. 6:13, 14//Ezdrasza 7:1-5 

8. NIEZROZUMIENIE PRZYSZŁOŚCI IZRAELA W BOŻYM ZAMYŚLE 

Wierząca resztka Izraela ma przyszłość 

Iz. 61:2b-11; Jer. 23:23; Ezech. 3:4-5; Mic. 2:12; Zach. 13:8, 9; Mat. 

19:28 (Łuk. 22:29); 23:39; 

Rzym. 9:27; 11:1-2, 11, 23, 25-26. 

Jerozolima jako przyszła stolica świata Iz.  

2:3; 62:7; Zach. 2:12; 8:3; 14:16-17; 

Mat. 5:35; Hebr. 11:10; 12:22; Obj. 3:12; 21:2-3, 10-22. 

--- ❑ --- 



236 

Zwięzłe studia nad Pismem Świętym 

Inne książki z tej serii autorstwa Raymonda Fairclotha w wersji papierowej i 

Kindle są również dostępne w serwisie Amazon. Są to: 

Vol. 1. ---- Czy w jednym B o g u mogą być trzy osoby? - Dlaczego należy 

kwestionować doktrynę Trójcy. Ta nowa prezentacja była wcześniej zatytułowana: 

Bóg, Jezus i Duch Święty. Zajmuje się ona głównym tematem chrześcijaństwa, 

a mianowicie: kim jest Bóg? Czy Jezus dosłownie istniał wcześniej? Czy duch 

święty jest trzecią osobą w istocie, która tworzy t r ó j c ę Boga? Biblijne 

odpowiedzi pokazują, że Bóg jest JEDNĄ osobą i że Jezus istniał wcześniej tylko 

w umyśle Boga, ale nie dosłownie (350 stron). 

Tom 2 Jak Bóg działa w sprawach ludzkich. Ta książka odpowiada takie 

pytania jak: Czy Bóg naprawdę jest całkowitym kontrolerem wszystkiego, co 

myślimy, mówimy i robimy? Zajmuje się również tematami: Bożej 

przedwiedzy, chrześcijańskiego zbawienia, powszechnego zbawienia oraz 

nauczania "raz zbawiony zawsze zbawiony" (215 stron). 

Vol. 3. ---- Urojenia i prawdy dotyczące przyszłego ż y c i a . Książka ta 

odpowiada na pytania: Czy ludzie naprawdę idą do nieba lub piekła po 

śmierci? Czy Biblia naprawdę naucza, że ludzie mają nieśmiertelną duszę? 

Książka pokazuje, że prawdziwą przyszłością dla wiernych chrześcijan jest 

Królestwo Boże na odnowionej ziemi (135 stron). 

Vol. 4: Nie oceniaj źle, kim są twoi prawdziwi wrogowie! - The 

Rzeczywistość sił demonicznych. Ta dyskusja na temat rzeczywistości 

nadprzyrodzonego osobowego Szatana i prawdziwych demonów pokazuje, że 

tak zwany Wiek Oświecenia odwiódł chrześcijańskich myślicieli od prawd 

dotyczących naszych najpotężniejszych wrogów (122 strony). 

Vol. 5. ---- Języki ustaną... ale kiedy? Książka ta bada współczesne zjawisko 

"mówienia językami" i porównuje je z zapisem biblijnym. Książka zawiera 

również biblijną odpowiedź na pytanie o czas zakończenia tego cudownego 

zjawiska (158 stron). 

Vol. 6. ---- Kiedy w małżeństwie dzieje się źle... Biblijne odpowiedzi na temat 

rozwodu i ponownego małżeństwa. Wielu chrześcijan uważa, że zna już 

odpowiedzi na ten temat. Jednak czytając jedną Ewangelię można dojść do 

wniosku, że Jezus nie zezwalał na rozwody. Czytając inną Ewangelię, można 

dojść do sprzecznego wniosku, ponieważ Jezus zezwalał na rozwód, jeśli 

jeden z partnerów dopuścił się cudzołóstwa. Czytając słowa Pawła na ten 

temat, wydaje się, że istnieje dalsza niespójność. 



237 

Odpowiedzią na całe to zamieszanie jest zbadanie całego zapisu biblijnego i 

kontekstu, znaczenia użytych terminów i znanego tła czasów. Ta książka 

pomaga uzyskać jaśniejszy obraz Bożego poglądu na ten temat (214 stron). 

Tom 7 Proroctwa związane z powrotem Jezusa. Ta książka analizuje różne 

podejścia do proroctw wraz ze wszystkimi biblijnymi dowodami, aby 

wykazać, że podejście futurystyczne i post-trybulacyjne jest właściwe. 

Zawiera również szczegółową analizę biblijnych informacji zapisanych przez 

starożytnych proroków, abyśmy mogli mieć dobry obraz tego, czego możemy 

się spodziewać w czasie powrotu Jezusa. Ponadto łączy te proroctwa z tym, 

co sam Jezus powiedział w swoim Dyskursie Oliwnym, wraz z proroctwami 

apostoła Pawła dotyczącymi czasów ostatecznych. Jest to pierwsza z dwóch 

książek na ten temat - druga to komentarz do całej Księgi Objawienia ze 

wszystkimi jej powiązaniami z proroctwami dotyczącymi powrotu Jezusa w 

czasach ostatecznych (285 stron). 

Tom 8. ---- Przyszły triumf Mesjasza - Komentarz do Księgi Objawienia. 

Książka ta jest krótkim komentarzem werset po wersecie do całej Księgi 

Objawienia (280 stron). 

Vol. 9. ---- Zachwyć się naszym Stwórcą! - Odkrywanie wczesnych rozdziałów 

Księgi Rodzaju. Książka ta dostarcza wszystkich głównych dowodów na 

istnienie osobowego Stwórcy, zaczynając od argumentów logicznych za Jego 

istnieniem, Jego objawieniem się, a także dowodem na cud zmartwychwstania 

Chrystusa. Dalsze dowody pochodzą ze świata natury poprzez naukę 

dotyczącą naszego precyzyjnie dostrojonego Wszechświata, naszego Układu 

Słonecznego i wielu unikalnych czynników związanych z Ziemią. Wreszcie, 

świat biologii/chemii pokazuje niesamowitą z ł o ż o n o ś ć białek, DNA i 

komórek, a także wiele niesamowitych czynników dotyczących zwierząt i 

ludzi - wszystko to prowadzi nas do podziwu dla naszego Stwórcy! Książka 

ta pokazuje również, dlaczego neodarwinowska hipoteza ewolucji nie działa 

i jest obecnie na drodze do odrzucenia przez coraz większą liczbę naukowców. 

Wreszcie, książka ta bada "Dni Stworzenia" i zasięg wielkiego potopu z 

czasów Noego (271 stron). 

Vol. 10 Zasłona usunięta przez zwrócenie się do Chrystusa - Prawo  

Mojżeszowe 

A może Nowe Przymierze? Książka ta pokazuje, jak chrześcijanie powinni 

postrzegać Prawo Mojżeszowe w oparciu o wszystko, co powiedzieli o nim 

Jezus i Paweł. Pokazuje również, dlaczego wszyscy chrześcijanie muszą być w 

Nowym Przymierzu i jakie są korzyści dla tych, którzy są w tym przymierzu 

(161 stron). 



238 

Vol. 11. ---- Życie chrześcijańskie według J e z u s a . To 

Książka pokazuje, co według Jezusa i jego wysłanników jest wymagane, aby 

osoba stała się chrześcijaninem, w tym chrzest jako pełne zanurzenie w wodzie 

i przestrzeganie Wieczerzy Pańskiej. Pokazuje również wiele sposobów, w jakie 

miłość ma przenikać wspólnotę chrześcijańską, a także odpowiada na obawy 

dotyczące tego, czy kobiety mogą nauczać w kościele. W trosce o interesy 

wspólnoty chrześcijańskiej ważne jest, aby wiedzieć, jaka jest rola starszych i 

diakonów oraz w jaki sposób mają oni być wykwalifikowani do wykonywania 

tej pracy opiekuńczej dla wszystkich członków każdego zboru. Dwie główne 

kwestie, którymi zajmuje się książka, dotyczą homoseksualności i tego, jak 

daleko chrześcijanin może się posunąć w obronie siebie, rodziny i społeczności 

(251 stron). 

Vol. 12. ---- Chrystus umarł za nas, gdy byliśmy jeszcze grzesznikami  

- jak Bóg przez Chrystusa rozprawił się z grzechem. Ta książka analizuje wiele 

modeli proponowanych przez wieki, aby wyjaśnić, dlaczego Jezus musiał 

umrzeć 

tj. Zadośćuczynienie i opisuje wieloaspektowe podejście, które jest konieczne i 

zostało przedstawione przez N.T. Wrighta i innych wykwalifikowanych 

teologów. 

Zakuty w kajdany umysł Świadka Jehowy - Dlaczego oddają swoje życie 

Organizacji Strażnica. Książka ta przygląda się polityce Towarzystwa Strażnica, 

która w subtelny sposób odbiera członkom wolną wolę i wyrządza im szkody 

psychologiczne. W szczególnych sytuacjach niektóre zasady Strażnicy 

powodują rozpad rodzin Świadków Jehowy, a nawet dosłowną śmierć członków 

(260 stron). 

Wersja Królestwa Bożego - Nowy Testament (wydanie trzecie). To trzecie 

wydanie zostało jeszcze bardziej udoskonalone, aby ułatwić czytanie i 

zwiększyć dokładność terminów, zwłaszcza w Księdze Objawienia. Jest to 

wersja dosłowno-idiomatyczna, ale bez żargonu wielu innych wersji. Istotne 

uwagi na odwrocie podają powody różnych wyborów słów i zwrotów wraz z 

komentarzami wyjaśniającymi i interpretacyjnymi, które wyjaśniają, że Bóg 

jest jedną osobą, a nie triadyczną trójcą, a także dają jasność co do wielu 

innych nauk biblijnych (502 strony). 

~~~~~~~ ❑ ~~~~~~~ 

e-mail: rcfaircloth@msn.com 


	Raymond C. Faircloth
	Copyright 2021
	Przywoływane tłumaczenia Biblii
	Główne problematyczne nauki przedstawione tutaj
	CZĘŚĆ PIERWSZA
	* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są dziećmi Bożymi
	* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie są domownikami Boga
	(nie tylko 144 000)
	* Wszyscy prawdziwi chrześcijanie będą mieli taką samą jakość przyszłego życia
	Objawienie 7:9-17
	Inne czynniki wskazujące na to, że będzie więcej niż 144 000 namaszczonych chrześcijan

	Przywrócenie przyszłości Resztki etnicznego Izraela
	Złe skutki niewłaściwego stosowania teologii zastępstwa
	Zmodyfikowany pogląd organu zarządzającego
	Bożym
	Żaden człowiek nigdy nie przybył z nieba w przeszłości
	Przemodelowanie tego samego ludzkiego ciała
	Powrót Jezusa nastąpi w postaci człowieka


	10
	2. Okoliczności fizyczne sprawiły, że niektórzy nie rozpoznali Jezusa

	11
	pokazujących, że Jezus zawsze jest człowiekiem

	12
	Jezus był już duchowo obecny
	Jezus nie powraca po niewidzialną obecność
	Dosłowny fizyczny powrót Jezusa
	Powrót Jezusa nastąpi osobiście
	Przepowiedziany fizyczny powrót Jezusa

	13
	Jezus powróci na Ziemię
	Paruzja Jezusa to


	14 Jezus będzie na Ziemi, gdzie będzie Królestwo
	15
	"Królestwo niebios" oznacza "Królestwo Boże"

	16
	Święci Nie rządź z nieba
	Fizyczna obecność tych, którzy są w Królestwie


	17
	Królestwo Boże jest jeszcze przyszłością
	Wnioski


	18
	Jezus będzie rządził z dosłownej Jerozolimy
	Panowanie Jezusa rozpoczyna się w dosłownym Izraelu
	Fizyczna Jerozolima będzie stolicą Królestwa
	"Niebiańskie Jeruzalem" nie znajduje się w niebie
	CZĘŚĆ CZWARTA


	19
	Pierwotne Boże obietnice dla wiernych
	Abraham i inni Nie otrzymali jeszcze obietnic
	Środki do spełnienia obietnic
	Tylko Chrystus poszedł do nieba, ale tylko tymczasowo
	Apostoł Paweł nie spodziewał się, że pójdzie do nieba

	20
	"W niebie lub z nieba" oznacza przede wszystkim "Z Bogiem lub od Boga"

	21 Zjednoczenie z Chrystusem następuje, gdy On powraca
	Chrystus powraca na Ziemię,
	Chrześcijanie otrzymają nagrodę, gdy Jezus powróci na Ziemię
	Radosne zjednoczenie z Chrystusem
	Wracając do kwestii zawartej w Liście do Rzymian 6:5,
	Błędność nauki Strażnicy, że chrześcijanie zmartwychwstają jako duchy


	22
	2 Koryntian 5:1-9
	Jana 14:2
	Hebrajczyków 6:19-20
	Jana 14:19
	Wnioski

	23
	Nigdy nie ma zmartwychwstania do nieba
	Zmarli są w Bożej pamięci
	Duchowe zmartwychwstanie osób żyjących

	24
	Zmartwychwstanie będzie przebiegać w dwóch fazach

	25
	Wcześniejsze zmartwychwstanie jest lepsze
	Więcej na temat ciała zmartwychwstałego dla wszystkich prawdziwych chrześcijan

	26
	Odwrócenie kolejności wydarzeń "czasu końca
	Pierwsze zmartwychwstanie to nieśmiertelność po "ostatniej" trąbie powietrznej
	Powrót Jezusa nastąpi po Wielkim Ucisku
	Jezus przybywa po
	Więcej na temat czasu zbiorów
	Zmartwychwstanie ma nastąpić w "dniu ostatecznym"
	Podsumowanie Kiedy nastąpi zmartwychwstanie

	§ 27
	Istota "złapana z dala" Ma na celu spotkanie z powracającym Jezusem
	Interpretacja pochwycenia przez Organizację
	Pierwsze zmartwychwstanie nie następuje etapami

	28 Czy pierwsze zmartwychwstanie naprawdę jest w toku?
	Wnioski

	29
	30
	Sekcja ludzkości o podobnych cechach
	Strażnica

	31
	32
	Jezus nie mógł powrócić w 1914 roku
	Nieznany czas powrotu Jezusa


	33
	Nikt nie zna dnia ani godziny powrotu Chrystusa
	Biblijny opis fałszywego proroka

	34
	Zniszczenie Jerozolimy nie w 607 r. p.n.e. - dowody

	35
	Jeremiasza 29:10
	Imperium neobabilońskie 609-539

	70 Years Were Nie dla opłacania szabatów
	Wypełnienie się zniszczeń Jerozolimy według Księgi Daniela


	37
	38
	Wadliwy plan Strażnicy, by twierdzić, że jest organizacją Bożą
	Co Jezus powiedział o ustalaniu dat


	§ 39
	Wielki Ucisk nie jest Armagedonem
	Wielki ucisk jest gniewem szatana
	"Dzień Jehowy" to dzień Jego gniewu
	Dzień Jehowy obejmuje Armagedon


	40
	Chrześcijanie nie będą cierpieć w czasie gniewu Bożego
	Zbawienie dla chrześcijan następuje tego samego dnia, w którym rozpoczyna się zniszczenie niegodziwców
	Dzień Jehowy czyni Nie przedłuży się do tysiąclecia


	41
	42
	Oddzielenie owiec od kóz
	Narody, które poddają się Królestwu
	Światowe rozbrojenie
	W końcu dzieje się wola Boża

	43
	Wnioski

	44
	Wcześniejsze błędne daty w Strażnicy
	Obwinianie członków

	45
	46
	Teologia całkowitego zastąpienia Izraela wykracza "poza to, co jest napisane"

	47
	Jezus nie alegoryzował naturalnego Izraela
	Łukasz nie alegoryzował naturalnego Izraela
	Paweł nie alegoryzował naturalnego Izraela

	48
	49
	50
	Różne błędne interpretacje
	Izrael powraca w stanie skruchy
	Izrael powraca etapami
	Sugerowane lektury i prezentacje
	Zwięzłe studia nad Pismem Świętym
	Vol. 4: Nie oceniaj źle, kim są twoi prawdziwi wrogowie! - The
	Vol. 10 Zasłona usunięta przez zwrócenie się do Chrystusa - Prawo
	Mojżeszowe

	Vol. 11. ---- Życie chrześcijańskie według J e z u s a . To
	Vol. 12. ---- Chrystus umarł za nas, gdy byliśmy jeszcze grzesznikami
	e-mail: rcfaircloth@msn.com




