
 

 
 

Prawo, 
sabat 

i chrześcijaństwo Nowego 
Przymierza 

Chrześcijańska wolność 
w nauczaniu Jezusa 

 

 
Anthony F. Buzzard, magister (Oxon.), magister teologii 

 
 
 
 
 

© Restoration Fellowship, 2005 
www.restorationfellowship.org 

Atlanta Bible College 
800-347-4261 

http://www.restorationfellowship.org/


 
 
 
 

Spis treści 

Wprowadzenie ..................................................................... 5 

Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza ......... 11 

Więcej o Liście do Galatów i Prawie ................................. 53 

Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii szabatu 60 

Szabat i prawo .................................................................... 70 

Chrześcijanie i prawo (autor: Charles Hunting) ................ 74 

List do przyjaciela .............................................................. 98 



 

 
 
 
 

Wprowadzenie 
 

Wszyscy stoimy przed jednym zasadniczym pytaniem, 
o ile tylko znajdziemy czas w naszym zabieganym życiu, 
aby je zadać i przemyśleć. Jest to pytanie o nasze osobiste 
przeznaczenie – a dokładniej, pytanie o to, co musimy 
myśleć, wierzyć i robić, aby być akceptowanym przez 
Boga, naszego Stwórcę. Odpowiedzi na to pytanie w 
naszych czasach są tak różnorodne i mylące, jak liczba 
podzielonych wyznań, które charakteryzują to, co znamy 
jako chrześcijaństwo. Różne grupy chrześcijańskie 
wysuwają sprzeczne twierdzenia, że dostarczają 
rozwiązania zagadki życia. Proponują nam, co musimy 
zrobić, aby zostać zbawionymi. Ale nie są one zgodne. 

Wyznania powstają, zwłaszcza rozległy ruch 
protestancki, który powstał w opozycji do ustanowionego 
Kościoła rzymskokatolickiego w 1517 roku, kiedy to ktoś 
lub grupa studentów Biblii „odkryła” lepszy sposób 
zbliżenia się do Boga i służenia Mu. Często takie ruchy 
wynikają z nowego spostrzeżenia, twierdzenia o 
odzyskaniu zapomnianej prawdy, korekty tradycyjnego 
nauczania, które nie jest solidnie oparte na Piśmie 
Świętym. 

Wiele konfliktów, które powstały w związku z 
„prawidłowym” rozumieniem Jezusa i Biblii, dotyczyło 
kwestii zachowania. Co powinien robić chrześcijanin, aby 
podobać się Bogu? Dla znacznej liczby wierzących 
kluczową kwestią był wybór odpowiedniego dnia na 
odpoczynek i cotygodniowe nabożeństwo. Kwestia 
cotygodniowego przestrzegania zasad jest często 
powiązana z innymi sprawami dotyczącymi „prawa”, na 
przykład decyzją o niejedzeniu niektórych potraw 
wymienionych jako tabu w Starym Testamencie. 
Nieporozumienia, które pojawiają się, gdy niektórzy 
wierzący dochodzą do wniosku, że dni i 



6 Wprowadze
nie 

 

 
przekonania, że jedzenie ma kluczowe znaczenie dla 

chrześcijańskiego życia i zbawienia, doprowadziły do 
powstania całych wyznań, takich jak Światowy Kościół 

Boży założony przez Herberta Armstronga oraz 
Adwentyści Dnia Siódmego, którzy uważają Ellen White 

za natchnioną założycielkę. Po po 
ustanowieniu denominacji

 denominacyjne „cechy charakterystyczne” stają 
się kwestią głęboko zakorzenionego przekonania, a nawet 

ducha partyjnego, sprzyjając mentalności „my i oni”, która 
łatwo uniemożliwia obiektywną analizę Biblii. 

Jednak badanie Pisma Świętego w poszukiwaniu 
prawdy jest istotą dobrego uczniostwa (Dz 17:11). Jeśli 

chcemy osiągnąć prawdę 
— prawdy, która czyni nas naprawdę wolnymi — musimy 
być gotowi odłożyć na bok długo utrzymywane 
przekonania, które mogliśmy przyjąć, nie będąc 
odpowiednio przygotowani do dokładnego studiowania 
Biblii. Iluzją jest przypuszczenie, że dzięki dobrej woli i 
prawie całkowitemu brakowi przygotowania do czytania 
Biblii możemy dojść do wszystkich właściwych stanowisk 
w kwestiach biblijnych dotyczących postępowania i 
wyznania wiary. 

Wielu z nas nauczyło się tego na własnej skórze. Kiedy 
po raz pierwszy zetknęliśmy się z poglądem, że 
chrześcijaństwo polega przede wszystkim na przyjęciu 
dziesięciu przykazań danych Izraelowi i ścisłym ich 
przestrzeganiu, byliśmy przekonani, pomimo wszystkich 
dowodów przeciwnych, że dołączyliśmy do „jedynej 
prawdziwej Kościoła”. Budując własny kokon 
teologiczny, nie byliśmy pod wrażeniem, gdy inni 
wskazywali, że nasi nauczyciele/przywódcy nie mieli 
formalnego wykształcenia w zakresie historii interpretacji 
Biblii, mieli niewielką wiedzę na temat tego, co inni 
napisali na temat kluczowych kwestii, i nie znali 
oryginalnych języków Pisma Świętego. Twierdziliśmy, że 
szczerość wystarczy, aby zagwarantować pewnego rodzaju 
nieomylność. Nasz przywódca był naprawdę darem 
Bożym dla świata w czasach ostatecznych, 
argumentowaliśmy w naszej naiwności i 
niedoświadczeniu. Wyróżnialiśmy się naszym wiernym 
odpoczynkiem w sobotę! Dopiero 



Wprowadze
nie 

7 
 

 

 
wiele lat później staliśmy się na tyle mądrzy, aby 
pomyśleć, że mogliśmy zostać wprowadzeni w błąd. 

Kwestia, którą poruszamy w tej książce, dotyczy 
niektórych aspektów drogi do zbawienia, a w 
szczególności kwestii posłuszeństwa Jezusowi, ponieważ 
Jezus często i dobitnie powtarzał, że naśladowanie Go i 
Jego nauk jest istotą sukcesu przed Bogiem. Pytanie, które 
wymaga jednak ostrożnego potraktowania, brzmi: co 
oznacza posłuszeństwo? 

Nawet pobieżna lektura Biblii ujawnia, że wiele mówi 
się o wierze w odniesieniu do zachowania. Znaczna część 
Nowego Testamentu poświęcona jest definiowaniu tego, 
czego wymaga Bóg, nie zgodnie z prawem Mojżesza 
zawartym w Starym Przymierzu, ale zgodnie z Nowym 
Przymierzem nauczanym i ratyfikowanym przez Jezusa 
jako ostatecznego przedstawiciela Boga, proroka, który 
miał zastąpić nawet Mojżesza (Pwt 18:15-18; J 1:17). 

Wieloletnia refleksja nad nauczaniem i studiowaniem 
doprowadziła nas do przekonania, że jednym z najbardziej 
fatalnych nieporozumień dotyczących Jezusa i Nowego 
Przymierza jest próba połączenia dwóch różnych 
systemów, Starego i Nowego. Bóg nie postępuje już z 
ludzkością na warunkach, które ustanowił poprzez 
Mojżesza. Jeśli z pełną szczerością i pragnieniem 
posłuszeństwa Bogu zbliżamy się do Niego na zasadach, 
których nie nakazuje nam w Nowym Przymierzu 
przyniesionym przez Jezusa, narażamy się na straszną ranę 
teologiczną. Nieznajomość Nowego Przymierza jest tak 
samo destrukcyjna dla duchowości, jak i powoduje 
podziały. Jednak takie nieporozumienie często podaje się 
za „chrześcijańskie”. 

Musimy zdobyć wolność, którą obiecał Jezus, a jest to 
wolność oparta na duchu prawdy, a nie na naszych 
własnych konstrukcjach zbudowanych na mylącym 
połączeniu dwóch przymierzy. Co więcej, Jezus nie 
przekazał całej prawdy podczas swojej historycznej 
służby. Nadal przemawiał 



8 Wprowadze
nie 

 

 
przez wybranych apostołów, tak jak obiecał: „Mam wam 
jeszcze wiele do powiedzenia, ale teraz nie możecie tego 
znieść. Gdy jednak przyjdzie Duch Prawdy, wprowadzi 
was we wszelką prawdę, bo nie będzie mówił od siebie, 
ale powie wszystko, co usłyszy, i oznajmi wam, co ma 
nadejść. On mnie uwielbi, bo z mojego weźmie i wam 
oznajmi” (J 16, 12-14). 

Wszelkiego rodzaju nadużycia mogą powstać, gdy 
wersety Biblii są wyrywane z kontekstu i wykorzystywane 
do przekazywania tego, co było zamierzone w jednym 
okresie czasu, ale niekoniecznie dla wszystkich i na 
zawsze. Klasycznym przykładem jest popularne 
wykorzystanie fragmentu z Księgi Malachiasza 3:10 do 
narzucenia kościołowi systemu dziesięciny. Jednak 
zaledwie kilka wersetów dalej (4:4) prorok napomina 
swoich słuchaczy, aby „pamiętali prawo Mojego sługi 
Mojżesza, ustawy i prawa, które dałem na Horebie dla 
całego Izraela”. 

Aby określić, czego Bóg oczekuje od nas dzisiaj, 
konieczne jest rozeznanie w odniesieniu do Jego 
postępowania z ludzkością w różnych okolicznościach. Na 
następnych stronach zajmiemy się tym zagadnieniem – 
treścią posłuszeństwa dla nas, chrześcijan – przekonani, że 
wolność w Chrystusie jest jedyną skuteczną receptą na 
odnalezienie wiary przedstawionej w Nowym 
Testamencie. Kiedy jeden Kościół zjednoczy się w tej 
wolności jako głosiciele Ewangelii Królestwa, a bariera 
między Żydami a poganami zostanie zniesiona, zgodnie z 
pragnieniem Chrystusa, wiara będzie żywa i skuteczna. 
Dopóki dzielą nas nieporozumienia dotyczące prawa i jego 
związku z Nowym Przymierzem, świadectwo ciała 
Chrystusa będzie nadal narażone na szkody. 

Chrześcijanie uznają Mojżesza za pośrednika Starego 
Przymierza zawartego między Bogiem Izraela a Jego 
ludem. Księga Wyjścia 24 zawiera zapis potwierdzenia 
warunków przymierza, kiedy to lud zgodził się 
przestrzegać wszystkich słów zapisanych w księdze 
przymierza. 



Wprowadze
nie 

9 
 

 

 
Następnie skropiono krwią ołtarz i lud; zgromadzenie 
Izraela zgodziło się wykonać „wszystko, co Pan 
powiedział”. Krew oficjalnie ratyfikowała przymierze na 
podstawie „wszystkich słów”, które Mojżesz otrzymał od 
Boga. 

W Nowym Testamencie Jezus jest przedstawiony jako 
Posłaniec Nowego Przymierza. Jezus jest przeciwstawiony 
Mojżeszowi. „Prawo zostało dane przez Mojżesza, ale 
łaska i prawda przyszły przez Jezusa Chrystusa”. Mateusz 
zapisuje pięć bloków nauczania Jezusa o Nowym 
Przymierzu, kończących się powtarzającym się zwrotem 
„gdy Jezus skończył mówić te rzeczy” (7:28 itd.). 
Następnie Jezus przelał swoją krew, aby wprowadzić w 
życie to Nowe Przymierze. 

W kwestii rozpoznawania tego, czego Bóg wymaga w 
ramach chrześcijańskiego Nowego Przymierza, istnieją 
sprawy o kluczowym znaczeniu. Nieprzejście od Starego 
do Nowego Przymierza stanowi bardzo poważne 
zagrożenie dla wierzących. Skłonność do powrotu do 
Starego Przymierza i mieszania go z Nowym wywołała 
najsurowsze ostrzeżenia i oburzenie apostoła: „Głupi 
Galacjanie! Kto was oczarował? Przed waszymi oczami 
Jezus Chrystus został wyraźnie przedstawiony jako 
ukrzyżowany... Czy otrzymaliście ducha poprzez 
przestrzeganie prawa, czy poprzez wiarę w to, co 
usłyszeliście?... Chrystus wyzwolił was dla wolności. 
Stańcie więc mocno i nie poddawajcie się ponownie pod 
jarzmo niewoli. Zapamiętajcie moje słowa! Ja, Paweł, 
mówię wam, że jeśli poddacie się obrzezaniu, Chrystus nie 
będzie dla was miał żadnej wartości. Ponownie 
oświadczam każdemu, kto poddaje się obrzezaniu, że jest 
zobowiązany do przestrzegania całego prawa. Wy, którzy 
staracie się być usprawiedliwieni przez prawo, zostaliście 
odłączeni od Chrystusa, wypadliście z łaski... Liczy się 
tylko wiara wyrażająca się przez miłość” (Gal. 3:1, 2; 5:1-
6). 

Prawda rzeczywiście czyni nas wolnymi, ale wolność 
jest osiągalna tylko wtedy, gdy odkryjemy, czym jest ta 
wyzwalająca prawda. 



10 Wprowadze
nie 

 

 
oznacza zwracanie szczególnej uwagi na Ewangelię/słowa 
Jezusa i Pawła, nieustraszonego wyznawcy Wielkiej Misji 
Jezusa, aby głosić wszystkim narodom jedyną Ewangelię 
Królestwa, który pragnął z całego serca, aby Żydzi i 
poganie stworzyli jeden harmonijny kościół oparty na 
wolności Nowego Przymierza. 

Zapraszamy czytelników do podjęcia wyzwania 
ponownego przemyślenia, jeśli to konieczne, co oznacza w 
kontekście stylu życia i wierzeń służba Panu Jezusowi 
Mesjaszowi, nosicielowi Nowego Przymierza. Bardziej 
szczegółowo omówiliśmy szerszą kwestię Ewangelii 
Królestwa w naszych książkach „Nadchodzące Królestwo 
Mesjasza: rozwiązanie zagadki Nowego Testamentu” i 
„Nasi ojcowie, którzy nie są w niebie: zapomniane 
chrześcijaństwo Jezusa Żyda”, a także w naszym 
bezpłatnym miesięczniku wydawanym od 1998 roku, 
dostępnym na naszej stronie internetowej 
www.restorationfellowship.org. 

http://www.restorationfellowship.org/


 

 

 
 
 
 

Prawo, sabat 
i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 

 
Około dwa miliony wiernych wyraża swoje oddanie 

Bogu, traktując poważnie swoje zobowiązanie do ścisłego, 
dosłownego przestrzegania wszystkich „dziesięciu 
przykazań”. Czwarte przykazanie ma dla nich szczególne 
znaczenie. Postrzegają je jako szczególny test 
posłuszeństwa. Istnieje wiele milionów innych osób, które 
również twierdzą, że podporządkowują się przykazaniom 
Boga, ale nie zgadzają się ze swoimi kolegami 
studiującymi Biblię co do tego, co dzisiaj oznacza 
posłuszeństwo przykazaniom Boga. 

Wielu wyznających chrześcijan uważa, że dziesięć 
przykazań jest dla chrześcijan takim samym prawem, 
jakim było dla Izraelitów dane przez Mojżesza na Synaju. 
Ten punkt widzenia wydaje się mieć wyraźne poparcie w 
Piśmie Świętym. Czyż Jezus nie pouczył młodego 
człowieka, aby „przestrzegał przykazań”? (Mt 19:17). 
Czyż Paweł nie podkreślał w równym stopniu potrzeby 
posłuszeństwa? Jezus jasno stwierdził, że „nie przyszedł 
znieść Prawa ani Proroków, ale je wypełnić” (Mt 5:17). 
Naturalnym wnioskiem płynącym z tego stwierdzenia 
byłoby, że prawo Starego Testamentu pozostaje 
absolutnym wzorcem postępowania chrześcijan. 

Wszyscy zgodzą się, że żadne prawo Boże nie może 
zostać odrzucone jako nieistotne. Żadne objawienie Boże 
nie jest bez znaczenia. Paweł dobrze to rozumiał, 
stwierdzając, że wiara w Chrystusa nie tylko nie niszczy 
prawa, ale je potwierdza: „Czy więc przez wiarę 
unieważniamy prawo? Niech tak nie będzie! Przeciwnie, 
potwierdzamy prawo” (Rz 3:31). 



12 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
Wśród wierzących pojawiła się poważna różnica zdań 

co do tego, jak stosować jedno konkretne przykazanie 
prawa: czwarte z „Dziesięciu Przykazań”, które dotyczy 
przestrzegania szabatu. Dla jednej strony nie ma tu 
naprawdę nic do dyskusji. Szabat jest dla nas, wierzących 
w Chrystusa, tak samo wiążący, jak był wiążący dla 
Izraela w Starym Testamencie. Ponieważ był on znakiem 
wierności Izraela wobec Boga, sabat z pewnością musi być 
również znakiem identyfikującym prawdziwych 
chrześcijan. Jak można w jakikolwiek sposób 
modyfikować którekolwiek z „Dziesięciu Przykazań”? 
Nieposłuszeństwo wobec jednego z nich oznaczałoby 
nieposłuszeństwo wobec wszystkich. W tej argumentacji 
sabat staje się kluczową kwestią, która decyduje o tym, 
czy należymy do Chrystusa, czy do diabła. Każda teologia 
wywodząca się od osoby nieprzestrzegającej szabatu 
będzie zatem budzić podejrzenia, ponieważ taka osoba jest 
nieposłuszna Bogu w kluczowym momencie próby. Autor 
niniejszego artykułu jest zaznajomiony z tego rodzaju 
argumentacją, ponieważ przez wiele lat przestrzegał 
szabatu w sobotę. Od tego czasu zauważył jednak, że 
przestrzeganie szabatu nie gwarantuje poprawności w 
innych kwestiach związanych z interpretacją Biblii. 

 
Pochodzenie przestrzegania szabatu 

Czy przestrzeganie sobotniego szabatu stanowi 
ostateczną wolę Boga wobec Jego ludu dzisiaj? Wiele 
napisano na ważny temat funkcji prawa Starego 
Testamentu w Nowym Testamencie. Pomimo niepokoju 
wielu osób przestrzegających szabatu, ci, którzy nie 
odpoczywają w cotygodniowy szabat, nie są zdania, że 
chrześcijanie mogą bezkarnie nie być posłuszni Bogu. 
Istotne pytanie brzmi: co oznacza posłuszeństwo w Nowym 
Testamencie w ramach Nowego Przymierza? 

Główna trudność dla zwolenników przestrzegania 
szabatu w sobotę wynika z niezrozumienia pochodzenia 
obowiązku przestrzegania szabatu. Na podstawie Księgi 
Rodzaju 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 13 
 

 

 
2:2, 3 i Księgi Wyjścia 20:8-11 twierdzi się, że dzień 
szabatu został ustanowiony w momencie stworzenia jako 
cotygodniowy odpoczynek dla całej ludzkości, począwszy 
od Adama. 

Ten opis pochodzenia cotygodniowego przestrzegania 
szabatu pomija następujące fakty biblijne: 

1. Księga Wyjścia 16:23: Dzień szabatu został 
objawiony Izraelowi przez Boga. Pan mówi: „Jutro jest 
dzień szabatu, święty szabat dla Pana”. Nie ma tu żadnej 
wzmianki, że odpoczynek w siódmym dniu obowiązywał 
od stworzenia świata. Bóg nie powiedział: „Jutro jest 
[dobrze znany] szabat dany wszystkim narodom od 
stworzenia świata”. Mojżesz dodaje: „Oto Pan dał wam 
[Izraelowi] szabat, dlatego daje wam chleb na dwa dni w 
szóstym dniu. Niech każdy pozostanie na swoim miejscu; 
niech nikt nie wychodzi ze swojego miejsca w siódmym 
dniu” (Wj 16:29). Jeśli Bóg dał sabat Izraelowi w Księdze 
Wyjścia 16, to czy odebrał go całej ludzkości? Bardzo 
dziwne jest to, że jeśli przestrzeganie sabatu zostało 
objawione jako boskie prawo od stworzenia świata dla 
wszystkich narodów, to Bóg teraz wskazuje Izrael jako 
naród zobowiązany do przestrzegania sabatu. 

2. Nehemiasza 9:13, 14: Pochodzenie cotygodniowego 
przestrzegania szabatu nie sięga czasów stworzenia świata, 
ale Sinaj: „Wtedy zstąpiłeś na górę Synaj i przemówiłeś do 
nich z nieba; dałeś im sprawiedliwe nakazy i prawdziwe 
prawa, dobre ustawy i przykazania. Tak więc objawiłeś im 
swój święty szabat i ustanowiłeś dla nich przykazania, 
ustawy i prawo poprzez swojego sługę Mojżesza”. 

3. Nehemiasza 10:29-33: Cotygodniowy szabat jest 
częścią prawa Bożego przekazanego przez Mojżesza, a 
zatem częścią całego systemu przestrzegania szabatu 
objawionego na Synaju: 

„[Lud] przyjmuje na siebie przekleństwo i przysięgę, 
że będzie postępował zgodnie z prawem Bożym, które 
zostało dane przez Mojżesza, sługę Bożego, oraz że będzie 
przestrzegał i wypełniał wszystkie 



14 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
przykazań Boga, naszego Pana, oraz Jego nakazów i 
ustaw... Jeśli chodzi o ludy tej ziemi, które w dzień szabatu 
przynoszą towary lub zboże na sprzedaż, nie będziemy od 
nich kupować w szabat ani w dzień święty; zrezygnujemy 
też z plonów w siódmym roku...Zobowiązaliśmy się 
również do corocznego przekazywania jednej trzeciej 
sykla na potrzeby domu naszego Boga: na chleb pokładny, 
na ciągłą ofiarę zbożową, na ciągłą ofiarę całopalną, na 
sabaty, na nowiu księżyca, na wyznaczone czasy, na rzeczy 
święte i na ofiary przebłagalne za Izrael oraz na wszystkie 
prace domu naszego Boga”. 

Zauważmy, że Izrael był związany całym systemem 
sabatów i świąt. 

4. Celem szabatu, choć odzwierciedla on odpoczynek 
Boga podczas stworzenia świata (Wj 20:11), jest przede 
wszystkim upamiętnienie wyjścia narodu izraelskiego z 
Egiptu. Dlatego zostało dane czwarte przykazanie: 
„Pamiętaj, że byłeś niewolnikiem w ziemi egipskiej, a Pan, 
twój Bóg, wywiódł cię stamtąd ręką mocną i 
wyciągniętym ramieniem; dlatego Pan, twój Bóg, nakazał 
ci [Izraelowi, a nie ludzkości od stworzenia] przestrzegać 
dnia szabatu” (Pwt 5:15). 

5. Przymierze zawarte z Izraelem na Horebie nie 
zostało zawarte z ojcami (Abrahamem, Izaakiem i 
Jakubem). Dziesięć przykazań nie może zatem stanowić 
uniwersalnego prawa danego całej ludzkości. Stwierdzenie 
z Księgi Powtórzonego Prawa 5:3 jest jednoznaczne: „Pan 
nie zawarł tego przymierza z naszymi ojcami”. Szabat 
został dany Izraelowi jako znak szczególnej relacji Boga z 
Izraelem, „aby poznali, że Ja jestem Pan, który ich 
uświęcam” (Ezech. 20:12). Nie miałoby to sensu, gdyby 
szabat był wymagany od wszystkich narodów. Jest to 
szczególny znak postępowania Boga wobec jednego 
narodu, Izraela. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 15 
 

 

 
6. Żydom należy przyznać pewną wiedzę na temat 

pochodzenia ich narodowego szabatu. W Księdze 
Jubileuszów 2:19-21, 31 dowiadujemy się, że: „Stwórca 
wszystkich rzeczy... nie uświęcił wszystkich ludów i 
narodów, aby przestrzegali szabatu, ale tylko Izrael”. 

Potwierdzenie cytowanych powyżej tekstów biblijnych 
pochodzi z literatury rabinicznej. Księga Rodzaju Rabba 
stwierdza, że siódmy dzień stworzenia był sabatem Boga, 
ale nie ludzkości. W Misznie pod hasłem Szabbata 
czytamy, że „jeśli poganin przychodzi, aby ugasić ogień, 
nie wolno mu mówić: «nie gasz go», ponieważ oni [Izrael] 
nie są odpowiedzialni za przestrzeganie przez niego 
szabatu”. Powodem tego jest fakt, że „szabat jest 
wiecznym przymierzem między Mną a dziećmi Izraela, ale 
nie między Mną a narodami świata” (Melkita, Szabbata, 
1). 

Z tych fragmentów jasno wynika, że cały system praw, 
w tym cotygodniowy szabat, święty dzień szabatu 
siódmego tygodnia (Pięćdziesiątnica), święty dzień 
szabatu siódmego miesiąca (Trąby), nowiu księżyca i inne 
święta, siódmy rok szabatu ziemi i jubileusz po 
czterdziestu dziewięciu latach, były częścią systemu 
szabatowego przekazanego Izraelowi przez Mojżesza. 
Cotygodniowy odpoczynek był upamiętnieniem wyjścia 
Izraelitów z Egiptu (Pwt 5:15). Dlatego Ezechiel 
stwierdza, że Bóg „wywiódł [Izraelitów] z ziemi egipskiej 
i zaprowadził ich na pustynię. Dałem im Moje ustawy i 
poinformowałem ich o Moich nakazach, dzięki którym, 
jeśli człowiek [tj. Izraelita] będzie ich przestrzegał, będzie 
żył. Dałem im również moje sabaty [w liczbie mnogiej], 
aby były znakiem między mną a nimi [Izraelem], aby 
wiedzieli, że Ja jestem Pan, który ich uświęca... 
Uświęcajcie moje sabaty, a będą one znakiem między mną 
a wami, abyście wiedzieli, że Ja jestem Pan, wasz Bóg” 
(Ez 20:10-12, 20). 

Na podstawie tych danych nie można wywnioskować, 
że system sabatowy został nałożony na ludzkość od 
momentu stworzenia 



16 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
. Wszystkie te fragmenty Pisma Świętego, potwierdzone 
przez inne pisma żydowskie, wskazują na sabaty jako 
szczególny znak relacji Boga z jednym wybranym 
narodem. 

Skoro Księga Powtórzonego Prawa 5:15 wywodzi 
pochodzenie szabatu z Wyjścia, dlaczego Księga Wyjścia 
20:11 łączy go ze stworzeniem? Odpowiedź jest taka, że 
Bóg rzeczywiście odpoczął siódmego dnia po stworzeniu 
świata. Jednak tekst (Rdz 2:3) nie mówi, że nakazał On 
Adamowi i ludzkości odpoczywać co siódmy dzień. Gdyby 
tak powiedział, szabat nie mógłby być pamiątką wyjścia 
Izraelitów z Egiptu (Pwt 5:15). Faktem jest, że wielu 
błędnie interpretuje tekst z Księgi Rodzaju 2:3, twierdząc, 
że Bóg odpoczął siódmego dnia i od tego czasu 
błogosławił każdy kolejny siódmy dzień, nakazując 
ludzkości odpoczywać w tym dniu. W rzeczywistości 
tylko Bóg odpoczął podczas stworzenia świata i tylko w 
siódmym dniu, który zakończył Jego dzieło stworzenia. 
Dopiero tysiące lat później wykorzystał On swój własny 
odpoczynek w siódmym dniu stworzenia jako wzór do 
wprowadzenia sabatu obchodzonego co siódmy dzień, 
który dał Izraelowi. Tylko Bóg odpoczął w pierwszy 
siódmy dzień, a znacznie później objawił Izraelowi siódmy 
dzień jako stałe święto szabatu (Wj 16). Cotygodniowy 
szabat pojawia się w dziesięciu przykazaniach, które 
podsumowują prawo dane Izraelowi przez Mojżesza, ale 
nie można go oddzielić od całego systemu odpoczynku 
szabatowego danego Izraelowi, cotygodniowego, 
comiesięcznego, corocznego, siedmioletniego i 
jubileuszowego. 

Claus Westermann w swoim komentarzu do Księgi 
Rodzaju 1-11 podsumowuje swoje wnioski dotyczące 
pochodzenia szabatu: „W rzeczywistości nie można 
znaleźć [w Rdz 2,2-3] instytucji, a nawet przygotowań do 
szabatu, ale raczej późniejsze podstawy szabatu znajdują 
odzwierciedlenie w tych zdaniach” (s. 237). 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 17 
 

 

 
Dziesięć przykazań 

Warto zwrócić uwagę na żydowskie tłumaczenie 
Księgi Powtórzonego Prawa 5:22.1  Bezpośrednie 
ogłoszenie przykazań z Synaju „nie trwało dłużej”. Nie 
chodziło o to (jak sugerują inne wersje), że Bóg nie dodał 
już żadnych słów, czyniąc dziesięć przykazań 
wyjątkowym zbiorem praw, odrębnym od reszty prawa, 
ale o to, że lud, jak dalej mówi historia (Pwt 5:22-28), nie 
mógł znieść słuchania głosu Boga. W odpowiedzi Bóg 
kontynuował ogłaszanie prawa przez Mojżesza. W tym 
przypadku dziesięć przykazań jest oddzielonych od reszty 
prawa, ponieważ Bóg został przerwany przez skrajny 
strach ludu. W Nowym Testamencie prawa są cytowane 
bez rozróżnienia między dziesięcioma przykazaniami a 
innymi (zob. Mt 19:18, 19, pięć z dziesięciu przykazań i 
jedno nie; Mk 10:19, pięć z dziesięciu przykazań, jedno 
nie). Z pewnością „dziesięć słów” było wyjątkowe w tym 
sensie, że zostały wypowiedziane z góry bezpośrednio do 
Izraela. Prawdą jest również, że prawa zakazujące 
zabijania i cudzołóstwa mają trwałą moc obowiązującą dla 
wszystkich ludzi. Jednak nigdzie nie jest powiedziane, że 
wszystkie dziesięć (w tym prawo dotyczące szabatu, 
reprezentujące cały system szabatu) jest wiążące dla 
wszystkich ludzi przez cały czas. Dziesięć przykazań jest 
częścią całego systemu prawnego danego Izraelowi. 

W 2 Liście do Koryntian 3 Paweł celowo 
przeciwstawia tymczasowy charakter dziesięciu przykazań 
jako systemu prawa nowemu duchowi prawa, który 
charakteryzuje wiarę chrześcijańską. Stary system 
„przyszedł z chwałą” (werset 7), ale ta chwała została 
przyćmiona przez nowe zarządzanie duchem. Prawo dane 
na Synaju zostało zapisane na kamiennych tablicach 
(odniesienie do dziesięciu przykazań w Wj 34:28, 29), ale 
„list” napisany przez ducha Chrystusa w sercu (werset 3) 
jest znacznie lepszy. Prawo było „strażnikiem” lub 

 

1  Soncino Chumash, A. Cohen, red., Soncino Press, 1968, s. 1019. 



18 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
„opiekunem”, który prowadził nas do Chrystusa (Ga 3:24). 
Zostało ono ustanowione 430 lat po zawarciu przymierza z 
Abrahamem (Ga 3:17). Zostało dodane tymczasowo, aż 
nadejdzie potomek (Ga 3:19). Paweł nie powiedział, że 
prawo dane przez Mojżesza było „wiecznym prawem 
Bożym”. 

„Nie ma znaczenia”, mówi Paweł, „czy ktoś jest 
obrzezany, czy nieobrzezany, ale przestrzeganie przykazań 
Bożych” (1 Kor. 7:19). Nie odnosi się on jednak do 
dziesięciu przykazań. Nie powiedział „przykazań Bożych 
przekazanych przez Mojżesza”, ale „przykazań Bożych”, 
tj. boskich nakazów, które obecnie są podsumowane jako 
„prawo Chrystusa”, a nie prawo Mojżesza. Jeśli 
porównamy inne fragmenty, w których Paweł podważa 
potrzebę obrzezania, dostrzeżemy kontrast, który stara się 
on ustalić: 

„W Chrystusie Jezusie bowiem ani obrzezanie, ani 
nieobrzezanie nie ma żadnego znaczenia [chociaż w 
Starym Testamencie miało ogromne znaczenie, zob. Rdz 
17:9-14], ale wiara, która działa przez miłość” (Ga 5:6). 

„Albowiem ani obrzezanie, ani nieobrzezanie nie ma 
żadnego znaczenia, ale nowe stworzenie [jest 
najważniejsze]” (Ga 6:15). 

Niektórym przestrzegającym szabatu wydaje się, że 
Paweł powinien był powiedzieć: „Obrzezanie nic nie 
znaczy, ale przestrzeganie szabatu i świąt w odpowiednim 
dniu znaczy wszystko”. 

Musimy podkreślić, że w Księdze Rodzaju 17 nie 
można było być pełnoprawnym członkiem wspólnoty ludu 
Bożego, jeśli nie było się fizycznie obrzezanym. 
Dotyczyło to również obcokrajowców mieszkających z 
potomkami Abrahama. 

Radykalna różnica między obowiązkowym 
obrzezaniem dla wszystkich a obojętnością Pawła wobec 
obrzezania zwraca naszą uwagę na bardzo duże różnice w 
praktyce między dwoma Testamentami i pomaga nam 
przewidzieć „duchowienie” prawa w innych aspektach, nie 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 19 
 

 

 
przynajmniej w kwestii przestrzegania dni wyznaczonych 
Izraelowi. W Dziejach Apostolskich 15 odbyła się rada, 
aby rozwiązać palący problem zgłoszony przez niektórych 
żydowskich chrześcijan, którzy „nauczali braci, że jeśli nie 
zostaną obrzezani zgodnie z obyczajem Mojżesza, nie 
mogą być zbawieni... Niektórzy wierzący należący do 
faryzeuszy powstali i powiedzieli: „Trzeba ich obrzezać i 
nakazać im przestrzeganie prawa Mojżesza” (Dz 15:1, 5). 
Odpowiedź Piotra wskazuje na ogromną zmianę polityki 
kierowanej przez Boga i Mesjasza wobec 
międzynarodowej wspólnoty chrześcijan: „Dlaczego więc 
teraz kusicie Boga, nakładając na szyję uczniów jarzmo, 
którego ani nasi ojcowie, ani my nie byliśmy w stanie 
unieść? Wierzymy bowiem, że będziemy zbawieni przez 
łaskę Pana Jezusa, tak jak oni” (wersety 10, 11). 
Twierdzenie, że Tora w swojej mojżeszowej formie była 
dla Izraela wyłącznie błogosławieństwem, byłoby 
bezpośrednią sprzecznością z Pismem Świętym! Wiele z 
jej przepisów miało charakter surowej dyscypliny, a ich 
celem było stworzenie bariery między Izraelem a 
narodami. Jak wyjaśnił Piotr, w ramach Nowego 
Przymierza Bóg dał teraz ducha świętego zarówno 
poganom, jak i Żydom, „nie czyniąc żadnej różnicy 
między nami a nimi, ale oczyściwszy ich serca przez 
wiarę” (werset 9). To właśnie inteligentne przyjęcie 
Ewangelii Królestwa Bożego oczyściło serca wszystkich, 
którzy uwierzyli w Ewangelię głoszoną przez Jezusa (Mk 
1:14, 15; 4:11, 12; Mt 
13:19; Łk 8:11, 12; J 15:3; Dz 26:18; Rz 10:17; 1 
Jana 5:20; Iz 53:11). 

 
Jezus i Prawo 

Fundamentalnym błędem jest przypuszczenie, że Jezus 
jedynie podkreślał potrzebę przestrzegania wszystkich 
praw przekazanych Izraelowi przez Mojżesza. Prawdą jest 
jednak, że wyraźnie zaprzeczył, jakoby zamierzał 
zniszczyć prawo lub 



20 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
prorocy (Mt 5:17, 18). Jak więc Jezus mógł zmienić 
prawo, nie niszcząc go? Odpowiedź znajduje się w jego 
znaczącym stwierdzeniu, że „nie przyszedł znieść prawo, 
ale je wypełnić”. Co oznacza „wypełnienie prawa”? 

Czy „wypełnienie prawa” oznacza po prostu 
przestrzeganie go zgodnie z wymaganiami Mojżesza? Jeśli 
Jezus wymaga od nas przestrzegania przykazań prawa 
nadanego przez Mojżesza, to oczywiście obrzezanie ciała 
jest nadal obowiązkowe dla wszystkich. Powinniśmy 
pamiętać, że obrzezanie ciała było znakiem przymierza 
zawartego z Abrahamem (po tym, jak uwierzył w 
Ewangelię, Gal. 3:8; zob. Rzym. 4:9-12) i znakiem 
prawdziwego, posłusznego Izraelity (podobnie jak sabat 
identyfikował wiernego Izraelity). 

Prawo mówiło dość jasno: „Powiedz synom Izraela: 
Gdy kobieta rodzi syna, będzie nieczysta przez siedem 
dni... Ósmego dnia należy obrzezać jego napletek” (Kpł 
12:2, 3). Zwróćmy również uwagę na przykazanie, które 
gwarantowało, że „żadna osoba nieobrzezana nie może 
spożywać [Paschy]. To samo prawo będzie obowiązywać 
zarówno tubylców, jak i przybyszów przebywających 
wśród was” (Wj 12:48, 49). 

W Księdze Wyjścia 4:24-26 Bóg zagroził Mojżeszowi 
śmiercią, jeśli nie dopilnuje, aby jego dzieci zostały 
obrzezane. Było to jedno z najbardziej fundamentalnych 
przykazań Boga dla Izraela. Ale czy było to Jego wieczne 
prawo w tej formie dla każdego człowieka? 

Nikt z nas nie czuje się zobowiązany do przestrzegania 
tej części prawa Bożego, chociaż w zapisanych naukach 
Jezusa z czasów Jego życia na ziemi nie ma nic, co 
znosiłoby wymóg fizycznego obrzezania. Nie zwracamy 
najmniejszej uwagi na ósmy dzień życia niemowlęcia jako 
dzień, w którym zgodnie z prawem Bożym powinno ono 
zostać obrzezane. Czy zatem zniszczyliśmy to prawo? 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 21 
 

 

 
W pewnym sensie tak. Ale w innym sensie nie. Z nauk 
Pawła (choć nie z nauk Jezusa, gdy przebywał na ziemi) 
wynika, że obrzezanie jest teraz „w sercu”, ponieważ 
„Żydem jest ten, kto jest nim wewnętrznie, a obrzezanie 
jest obrzezaniem serca, przez ducha, a nie przez literę” (Rz 
2:28, 29). 

Z pewnością istnieje ogromna różnica między 
obrzezaniem ciała a obrzezaniem ducha. Jednak Nowy 
Testament postrzega duchowe, wewnętrzne obrzezanie 
jako właściwą odpowiedź na nakaz, abyśmy byli 
obrzezani. Prawo zostało uduchowione i w ten sposób 
„wypełnione”. Nie zostało zniszczone. Z pewnością 
przybrało zupełnie inną formę w chrześcijańskiej 
dyspensacji. 

Jezus podjął się właśnie takiego uduchowienia 
dziesięciu przykazań i innych praw (traktując je wszystkie 
tak samo), kiedy w Kazaniu na Górze ogłosił: 
„Słyszeliście, że starożytnym powiedziano: Nie zabijaj... 
Ale ja wam powiadam...” (Mt 5:21, 22). „Słyszeliście, że 
powiedziano: Nie cudzołóż, ale Ja wam powiadam...” (Mt 
5, 27-28). „Mojżesz pozwolił wam oddalać żony, ale od 
początku tak nie było. A Ja wam powiadam...” (Mt 19, 8-
9). 

„Wypełniając” prawo, Jezus zmienia je – faktycznie je 
modyfikuje – ale nie niszczy. W rzeczywistości ujawnia 
prawdziwy sens prawa, czyniąc je bardziej radykalnym, a 
w niektórych przypadkach (rozwód) uchylając prawo 
Mojżesza z Księgi Powtórzonego Prawa 24, stwierdzając, 
że przepis ten miał charakter tymczasowy. Jest to ważny 
fakt: nauczanie Jezusa faktycznie unieważnia prawo 
Mojżesza dotyczące rozwodów. Powraca do 
wcześniejszego prawa małżeńskiego danego przez Boga w 
Księdze Rodzaju (2:24). Jezus odwołuje się zatem do 
wcześniejszej i bardziej fundamentalnej części Tory. 
Unieważnia późniejsze ustępstwo dane przez Mojżesza 
jako Torę. 



22 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
Jezus doprowadził prawo do jego przeznaczonego 

końca, ostatecznego celu, dla którego zostało pierwotnie 
ustanowione (Rz 10:4). W każdym przypadku musimy 
zobaczyć, co to oznacza. Na przykład, co z prawem 
dotyczącym czystych i nieczystych potraw? Czy Jezus 
mówi coś o znaczeniu tego prawa dla chrześcijan? 
Zgodnie z charakterem innych swoich wypowiedzi, Jezus 
dochodzi do sedna problemu nieczystości: „Nic, co 
wchodzi do człowieka z zewnątrz, nie może go skalać, 
ponieważ nie wchodzi do jego serca, ale do żołądka i jest 
wydalane” (Mk 7:18, 19). Następnie Marek komentuje: 
„W ten sposób Jezus uznał wszystkie pokarmy za czyste” 
(Mk 7:19, zob. współczesne tłumaczenia). 

Wydaje się, że w czasie, gdy Jezus mówił o 
nieczystości, jego słuchacze nie rozumieli radykalnego 
sposobu, w jaki zmieniał praktyczne skutki prawa. Piotr 
nadal przestrzegał praw dotyczących pokarmów i 
protestował, że nigdy nie jadł niczego „zwyczajnego” 
(koinos) ani „nieczystego” (akathartos) (Dz 10:14). Jednak 
później, kiedy Marek napisał swoją ewangelię, lekcja 
została przyswojona: prawo dotyczące czystych i 
nieczystych pokarmów przestało obowiązywać. Marek w 
innym miejscu (3:30) dodał swój własny komentarz 
redakcyjny i zrobił to samo w Ewangelii Marka 7:19. 
Jezus odnosił się do tej zmiany w ramach Nowego 
Przymierza. Pierwotnym celem prawa było nauczenie 
ludzi rozróżniania dobra od zła. 

 
Paweł i prawo 

Paweł, przestrzegający zasad judaizmu, nauczał tego 
samego „wypełnienia” prawa dotyczącego czystości i 
nieczystości, pisząc: „Wiem i jestem przekonany w Panu 
Jezusie [tj. jako wierzący chrześcijanin], że nic nie jest 
nieczyste [„zwyczajne”, koinos] samo w sobie, ale dla 
tego, kto uważa coś za nieczyste, dla tego jest to 
nieczyste” (Rz 14:14). „Nie niszcz dzieła Bożego z 
powodu jedzenia. Wszystkie rzeczy są bowiem czyste 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 23 
 

 

 
[katharos], ale są złe dla człowieka, który je i popełnia 
grzech” (Rz 14, 20). 

Człowiek, który pisze w ten sposób, z pewnością nie 
przejmuje się rozróżnieniem między czystymi i 
nieczystymi mięsami i rybami podanym w prawie (z 
wyjątkiem sytuacji, gdy kwestie te mogą wpływać na 
nadwrażliwe, słabe sumienie, Rz 14:15). Szczególnie 
znaczący (i sprzeczny z nauczaniem Herberta Armstronga 
z Worldwide Church of God) jest fakt, że Paweł używa 
zarówno słowa koinos (Rz 14:14) = pospolite lub nieczyste 
przez użycie, jak i katharos (Rz 14:20) = czyste z natury. 
Armstrong twierdził, że Paweł nie miał na myśli rzeczy, 
które były nieczyste z natury (akathartos, przeciwieństwo 
katharos). Jednak mówiąc, że wszystkie rzeczy są 
katharos, sugeruje on, że nic nie jest akathartos. Kwestie 
związane z dietą nie mogą zatem być rozstrzygane 
wyłącznie na podstawie prawa czystości i nieczystości 
danego Izraelowi. 

Standardowe komentarze potwierdzają nasz punkt 
widzenia dotyczący Listu do Rzymian 14. „Normą 
[standardem] Pawła jest to, że żadne jedzenie nie jest samo 
w sobie nieczyste, co stanowi jawną sprzeczność z Torą. 
Już sam ten fakt potwierdza nasze wnioski... mianowicie, 
że w nowej erze Ducha Świętego wymagania Boga wobec 
nas nie są nam przekazywane poprzez postanowienia 
prawa”.2 

„To niezwykłe stwierdzenie [Rz 14:14] podważa całe 
rozróżnienie między pokarmami czystymi i nieczystymi, w 
którym wychował się Paweł, podobnie jak inni 
przestrzegający zasad Żydzi. Współcześni czytelnicy 
nieuchronnie myślą o Mk 7:14-23 i Łk 11:41”.3 

 

 
2  D.R. de Lacey, „The Sabbath/Sunday question and the Law in the 
Pauline Corpus” [Kwestia szabatu/niedzieli i prawo w korpusie 
Pawła], w: D.A. Carson, red., From Sabbath to Lord’s Day [Od 
szabatu do dnia Pańskiego], Zondervan, 1982, s. 172. 
3  John Ziesler, List Pawła do Rzymian, Londyn: SCM Press, 1989, s. 
332. 



24 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
David Stern w swoim komentarzu do Nowego 

Testamentu dla Żydów jest niezwykle szczery. Odnosząc 
się do Listu do Rzymian 14:14, stwierdza, że słowa Pawła 
są „niemniej jednak zaskakującym wnioskiem dla 
żydowskiego uczonego, który zasiadał u stóp Rabana 
Gamaliela; w rzeczywistości musiał zostać przekonany 
przez samego Pana Jeszuę Mesjasza, ponieważ koncepcja 
rytualnej nieczystości przenika nie tylko Miszna, której 
jedna z sześciu głównych części, Taharot („Rytualna 
nieczystość”), ma tę kwestię [jedzenia] jako główny temat, 
ale także sam Pięcioksiąg (zwłaszcza Księga Kapłańska 
11-17). Biblia nie zawsze wyjaśnia, dlaczego niektóre 
rzeczy są czyste, a inne nie. Nie chodzi tu o higienę, 
ponieważ gdyby tak było, nie byłoby powodu, aby 
wykluczać pogan z zastosowania tych praw. Rabini nie 
spekulują zbytnio na temat przyczyn”.(4)Stern dodaje, że 
skoro (w judaizmie) prawa rytualnej czystości dotyczą 
tylko Żydów, stwierdzenie Pawła, że „nic nie jest 
nieczyste samo w sobie, powinno wystarczyć, aby uwolnić 
każdego poganina, którego sumienie nadal dręczy w takich 
sprawach”. Stern nie zauważył, że Paweł pisze jako 
chrześcijański Żyd i to właśnie Paweł jasno stwierdza, że 
przepisy dotyczące czystego i nieczystego jedzenia nie 
mają już dla niego, jako żydowskiego wyznawcy Mesjasza, 
zastosowania. Paweł nie ogranicza tej wolności wyłącznie 
do wierzących pogan, ale uważa siebie, jako dawnego 
praktykującego Żyda, za nieobjętego już przepisami 
dotyczącymi jedzenia. Jest to niezwykle interesująca 
lekcja na temat natury Nowego Przymierza. 

 
Kwestia sabatów, nowiu księżyca i świąt 

Widzieliśmy, że zamiar Jezusa, aby wypełnić prawo, z 
pewnością nie oznaczał, że po prostu wzmacniał on prawa 
Mojżesza. W takim przypadku Kazanie na Górze byłoby 
całkowicie zbędne. „Wypełnienie” pociągało za sobą 
radykalne zmiany w rozumieniu posłuszeństwa. Jezus nie 
jest tylko kopią Mojżesza, ale jest 

 

4  Jewish New Testament Publications, 1996, str. 435, podkreślenie jego. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 25 
 

 

 
prorokiem wzbudzonym z Izraela „jak Mojżesz” (Pwt 
15:15-19; Dz 3:22; 7:27). To słowa Jezusa i jego 
wysłanników, apostołów i autorów Pisma Świętego, 
stanowią nowy złoty standard wiary Nowego Przymierza. 
Prorok Jezus, „podobny do Mojżesza”, miał otrzymać 
ostateczne objawienie Boże. Obietnica ta byłaby 
bezsensowna, gdyby miał on jedynie powtarzać słowa 
Mojżesza. 

Jest oczywiste, że Jezus jako obrzezany Żyd 
przestrzegał świąt wyznaczonych przez prawo. Sam 
otrzymał zadanie udania się do zaginionych plemion 
Izraela i działał jako „Żyd dla Żydów”. Jezus radził 
niektórym, aby oddawali dziesięcinę od każdego zioła (Mt 
23:23), co dziś niewielu stosuje dosłownie. Jednak sam 
Jezus obiecał również, że po jego śmierci Kościół otrzyma 
dalsze wskazówki dotyczące Prawdy (J 16:12, 13). 
Nauczanie Jezusa nie zakończyło się na krzyżu. Po swojej 
śmierci nadal pouczał Kościół poprzez ducha. Jezus 
przemawia do nas poprzez Pawła i pozostałą część 
Nowego Testamentu. 

Kwestią, która nas dzisiaj zajmuje jako wierzących 
pogan, jest odkrycie, jakie zobowiązania mamy obecnie 
wobec szczególnych dni wyznaczonych dla Izraela. 
Widzieliśmy już, że obrzezanie w swojej pierwotnej 
formie zostało zniesione; że prawo czystości i nieczystości 
nie ma znaczenia w sensie dosłownym. A co z sabatem i 
świętami? 

 
Kolosan 2:16, 17 

Powinniśmy traktować jako bardzo ważne jedyne 
odniesienie Pawła do słów „szabat” i „święta” w całym 
jego zachowanym pismach. Znajduje się ono w Kolosan 
2:16. W tym wersecie Paweł opisuje święta (obchodzone 
raz w roku), nowiu księżyca (obchodzone co miesiąc) i 
szabat (obchodzony co tydzień) jako „cień”. W ten sposób 
ujawnia apostolskie podejście do tej kluczowej kwestii. 



26 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
Wydaje się dość zaskakujące, że jeśli Paweł uważał 

przestrzeganie szabatu za absolutny warunek zbawienia, 
mógł opisać cotygodniowy szabat i święta jako cień! 
Mogłoby to prowadzić do niebezpiecznego 
nieporozumienia. Niemniej jednak fakt ten jest bez 
wątpienia jasny. Paweł rzeczywiście nazywa szabat, święta 
i nowiu księżyca cieniem. Cień przestaje mieć znaczenie, 
gdy pojawia się rzeczywistość, Chrystus. Paweł używa 
dokładnie tego samego języka cienia i rzeczywistości, 
który znajdujemy w Liście do Hebrajczyków 10:1, gdzie 
„cieniowe” ofiary Starego Testamentu stały się teraz 
przestarzałe dzięki „cielesnej” ofierze Chrystusa (Hbr 
10:10): „Prawo miało cień przyszłych dóbr...” (Hbr 10:1). 

W tym przypadku prawo dotyczące ofiar było 
tymczasowe i stało się zbędne wraz z pojawieniem się 
Chrystusa. Ale Paweł mówi dokładnie to samo o 
przestrzeganiu szczególnych dni w Liście do Kolosan 
2:16, 17. Prawo nakazujące przestrzeganie świąt, nowiu 
księżyca i sabatów zapowiadało rzeczywistość Chrystusa i 
Jego Królestwa – przyszłe dobra. 

Kwestia szabatu jako cienia jest tak ważna (biorąc pod 
uwagę ogromną wartość, jaką niektórzy przypisują 
szabatowi), że powinniśmy ponownie przyjrzeć się 
Kolosan 2:16, 17: „[Ponieważ Chrystus unieważnił zapis, 
który był przeciwko nam, w. 14], niech więc nikt nie 
osądza was [nie krytykuje] w sprawie jedzenia i picia lub 
w sprawie świąt, nowiu księżyca lub szabatu — rzeczy, 
które są cieniem tego, co ma nadejść, ale rzeczywistość 
[zapowiadana przez cień] należy do Chrystusa”. 

Jest to czarno na białym. Jest to ostateczna informacja 
zawarta w Nowym Testamencie na temat przestrzegania 
szabatu. Znaczenie dnia szabatu dla chrześcijan, a także 
świąt i nowiu księżyca, jest porównywalne do 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 27 
 

 

 
cień. Te dni nie mają już żadnego znaczenia i dlatego nie 
przyniosą korzyści tym, którzy próbują ich przestrzegać. 
(Czy osoby przestrzegające szabatu rzeczywiście 
przestrzegają go właściwie? Czy na przykład przestrzegają 
przykazania szabatu, przestrzegając zasad dotyczących 
ograniczonych podróży w sobotę? Dzieje Apostolskie 
1:12). Teraz liczy się Chrystus i jego przykazania. On i 
jego nowe prawo są wypełnieniem tego cienia. W nim 
powinniśmy dążyć do trwałego „szabatu” każdego dnia 
tygodnia. Nic więc dziwnego, że Mateusz umieścił słynne 
powiedzenie Jezusa o przyjściu do niego, aby znaleźć 
odpoczynek, w tym samym kontekście, co spór o zrywanie 
kłosów w szabat (Mt 11:28-12:8). 

Mateusz zauważa również, że kapłani pracujący w 
świątyni nie byli związani prawem szabatu (Mt 12:5). Nie 
było grzechem, jeśli kapłani łamali szabat. Jak wskazał 
Jezus, on i jego naśladowcy reprezentują nową świątynię 
duchową (Mt 12:4, 5), a on sam jest nowym 
arcykapłanem. Jest to więcej niż tylko wskazówka, że 
przestrzeganie szabatu jest częścią starego porządku. 
Można powiedzieć, że prawo, zwalniając kapłanów z 
przestrzegania przykazania szabatu, gdy pracowali w 
świątyni, zapowiadało wolność chrześcijan od prawa 
szabatu, którzy obecnie wykonują dzieło Boże każdego 
dnia tygodnia. Tak jak sabat Starego Testamentu był 
cieniem Chrystusa (Kol 2:17), tak samo były nim ofiary 
(Hbr 10:1). Zwolnienie kapłanów z przestrzegania sabatu 
wskazywało na czas, w którym ci, którzy są posłuszni 
Bogu, będą to czynić, przestrzegając zasad innych niż te 
dane Izraelowi. 

    Próby ponownego przetłumaczenia Kolosan 2:16, 
17 przez osoby przestrzegające szabatu są 
nieprzekonujące. Niektórzy twierdzą, że cotygodniowy 
szabat jest wyłączony z „trójki” przestrzeganych przez 
Pawła świąt. Inni utrzymują, że chodzi o wszystkie trzy 
rodzaje świąt.   następnie   argumentują   , że   Paweł   
nie   nazywa   dni  



28 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
same w sobie są cieniem, ale rzeczami błędnie dodanymi 
do dni. Jeden z interpretatorów szabatu uważa, że 
Kolosanom nakazywano składanie ofiar w szczególne dni. 
Ale czy poganin w Kolosach mógł składać ofiary zgodnie 
z prawem? Można to było zrobić tylko w świątyni w 
Jerozolimie. 

Prosta lektura Kolosan 2:16, 17 ujawnia, że Paweł 
łączy trzy rodzaje specjalnych obrzędów i ogłasza je 
cieniem. Trudno uznać to za kwestię zbawienia, jak 
niektórzy to przedstawiają. 

Być może w głębi duszy wielu sabatarian czuje się tak 
samo jak pewien adwentysta dnia siódmego, który po 28 
latach zrezygnował z przestrzegania szabatu. „Często 
żałowałem, że Kolosan 2:16, 17 nie ma w Biblii, i 
niepokoi to moich przyjaciół adwentystów dnia siódmego 
tak samo jak mnie, niezależnie od tego, co mówią”.5 

Ci, którzy zastanawiają się nad tym fragmentem, 
powinni rozważyć proste słowa Deana Alforda zawarte w 
jego słynnym Komentarzu do greckiego Testamentu: 

„Możemy zauważyć, że gdyby nakaz przestrzegania 
szabatu był w jakiejkolwiek formie trwałym obowiązkiem 
Kościoła chrześcijańskiego, apostoł nie mógłby 
wypowiedzieć się w ten sposób [Kol 2:16, 17]. Fakt 
obowiązkowego odpoczynku jednego dnia, czy to 
siódmego, czy pierwszego, byłby w bezpośredniej 
sprzeczności z jego twierdzeniem: przestrzeganie takiego 
nakazu oznaczałoby nadal zachowywanie cienia, podczas 
gdy posiadamy już istotę. Nie można na to odpowiedzieć 
przejrzystym argumentem, że mówił on tylko o tym, co 
było 

 
 

 
5  Cytowane przez M.S. Logana, Sabbath Theology: A Reply to Those 
who Insist that Saturday is the Only True Sabbath, New York Sabbath 
Committee, 1913, str. 269. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 29 
 

 

 
żydowskie w takich obrzędach: cała argumentacja ma 
charakter ogólny, a aksjomat wersetu 17 ma uniwersalne 
zastosowanie”. 6 

 
1 List do Koryntian 5:7, 8 

W innym fragmencie (1 Kor 5:7, 8) Paweł stosuje tę 
samą zasadę „duchowości” do corocznej Paschy i Dni 
Przaśników. „Chrystus, nasza Pascha, został złożony w 
ofierze”. Nasza chrześcijańska Pascha nie jest już 
corocznym zabijaniem baranka, ale raz na zawsze zabitym 
Zbawicielem, który ma moc wybawiania nas codziennie, a 
nie raz w roku. „Świętujmy więc nie z kwasem starym, ani 
z kwasem złości i niegodziwości, ale z przaśnym chlebem 
szczerości i prawdy” (1 Kor. 5:8). 

Zwracamy uwagę, że „przaśny chleb”, który zastąpił 
dosłowny przaśny chleb, jest „przaśnym chlebem 
szczerości i prawdy”. Są to prawdziwe kwestie duchowe, a 
nie kwestia usuwania zakwasu z naszych samochodów i 
domów przez jeden tydzień w roku. Chrześcijanie, jak 
mówi Paweł, powinni „świętować” przez cały czas. 
Tłumaczenie w KJV jest mylące, sprawiając wrażenie, że 
mamy „obchodzić święto”. Komentarz Cambridge Bible 
for Schools and Colleges jest trafny: „Obchodźmy święto 
[czas teraźniejszy ciągły w języku greckim], odnosząc się 
do wiecznego święta obchodzonego przez Kościół 
chrześcijański... a nie do święta, jak w KJV, które 
sugerowałoby jakieś szczególne święto”.(7) 

System prawa Mojżeszowego jako zbiór ustaw został 
zastąpiony prawem wolności w duchu, podsumowanym w 
jednym przykazaniu, aby kochać naszych bliźnich jak 
siebie samych (Gal. 5:14). Natomiast Paweł odnosi się do 
przymierza synajskiego, podczas którego zostało dane 
dziesięć przykazań, jako 

 
6  Więcej na temat Kol 2:16, 17, zob. strona 60. 
7  Rev. J.J. Lias, Commentary on I Corinthians, Cambridge University 
Press, 1899, str. 61. 



30 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
prowadzącym do niewoli: „Przymierze, które pochodzi z 
góry Synaj, rodzi dzieci, które są niewolnikami” (Gal. 
4:24). 

W innym fragmencie Paweł opisuje dwie kamienne 
tablice, które były prawdopodobnie dwoma kopiami 
dziesięciu przykazań, jako „służbę potępienia i śmierci” (2 
Kor 3:9, 7). Dziesięć przykazań zdecydowanie nie jest 
ostatecznym słowem Boga skierowanym do człowieka. 
Były one tymczasowym kodeksem prawnym, który miał 
zostać zastąpiony wyższym zestawem przykazań, 
skupiającym się obecnie na słowach Jezusa i apostołów: 
mamy zwracać uwagę na „słowa, które zostały 
wypowiedziane wcześniej przez świętych proroków, oraz 
przykazania apostołów wyznaczonych przez Pana i 
Zbawiciela” (2 Piotra 3:2). Te słowa Nowego Przymierza 
z pewnością nie są tylko powtórzeniem słów Mojżesza. 

 
Cienie Nowego Testamentu w Starym Testamencie 

Mówiąc o wydarzeniach ze Starego Testamentu w 
życiu Izraela, Paweł stwierdza, że „były one dla nas 
przykładem” (1 Kor 10:6). „To wszystko spotkało ich jako 
przykład i zostało zapisane dla naszego pouczenia” (1 Kor 
10:11). Nie mamy trudności z dostrzeżeniem, że „chrzest” 
Izraelitów w obłoku i Morzu Czerwonym (1 Kor. 10:2) był 
„symbolem” zastąpionym przez chrzest chrześcijański w 
wodzie i duchu. Podobnie ich obowiązek odpoczynku w 
siódmym dniu symbolizował nasz odpoczynek w 
Chrystusie (Kol. 2:16, 17). Siódmy dzień szabatu był 
cieniem trwającego odpoczynku chrześcijańskiego. Autor 
Listu do Hebrajczyków pomija cotygodniowy szabat 
przestrzegany przez Izrael i postrzega siódmy dzień 
odpoczynku Boga podczas stworzenia jako „typ” lub cień 
naszego „odpoczynku” od grzechu teraz i naszego 
ostatecznego odpoczynku w nadchodzącym Królestwie. 
Ten „szabatizm” (nie dzień szabatu) pozostaje dla ludu 
Bożego (Hbr 4:9). Dzień szabatu Starego Testamentu 
przeminął jako cień lepszych rzeczy, które teraz nadeszły 
( Kol 2 :16, 17), ponieważ 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 31 
 

 

 
przyszedł Chrystus. Prawdziwe światło stworzenia z 
Księgi Rodzaju znajduje się w obliczu Jezusa Chrystusa, 
który reprezentuje Nowe Stworzenie: „Albowiem Bóg, 
który powiedział: «Niechaj światłość zabłyśnie z 
ciemności» [Rdz 1:3], jest Tym, który zabłysnął w naszych 
sercach, aby dać światło poznania chwały Bożej w obliczu 
Chrystusa” (2 Kor 4:6). 

Dla długoletnich przestrzegających szabatu konieczna 
„zmiana paradygmatu” będzie wymagała poważnych 
studiów i medytacji nad tematem kontrastu między 
cieniem a ciałem z Kol 2:16, 17 i Hbr 10:1, wolnością od 
prawa Mojżesza, „wypełnieniem” prawa wprowadzonego 
przez Jezusa oraz „duchowieniem” cieni Starego 
Testamentu, których nauczał Paweł jako przedstawiciel 
Jezusa w kościołach. List do Kolosan 2:16, 17 należy 
czytać z modlitwą i pełną uwagą na każde słowo, nie 
próbując unikać tego, co mówi Paweł: Szabat, święta i 
nowiu księżyca są cieniem. Wszystkie trzy są jednym 
cieniem. Jako takie nie są one dla wierzących sprawą życia 
i śmierci. 

Jezus, przemawiając do swoich rodaków przed 
śmiercią, która zapoczątkowała Nowe Przymierze, nadal 
może odnosić się do niektórych z dziesięciu przykazań 
(czwarte nigdy nie jest cytowane) jako punktu wyjścia dla 
wiary, choć należy pamiętać, że w stosunku do swojego 
najbliższego kręgu uczniów wykracza poza literę prawa 
dziesięciu przykazań (Mt 5-7). Jezus powiedział również 
niektórym, aby składali ofiary zgodnie z prawem Mojżesza 
(Mk 1:44), ale obecnie nikt nie czuje się zobowiązany do 
przestrzegania tej instrukcji. Kiedy Jezus powiedział 
faryzeuszom, aby płacili dziesięcinę od niektórych ziół, 
przemawiał do ludzi nadal podlegających prawu (Mt 
23:23). Do chrześcijan przemawiał poprzez swoich 
apostołów, oświadczając, że cały system sabatowy 
(którego część, cotygodniowy sabat, pojawiła się w 
dziesięciu przykazaniach) był 



32 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
„szkicem” lub cieniem obecnej rzeczywistości Chrystusa 
(Kol 2:16, 17). 

To właśnie na krzyżu zostało zawarte Nowe 
Przymierze. W tym czasie wszystkie słowa Jezusa 
dotyczące Nowego Przymierza, ułożone przez Mateusza w 
pięć bloków nauk (przypominających prawo Starego 
Testamentu), zostały ratyfikowane. Tak jak Mojżesz 
przekazał słowa Starego Przymierza, a następnie 
uroczyście przypieczętował je krwią (Wj 24), tak Jezus 
postępuje zgodnie z tym wzorem w przypadku Nowego 
Przymierza. 

Aż do czasu krzyża naśladowcy Jezusa nadal 
przestrzegali szabatu (Łk 23:56) i bez wątpienia obrzezali 
swoje dzieci. Sytuacja wygląda zupełnie inaczej, gdy 
Paweł pisze do Kolosan, ostrzegając ich przed 
wymuszonym przestrzeganiem szabatu (Kol 2:16, 17). Dla 
Pawła dziesięć przykazań jest teraz podsumowane w 
wyższym prawie miłości w duchu (Rz 13, 9-10). 

Niech każdy człowiek po dokładnym przestudiowaniu 
sprawy sam dojdzie do przekonania (Rz 14:5), ale nie 
odrzucajmy jasnych słów z Listu do Kolosan 2:16-17, 
opisujących status szabatu i świąt jako jednego cienia. 
Jeśli mamy nalegać na cotygodniowy szabat, to aby być 
konsekwentnymi, musimy nalegać również na święta i 
nowiu księżyca. Stanowią one integralną część całego 
systemu sabatowego danego Izraelowi w ramach Starego 
Przymierza. 

Próby ponownego przetłumaczenia Kol 2:16, 17 są 
nieskuteczne — na przykład propozycja, że Paweł pragnie, 
aby „ciało Chrystusa”, Kościół, osądzało w sprawie dni. 
Jest to wymuszone i nienaturalne tłumaczenie. Słowa 
Pawła brzmią: nie pozwólcie nikomu, w Kościele ani poza 
nim, krytykować was w kwestii jedzenia i picia lub 
corocznych, comiesięcznych i cotygodniowych obchodów. 

Błędne jest twierdzenie zawarte w Plain Truth(8) ,że 
coroczne święta      i sabaty   są   wiążące   , ponieważ   
były 

 

8  Wrzesień 1991, str. 18. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 33 
 

 

 
ustanowione „na zawsze” (Kpł 23:41, „statut wieczny dla 
waszych pokoleń”). Zaledwie wersem wcześniej Izrael 
otrzymał równie wieczne prawo dotyczące niejedzenia 
chleba, prażonego ziarna ani nowych plonów przed 
złożeniem ofiary z pierwocin. Czy ktoś uważa, że jest to 
dziś wiążące? A co z „wiecznym prawem”, że ci, którzy 
mają kontakt z osobą zmarłą, są nieczyści przez siedem 
dni? (Num. 19:14-21). 

W całej Ewangelii Jana święta są opisane jako 
żydowskie — Jan 7:2 (Święto Namiotów), 6:4 (Pascha), 
5:1 (Pascha). Dzień przygotowań do szabatu nazywany 
jest „żydowskim dniem przygotowań” (19:42). Jan uważa 
szabat za żydowski, poprzedzony żydowskim dniem 
przygotowań. Terminy te są trudne do pogodzenia z 
przekonaniem, że obrzędy Starego Testamentu są obecnie 
wiążące dla wspólnoty chrześcijańskiej. Podobnie jak 
Paweł, Jan postrzega te dni jako cień znacznie większej 
rzeczywistości Chrystusa. 

Kwestia przestrzegania dni powinna być rozstrzygana 
indywidualnie przez każdą osobę w miarę jak poznaje ona 
prawdziwe chrześcijaństwo. Ludziom mającym skrupuły 
dotyczące jedzenia i dni należy okazywać cierpliwość, 
dopóki wszyscy nie osiągniemy jedności ducha (Rz 14:1-
6): „Jeden uważa jeden dzień za ważniejszy od drugiego, 
inny uważa wszystkie dni za równe. Każdy niech jest w 
pełni przekonany we własnym sumieniu” (Rz 14:5). 

Jeśli ktoś podejmuje się ingerować w tę cenną wolność 
przyznaną wierzącym, powinien wziąć pod uwagę, że 
sabaty, święta i nowiu księżyca były starotestamentowymi 
typami rzeczywistości Nowego Przymierza w Chrystusie. 
Niebezpieczeństwo legalizmu polega na tym, że może on 
promować samowystarczalne usprawiedliwienie oparte na 
ścisłym przestrzeganiu prawa Starego Przymierza. Ten, 
kto otrzymuje znak Starego Przymierza – fizyczne 
obrzezanie – jest „zobowiązany do przestrzegania całego 
prawa” (Gal. 5:3). 



34 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
To stwierdzenie Pawła jasno sugeruje, że chrześcijanie 

nie są związani „całym prawem”. Ci, którzy nalegają na 
prawo w sensie starotestamentowym jako zbiór przepisów, 
„odłączyli się od Chrystusa... Wypadliście z łaski” (Gal. 
5:4). Są to surowe ostrzeżenia Pawła skierowane do 
wszystkich, którzy nakładają na wierzących obowiązki 
prawne, których Jezus nie wymaga od swoich 
naśladowców. Warto pamiętać, że to wrogo nastawieni 
Żydzi prześladowali Jezusa „ponieważ łamał sabat” (J 
5,18). Jezus twierdził, że działał nieprzerwanie z pełną 
władzą swojego Ojca (J 5,19). Nie oznacza to jednak, że 
Jezus podczas swojej ziemskiej służby lekceważył 
zwyczajowe przestrzeganie sabatu. 

 
Niedzielne zmartwychwstanie: odpowiedni powód dla 
chrześcijańskiego zgromadzenia 

Zmartwychwstanie Jezusa miało miejsce w niedzielę, a 
niedziela, choć z pewnością nie jest sabatem w sensie 
Starego Testamentu, jest odpowiednim dniem do 
cotygodniowego świętowania zmartwychwstania 
Chrystusa. Jezus przepowiedział, że zmartwychwstanie 
„trzeciego dnia”. W rzeczywistości Nowy Testament 
jedenaście razy stwierdza, że zmartwychwstanie nastąpiło 
„trzeciego dnia” (Mt 16:21; 17:23; 20:19; 27:64; 
Łk 9:22; 18:33; 24:7, 21, 46; Dz 10:40; 1 Kor 15:4). 

Te odniesienia do „trzeciego dnia” 
najprawdopodobniej sięgają stwierdzenia z Księgi Ozeasza 
6:2 (por. 1 Kor 15:4), które mówi o Izraelu wskrzeszonym 
„trzeciego dnia”. Ponieważ Jezus reprezentuje Izrael jako 
jego idealnego przywódcę, właściwe byłoby, aby wypełnił 
to, co zostało przepowiedziane Izraelowi (a przyszłe 
wskrzeszenie narodu izraelskiego nadal pozostaje 
niespełnione). Podobnie, zgodnie z Księgą Ozeasza 11:1, 
Izrael, syn Boży, miał zostać wyprowadzony z Egiptu. 
Spełnienie tej przepowiedni znajduje się w życiu Jezusa, 
jako przedstawiciela   Izraela   (zob.   Mt   2:15).   Jezus   
„podsumowuje”   doświadczenia 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 35 
 

 

 
doświadczenia Izraela i pokazuje, jaki powinien być 
prawdziwy Izrael (por. Gal. 6:16, Kościół). 

Dziwne jest, że studenci Biblii, zwłaszcza 
przestrzegający szabatu, którzy chcą, aby 
zmartwychwstanie miało miejsce w sobotę, skupiają całą 
swoją uwagę na jednym odniesieniu w Ewangelii 
Mateusza 12:40, gdzie Jezus mówił o „trzech dniach i 
trzech nocach” w sercu ziemi. Jak zostanie to pokazane za 
chwilę, jest to idiom hebrajski znany Mateuszowi, którego 
nie należy rozumieć, tak jak rozumiałby to 
dwudziestowieczny użytkownik języka angielskiego, jako 
dokładnie 72 godziny. 

Bezpieczniej jest opierać doktryny na dominujących 
dowodach, a dowody te wskazują na zmartwychwstanie 
trzeciego dnia. Co oznacza trzeci dzień? W Ewangelii 
Łukasza 13:32 Jezus mówi: „Idźcie i powiedzcie temu 
lisowi: «Oto dzisiaj i jutro wyrzucam demony i dokonuję 
uzdrowień, a trzeciego dnia osiągnę swój cel»”. Ten 
sposób liczenia czasu ma swoje korzenie w hebrajskim 
Starym Testamencie: „Pan rzekł też do Mojżesza: «Idź do 
ludu i poświęć go dzisiaj i jutro, niech wypiorą swoje 
szaty i niech będą gotowi na trzeci dzień, bo trzeciego dnia 
Pan zstąpi na górę Synaj»” (Wj 19:10-11). „Kiedy jutro o 
tej porze lub trzeciego dnia wypytałem ojca o to...” (1 
Sam. 20:12). 

Ta metoda obliczania czasu wyklucza ukrzyżowanie w 
środę i zmartwychwstanie w sobotę. Od środy piątek byłby 
trzecim dniem (dzisiaj, środa, jutro, czwartek, trzeci dzień, 
piątek). Ale który dzień Łukasz uważa za trzeci dzień, tj. 
dzień zmartwychwstania (Łk 9:22; 18:33; 24:7)? 
Odpowiedź jest prosta: jest to niedziela. 

„Ale pierwszego dnia tygodnia o świcie przyszli do 
grobu... Dwóch z nich tego samego dnia [tj. pierwszego 
dnia tygodnia] udawało się do wsi o nazwie 



36 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
Emaus” (Łk 24:1, 13). W tę samą niedzielę rozczarowani 
uczniowie zauważają, że „dzisiaj [w niedzielę] mija trzeci 
dzień od czasu tych wydarzeń [tj. ukrzyżowania, 
werset 20]” (Łk 24:21). Ten trzeci dzień, niedziela, był 
dniem, w którym uczniowie spodziewali się 
zmartwychwstania, opierając się na przepowiedni Jezusa, 
że trzeciego dnia zostanie wskrzeszony. Jezus przypomniał 
im o tym nawet po swoim zmartwychwstaniu: „Wtedy 
otworzył im umysły, aby zrozumieli Pisma, i rzekł do 
nich: «Tak jest napisane, że Chrystus będzie cierpiał i 
trzeciego dnia zmartwychwstanie»” (Łk 24:45, 46). Ten 
trzeci dzień to właśnie niedziela, w którą ukazał się im, i 
dzień, w którym oczekiwali zmartwychwstania (Łk 24:21). 

Łatwo obliczyć, że jeśli niedziela jest trzecim dniem, 
to piątek jest dniem ukrzyżowania. Niedziela jako trzeci 
dzień od piątku odpowiada sposobowi liczenia Łukasza w 
Łk 13, 32 (powyżej): „Dzisiaj [piątek], jutro [sobota] i 
trzeciego dnia [niedziela]”.9 

Relacja Łukasza o ukrzyżowaniu i późniejszych 
wydarzeniach jest krystalicznie jasna. W Łk 23:54-24:1 
zapisuje on, że „był to dzień Przygotowania [co jest 
standardowym greckim terminem określającym piątek] i 
zaczynała się sobota. Kobiety, które przybyły z Nim z 
Galilei, podążały za Nim i widziały grób oraz to, jak 
złożono Jego ciało. Następnie wróciły i przygotowały 
wonności i maści. W szabat odpoczywały zgodnie z 
przykazaniem. Ale pierwszego dnia tygodnia, o świcie, 
udały się do grobu, zabierając wonności, które 
przygotowały”. 

 
9  Niektórzy twierdzą, że ukrzyżowanie miało miejsce w czwartek, 
utrzymując, że żydowskie zasady dotyczące obchodzenia Paschy i 
dane astronomiczne wskazują czwartek, 6 kwietnia 30 r. n.e. jako 
najbardziej prawdopodobną datę. Jednak niedziela, licząc łącznie, nie 
jest trzecim dniem od czwartku (Łk 24:21). Zobacz także jasną 
sekwencję wydarzeń w Łk 23:54, 56 i 24:1. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 37 
 

 

 
Wyobraź sobie, jak niezwykle mylący byłby Łukasz, 
gdyby chciał powiedzieć, że dzień ukrzyżowania był 
środą! Przedstawia nam on jasną sekwencję, jeden dzień 
po drugim. Dzień przygotowań, po którym naturalnie 
następowała sobota, dzień szabatu z dziesięcioma 
przykazaniami, a po nim pierwszy dzień tygodnia. Nie 
należy ignorować tych dowodów. 

Kwestię, czy Jezus i uczniowie obchodzili Paschę, czy 
też Jezus umarł w dniu Paschy, najlepiej rozstrzygnąć, 
przyjmując za punkt odniesienia fakt, że według Mateusza, 
Marka i Łukasza Jezus obchodził Paschę, podobnie jak 
Żydzi, późnym wieczorem 14 dniamiesiącanisan. Jan nie 
zaprzecza temu faktowi. Jan zgadza się, że ukrzyżowanie 
miało miejsce następnego dnia (15 dnia miesiącanisan). Dzień 
ukrzyżowania (piątek) był przygotowaniem do ważnego 
cotygodniowego szabatu przypadającego w tygodniu 
Paschy. „Było to przygotowanie [piątek], aby ciała nie 
pozostawały na krzyżu w dzień szabatu [sobota], gdyż 
dzień ten [sobota] był wielkim świętem” (J 19, 31). 
Oznacza to, że cotygodniowy szabat (święta nie są 
nazywane „szabatami” w NT) miał szczególne znaczenie, 
ponieważ przypadł w tygodniu Paschy. Należy zauważyć, 
że Jan w 19:14 powiedział: „Było to przygotowanie do 
Paschy [święta]”, a nie „do Paschy [posiłku]”. Żydzi 
odmówili wejścia do pretorium z obawy przed 
zbezczeszczeniem się z powodu zbliżającego się tygodnia 
Paschy, a nie z powodu domniemanej wieczerzy paschalnej 
tego wieczoru (J 18:28). Pod koniec dnia i tak byliby 
czyści, co sugeruje, że Jan nie miał na myśli wieczerzy. 
Ponownie, piątek ukrzyżowania Jan nazwał 
„przygotowaniem do Paschy [tygodnia]” (19:14), a nie 
przygotowaniem do zbliżającej się wieczerzy paschalnej, 
która miała już miejsce 



38 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
w czwartek wieczorem, jak podają pozostałe trzy 
Ewangelie (10). 

A co z często cytowanym „trzema dniami i trzema 
nocami” z Ewangelii Mateusza 12:40? Po pierwsze, nie 
jest to dokładna przepowiednia, jeśli ktoś upiera się przy 
dosłownym rozumieniu tych słów. Jezus przebywał w 
grobie trzy noce i trzy dni, w tej kolejności, a nie „trzy dni 
i trzy noce”. Po drugie, Żydzi mieli zwyczaj liczyć każdą 
część trzech dni i nocy jako pełne okresy dnia i nocy. 
Nawet w Starym Testamencie znajdujemy fragment, który 
nie wymaga okresu trzech pełnych dni, aby spełnić 
odniesienie do „trzech dni”. W Księdze Rodzaju 42:17 
Józef uwięził swoich braci na trzy dni i uwolnił ich 
trzeciego dnia, przed upływem pełnych trzech dni. Kilka 
fragmentów żydowskiej literatury rabinicznej potwierdza 
idiomatyczne użycie wyrażenia „trzy dni i trzy noce”. 
Rabin Eleazar ben Azariah (ok. 100 r. n.e.) mówi, że 
„dzień i noc to „onah” [część czasu], a część „onah” jest 
jak całość”.(11) 

Ten ważny punkt potwierdza Komentarz do Nowego 
Testamentu z Talmudu i Midraszu autorstwa Stracka i 
Billerbecka (dostępny tylko w języku niemieckim). 
Poniżej znajduje się tłumaczenie ich uwag dotyczących 
Ewangelii Mateusza 12:40 w świetle jej żydowskiego 
kontekstu: „Jeśli chodzi o liczenie trzech dni, należy 
zauważyć, że... część dnia była uważana za cały dzień. R. 
Yishmael (ok. 135 r. n.e.) traktował część „onah” (w tym 
przypadku 12 godzin) jako całą „onah” (tj. jako pełne 12 
godzin)... Pesahim 4a: „A 

 
10  Więcej informacji można znaleźć w przydatnej „Uwagi 11” na str. 
279 książki A.T. Robertsona Harmony of the Gospels (Harper, 1922). 
11  Talmud jerozolimski: Szabat ix. 3, por. Talmud babiloński: 
Pesahim 4a, cytowany przez H.W. Hoehnera w Chronological Aspects 
of the Life of Christ, Zondervan, 1977, str. 74. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 39 
 

 

 
część dnia liczy się jako cały dzień (to samo dotyczy 
części miesiąca lub roku)”.12 

Niektórzy uważają, że w tygodniu ukrzyżowania 
musiały wystąpić dwa dni szabatu. Twierdzą oni, że 
kobiety kupiły wonności po szabacie (Mk 16:1) i przed 
szabatem (Łk 23:56). Ten szczegół nie powinien podważać 
mocnych dowodów na ukrzyżowanie w piątek, trzeciego 
dnia przed niedzielą. Być może w relacji tej wyróżniono 
dwie grupy kobiet (podobnie jak po zmartwychwstaniu — 
Jan 20:1; por. Łukasz 24:1). W Mateusza 27:55, 56 jest 
mowa o „wielu kobietach”, wśród których wyróżniono 
Marię Magdalenę, Marię, matkę Jakuba i Józefa, oraz 
matkę synów Zebedeusza. Większą grupą jest „wiele 
innych kobiet” z Marka 15:41. Być może przygotowały 
one wonności przed cotygodniowym sabatem (Łukasz 
23:49, 56), podczas gdy grupa trzech kobiet czekała do 
końca sabatu (Marka 16:1); lub też wonności zostały 
kupione w pośpiechu przed sabatem, a po sabacie 
uzupełnione innymi. Ewangelia Marka 16:9 (jako bardzo 
wczesne świadectwo faktów) umieszcza 
zmartwychwstanie w niedzielę: „A gdy zmartwychwstał 
pierwszego dnia tygodnia, ukazał się najpierw Marii 
Magdalenie”. 

Teoria zmartwychwstania w sobotę nie pasuje do 
faktów zawartych w Nowym Testamencie. 
Zmartwychwstanie w niedzielę wskazuje na cotygodniowe 
świętowanie tego wielkiego wydarzenia. To cotygodniowe 
świętowanie znajduje odzwierciedlenie w spotkaniach 
pierwszych chrześcijan w pierwszy dzień tygodnia. Tak 
więc w Dziejach Apostolskich 20:7 mamy właśnie takie 
zgromadzenie, aby łamać chleb. Spotkanie to odbyło się w 
niedzielę wieczorem. Łukasz używa rzymskiego sposobu 
liczenia dni. W Dziejach Apostolskich 4:3 był wieczór, ale 
następnego ranka jest „następny dzień”. W Dziejach 
Apostolskich 20:7 wierzący spotkali się w niedzielę 
wieczorem, wieczorem pierwszego dnia tygodnia. 

 

12  Monachium: Beck, 1926-61. 



40 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
dzień tygodnia, a Paweł wyruszył o świcie (werset 11), 
czyli „następnego dnia” (werset 7). Spotkanie opisane w 
Dziejach Apostolskich 20 obejmowało kazanie i 
Wieczerzę Pańską, którą sprawowano „gdy zbieracie się 
jako kościół” (1 Kor 11:18), „gdy spotykacie się” (werset 
20). Wyrażenie „łamanie chleba” (Dz 20:11) nie oznacza 
zwykłego posiłku, podobnie jak w Dz 2:42, gdzie jest ono 
powiązane z innymi praktykami religijnymi, „nauczaniem 
apostołów, wspólnotą i modlitwą”. Rzeczywiście, jak 
powiedział Paweł, „chleb, który łamiemy [podczas 
Wieczerzy Pańskiej], jest uczestnictwem w Ciele 
Chrystusa” (1 Kor 10:16). Ta chrześcijańska „komunia” 
jest „wypełnieniem” praktyki Starego Przymierza 
polegającej na „spożywaniu ofiar” (1 Kor 10:18-21; Kpł 
7:6), która miała miejsce częściej niż tylko raz w roku. 
Trudno byłoby zatem utrzymać, że nowotestamentowa 
„komunia” lub „Wieczerza Pańska” była celebrowana 
tylko raz w roku. Wieczerza Pańska była celebrowana 
„gdy zbieracie się jako kościół” (1 Kor 11:18). 

Należy podkreślić, że chrześcijańska „komunia” lub 
„Eucharystia” nie jest coroczną celebracją Paschy. 
Odzwierciedla ona oczywiście wydarzenia Paschy, krew 
„baranka” Jezusa, który zapewnił nam przebaczenie 
grzechów. Ale przypomina nam również o wielkim 
wydarzeniu z Księgi Wyjścia 24:7-11, gdzie krew została 
pokropiona na lud jako znak inicjacji w przymierze 
zawarte przez Mojżesza. Chrześcijanie mają uczestniczyć 
w Nowym Przymierzu zawartym przez Jezusa.     
„Komunia” stanowi odpowiednik Nowego Przymierza w 
stosunku do ofiarnych posiłków Starego Przymierza — z 
tą różnicą, że chleb i wino, symbolizujące ciało i krew 
Jezusa, zastępują teraz ofiary ze zwierząt. Te ofiarne 
posiłki nie były spożywane raz w roku. Dlatego Paweł nie 
mówi o corocznej uroczystości Paschy   ani o      
„Wieczerzy Pańskiej”   , ale o   jednej 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 41 
 

 

 
odbywająca się „tak często, jak pijecie”, „tak często, jak 
jecie ten chleb” (1 Kor. 11:25, 26). 

Wieczerza Pańska została ustanowiona w czasie 
żydowskiej Paschy, ale sama w sobie jest nowym nakazem, 
który ma nam często przypominać o śmierci Chrystusa i 
Jego zmartwychwstałej obecności wśród wierzących, aż 
do Jego powtórnego przyjścia. Żydowska Pascha 
wypełniła się w Chrystusie („Chrystus jest naszą Paschą”, 
1 Kor. 5:7, tj. na zawsze, a nie tylko raz w roku). 
Wieczerza Pańska została ustanowiona, aby upamiętnić 
nowe wydarzenia Nowego Przymierza i jest 
„wypełnieniem” kilku różnych „cieni” Starego 
Testamentu. Jest ona również „zapowiedzią” uczty, która 
będzie celebrowana w przyszłym Królestwie. Wino 
symbolizuje krew Jezusa przelaną w celu ratyfikacji 
Przymierza, które przyznaje królestwo wierzącym w 
przyszłym rządzie świata Jezusa (Łk 22:20, 28-30; Obj. 
5:9, 10). 

Wieczerza Pańska miała być sprawowana „gdy się 
zbieracie”, „gdy zbieracie się jako kościół” (1 Kor. 11:17, 
18, 20). Paweł zamierzał odwiedzić Koryntian w ciągu 
roku, ale uznał za konieczne natychmiastowe zajęcie się 
problemami związanymi z ich cotygodniowym 
świętowaniem wspólnego posiłku, który obejmował picie 
wina jako symbolu krwi Chrystusa i spożywanie chleba 
dla upamiętnienia Jego śmierci. Cała wieczerza była 
również zapowiedzią mesjańskiego bankietu, który miał 
być celebrowany po powrocie Jezusa w chwale, aby 
ustanowić Królestwo Boże na odnowionej ziemi. 

 
Spotkanie w niedzielę 

Pogląd, że niedziela stała się ważna dla wierzących 
dopiero po tym, jak Konstantyn ogłosił ją oficjalnym 
dniem w Cesarstwie Rzymskim, jest niezgodny z faktami 
historycznymi. Mamy bardzo wczesne dowody (oprócz Dz 
20,7; por. 1 Kor 16,2), że chrześcijanie spotykali się w 
niedzielę na nabożeństwach. Nie była to praktyka 
nakazana przez jakiekolwiek prawo, ale odpowiednia do 



42 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
wielkiego wydarzenia, jakim było zmartwychwstanie. Jest 
to zwyczaj apostolski, a nie przeniesienie szabatu na 
niedzielę. 

Jak pisze jeden z historyków: „Zbawiciel i apostołowie 
nie ustanowili sztywnych zasad dotyczących 
przestrzegania dni... ani Ewangelie, ani apostołowie nie 
grożą nam żadną karą, sankcją lub przekleństwem za 
zaniedbanie ich [ustalonych dni], tak jak prawo 
Mojżeszowe grozi Żydom... Celem apostołów nie było 
wyznaczanie dni świątecznych, ale nauczanie prawego 
życia i pobożności”.13 

Przestrzeganie niedzieli jako dnia zmartwychwstania 
jest potężnym potwierdzeniem dowodów zawartych w 
Nowym Testamencie. Na początku II wieku Barnaba 
(15:9) pisze: „Przestrzegamy ósmego dnia jako dnia 
radości, w którym Jezus zmartwychwstał i po objawieniu 
się wstąpił do nieba”. Mówi on również o ósmym dniu 
jako o „początku innego świata”. Jest to w pełni zgodne z 
tym, że Jezus jest pierwociną żniwa, i nie powinniśmy 
zapominać, że pierwociny były składane w niedzielę (Kpł 
23:11) jako symbol zmartwychwstania Jezusa w tym dniu. 
Według 1 Listu do Koryntian 15:23 Chrystus stał się 
pierwociną poprzez swoje zmartwychwstanie. Jakże 
stosowne jest to, że zmartwychwstanie to nastąpiło w dniu 
(niedziela) symbolizowanym przez cień Starego 
Testamentu – w niedzielę, w którą składano „snop 
falowy”. Jedna niedziela określona przez prawo jako 
„cień” lub „typ” została teraz zastąpiona, ponieważ 
nastąpiło zmartwychwstanie Chrystusa. 

Ignacy na początku II wieku mówi o wierzących, 
którzy nie przestrzegają już sabatu, ale kształtują swoje 
życie według Dnia Pańskiego. 14  Justyn Męczennik (ok. 
150 r. n.e.) 

 
13  Sokrates, Historia Ecclesiastica, tom 5, 22, cytowane w Dictionary 
of Christ and the Gospels, Nowy Jork: Charles Scribner’s Sons, 1917, 
tom I, str. 252. 
14List do Magnezjan, sekcja 9. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 43 
 

 

 
opisuje spotkania chrześcijan w „dzień zwany niedzielą” w 
celu sprawowania Wieczerzy Pańskiej przez „wszystkich, 
którzy mieszkają w miastach lub na wsi”.15 

Ta wczesna praktyka nie potwierdza oczywiście 
wszystkiego, czego nauczali chrześcijanie w wiekach po 
Chrystusie, ani nie oznacza, że nie nastąpiła stopniowa 
— i wczesna — pogańskie wpływy na wiarę, począwszy 
od II wieku, których kulminacją było pełniejsze 
odstępstwo za czasów Konstantyna. Nie można jednak 
twierdzić, że to Konstantyn jest odpowiedzialny za 
obchodzenie niedzieli. Osoby przestrzegające szabatu nie 
powinny wahać się przed zbadaniem wzmianki Łukasza o 
niedzielnym spotkaniu w Dziejach Apostolskich 20:7, ani 
praktyki Nowego Testamentu polegającej na gromadzeniu 
pieniędzy na zbiórkę „w każdą niedzielę” (1 Kor 16:2). 
Nie ma żadnego tekstu biblijnego, który informowałby, że 
kościół (w odróżnieniu od synagogi) spotykał się w sobotę 
na nabożeństwie. Dzieje Apostolskie 20:7 świadczą o 
niedzielnym spotkaniu kościoła i godne uwagi jest to, że 
Paweł przebywał w Troas przez siedem dni, ale czekał do 
niedzieli, zanim spotkał się z wierzącymi (Dz 20:6, 7). 
Dlaczego w szabat nie odbywało się nabożeństwo? 

1 Kor 16:2 może być odniesieniem do regularnego 
spotkania w pierwszy dzień tygodnia. Jak zauważa NIV 
Study Bible, datki były „prawdopodobnie zbierane 
podczas nabożeństwa”, a nie w domu, jak sugerują 
niektóre tłumaczenia. 

 
Podsumowanie 

System sabatowy został nadany Izraelowi zgodnie z 
prawem. Sam Bóg odpoczął siódmego dnia i to właśnie 
ten „wzór” stał się podstawą dla przestrzegania szabatu, 
które zostało później ustanowione dla Izraela w Księdze 
Wyjścia 16. Nie chodziło o to, że Bóg ustanowił szabat 
podczas stworzenia dla całej ludzkości. Raczej w Księdze 
Wyjścia 16 objawił On nową instytucję dla Izraela i 
połączył ten szabat ze swoim wcześniejszym 
odpoczynkiem w 

 

15  Apologia 1, sekcja 67. 



44 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
stworzenia. Stąd w Księdze Wyjścia 20:11 czytamy: „W 
sześciu dniach bowiem Pan stworzył niebo i ziemię... a 
siódmego dnia odpoczął [nie nazywano go wówczas 
„szabatem”]; w związku z tym teraz [tak można 
przetłumaczyć hebrajskie al chen = „dlatego”] Pan 
pobłogosławił dzień szabatu i uświęcił go”. Jezus 
powiedział, że „szabat został ustanowiony dla człowieka” 
(Mk 2:27), ale człowiek, o którym mowa, odnosi się do 
Izraela, o którym również powiedziano, że „zbuntował się 
przeciwko Mnie... i nie przestrzegał Moich nakazów, 
dzięki którym człowiek [tj. Izraelita] będzie żył” (Ez 
20:21). „Człowiek” odnosi się tutaj do Izraela, któremu 
zostało dane prawo Boże, a nie do ludzkości. 

Słowa Pawła z Listu do Kolosan 2:16, 17 informują 
nas, że sabat Nowego Testamentu polega na trwałym 
odpoczynku w Chrystusie, który jest istotą cieni Starego 
Przymierza, znajdujących się w świętych dniach, nowiu 
księżyca i sabatach. Społeczność przestrzegająca sabatu 
nie może dojść do porozumienia co do tego, jak wyjaśnić 
te wersety (Kol 2:16, 17). Unikają one prostego znaczenia. 

Niektórzy twierdzą (tak jak Ellen G. White, 
założycielka adwentyzmu dnia siódmego), że Paweł 
musiał wykluczyć cotygodniowy sabat z tej „trójcy” 
obrzędów 16. Następcy pani White, w szczególności 
Samuele Bacchiocchi, dostrzegają, że Paweł wymienia 
wszystkie rodzaje obchodów sabatu. Twierdzą oni 
następnie, że Paweł ma na myśli coś innego niż same dni. 
Nie potrafią jednak wyjaśnić, dlaczego święta i nowiu 
księżyca nie są w równym stopniu wiążące dla chrześcijan. 

 
16  To trio znajduje się w Księdze Ezechiela 45:17 („święta, nowiu 
księżyca, sabaty”); Księdze Nehemiasza 10:33 („sabaty, nowiu 
księżyca, wyznaczone czasy”); I Księdze Kronik 23:31 („sabaty, 
nowiu księżyca, święta”); II Kronik 2:4 („szabaty, nowiu księżyca i 
wyznaczone święta”); II Kronik 8:13 („szabaty, nowiu księżyca i trzy 
razy w roku święta”); Ozeasz 2:11 („święta, nowiu księżyca, 
szabaty”); Kol 2:16 („święta, nowiu księżyca, sabaty”). Zobacz także 
II Król. 4:23; Ezech. 46:1; Amos 8:5. Więcej informacji na stronie 60. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 45 
 

 

 
cały system stoi lub upada razem. Bacchiocchi wydaje się 
unikać prostego znaczenia Listu do Kolosan 2:16, 17, 
sugerując, że Paweł jest przeciwny praktykom ascetycznym 
związanym z sabatem, a nie samemu sabatowi. Ale czy 
praktyki ascetyczne mogą być „cieniami rzeczy 
przyszłych”? To właśnie obrzędy są cieniami zawartymi w 
Prawie (por. Hbr 10:1). Obecnie nie mają one znaczenia 
dla chrześcijan. Jak powiedział Paweł w Liście do Galatów 
3:23: „Zanim przyszła wiara, byliśmy zamknięci pod 
strażą Prawa, oczekując na wiarę, która miała zostać 
objawiona”. Używa on tego samego języka, gdy podkreśla, 
że sabaty, nowiu księżyca i święta są „cieniami rzeczy, 
które mają nadejść” (Kol 2:17). Ponieważ Chrystus 
przyszedł jako istota tych cieni, chrześcijanie nie muszą 
upierać się przy cieniu. Jeśli jednak to robią, konsekwencja 
wymaga przestrzegania sabatu, świąt i nowiu księżyca. 

W Chrystusie istnieje wolność, którą chrześcijanie 
mogą się cieszyć i przekazywać innym. Sztywne 
trzymanie się świąt Starego Testamentu hamuje ducha 
Chrystusa i Ewangelii. Nie jesteśmy już poddani Prawu 
(Rz 6:14). Zostaliśmy „uwolnieni od Prawa” (Rz 7:6). 
„Umieramy dla prawa przez ciało Chrystusa, abyśmy 
mogli połączyć się z innym, z tym, który został 
wzbudzony z martwych, abyśmy przynosili owoc dla 
Boga” (Rz 7:4). Tym, którzy „pragną być pod prawem” 
(Gal 4:21), polecamy ważne słowa Pawła z Listu do 
Galatów 4:21-31: Przymierze z Synaju prowadzi do 
niewoli. Dla dzieci obietnicy istnieje nowa i chwalebna 
wolność w Chrystusie. Istnieje Nowe Przymierze w duchu. 
Stare Przymierze wraz z jego systemem prawnym zostało 
zastąpione czymś lepszym (Hbr 8:13). Nie jesteśmy 
„zobowiązani do przestrzegania całego prawa” (Ga 5:3). 
Jeśli próbujemy to robić, „wypadamy z łaski” (Ga 5:4). 
Teraz, gdy przyszła wiara, nie jesteśmy już pod 



46 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
opieką prawa (Gal. 3:24, 25). Ci, którzy nalegają na prawo 
w jego starej formie, ryzykują przynależność do 
przymierza z góry Synaj (Gal. 4:24). Dzieci przymierza 
prawa nie mogą być spadkobiercami wraz z synami 
kobiety wolnej (Gal. 4:30). Ci, którzy trzymają się 
systemu prawnego Synaju, nie są dobrymi kandydatami do 
Królestwa Bożego. 

Z pewnością jasne jest, że wszystkie rodzaje dni 
odpoczynku Starego Przymierza nie są już wiążące dla 
tych, którzy pragną odpocząć w Chrystusie, zaprzestając 
codziennych własnych uczynków (Hbr 4:9, 10). Według słów 
XVI-wiecznego teologa sabat oznacza „zaprzestanie 
wszelkich złych uczynków przez wszystkie dni mojego 
życia, pozwolenie Panu, aby działał we mnie poprzez 
swojego Ducha, i tym samym rozpoczęcie w tym życiu 
wiecznego sabatu” (17). 

Naszym celem było wskazanie, że wiele popularnych 
nieporozumień leży u podstaw głębokiego przekonania 
wielu osób, że prawo Boże wymaga od nich zaprzestania 
pracy na okres 24 godzin, od zachodu słońca w piątek do 
zachodu słońca w sobotę. Doktryna ta nie została 
przekazana przez apostołów, którzy nie nakładali takiego 
obowiązku na żadnego z naśladowców Jezusa. Wierzymy, 
że Paweł byłby zaniepokojony faktem, iż w XXI wieku 
poganie nadal uważają przestrzeganie szabatu za 
niezbędne do zbawienia. 

Gdyby od chrześcijan pochodzenia pogańskiego 
wymagano po nawróceniu odpoczynku w dzień szabatu, 
wymagałoby to konkretnych wytycznych ze strony soboru 
z Dziejów Apostolskich 15, który zdecydował, w jakim 
stopniu wierzący pochodzenia pogańskiego są 
zobowiązani do przestrzegania praktyk judaizmu. 
Przestrzeganie szabatu, zgodnie z decyzją apostolską, nie 
jest wymogiem dla wierzących pochodzenia pogańskiego. 
Powinniśmy pamiętać, że poganom pozwolono uczęszczać 
do synagog żydowskich, ale ci ostatni nie nakazywali im 
przestrzegania szabatu. Tylko ci, którzy stali się 
pełnoprawnymi prozelitami judaizmu, przyjęli 
przestrzeganie szabatu. Sami Żydzi wiedzieli, że Bóg 

 

17  Zacharias Ursinus w Katechizmie Heidelberskim, 1563. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 47 
 

 

 
dał im szabat i nie oczekiwał przestrzegania szabatu od 
innych narodów. Gdyby więc przestrzeganie szabatu było 
konieczne dla chrześcijan pochodzenia pogańskiego, 
wymagałoby to specjalnego rozporządzenia. Paweł 
potwierdził później decyzję soboru w Liście do Rzymian 
14:5, gdzie przestrzeganie dni jest kwestią sumienia. Nie 
ma mowy o obowiązkowym przestrzeganiu szabatu. 
(Argument, że Paweł zajmuje się specjalnymi dniami 
postu, nie ma sensu, ponieważ kwestia dotycząca jedzenia 
w wersetach 1-4 odnosi się do zwyczajowego 
wegetarianizmu, a nie okresowego powstrzymywania się 
od jedzenia poprzez post. W wersecie 5 następuje zmiana 
tematu: jeden człowiek „uważa wszystkie dni za równe”. 
Nie dotyczy to postu. Paweł nie powiedział: „jeden 
człowiek uważa każdy dzień za odpowiedni do postu”. 
Odnosi się to do nieprzestrzegania określonych dni). 

 
Gdzie nauczyłeś się przestrzegania szabatu? 

Wielu z nas, którzy przestrzegają szabatu, nauczyło się 
tej praktyki od osób, które zostały wychowane w 
określonym sposobie myślenia o prawie. Nie mieliśmy 
jednak styczności z pismami ludzi, którzy poświęcili całe 
życie studiowaniu listów Pawła i być może lepiej 
uchwycili ducha jego pism niż społeczność przestrzegająca 
szabatu. 

Holenderski teolog Ridderbos, którego każdy poważny 
badacz Pawła powinien przeczytać (Paul, An Outline of 
His Theology), zauważył, że Paweł nie uważał się za 
„podlegającego prawu”, ale za „związanego prawem 
Chrystusa” (1 Kor 9:21): „Prawo nie ma już 
nieograniczonej i niezmiennej mocy dla Kościoła 
Chrystusowego. W pewnym sensie Kościół można 
określić jako „bez prawa”. Nie oznacza to jednak 
uchylenia prawa Bożego. Trwałe znaczenie prawa można 
określić jako „bycie związanym prawem Chrystusa”. 



48 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
„To, że prawo w swoim szczególnym znaczeniu, jako 

dzielące Żydów od pogan, nie obowiązuje już, stanowi 
podstawę apostolstwa Pawła wśród pogan. Mówi on o nim 
jako o „prawie przykazań zawartych w nakazach” i jako o 
„środkowej ścianie oddzielającej”... [Prawo to] zostało 
zburzone i stało się nieobowiązujące (Ef 2:14ff; por. Ga 
2:14; 4:10; 5 :2ff; 6 :12; Kol 2 :16ff; 3 :11. Również Rz 
2 :26ff; 
3:30; rozdz. 4; 1 Kor. 7:18, 19). Dotyczy to przede 
wszystkim obrzezania, ale ogólnie rzecz biorąc, „życia jak 
Żyd” (Gal. 2:14), jako opis tych przepisów, które miały na 
celu utrzymanie linii demarkacyjnej między Izraelem a 
poganami w zakresie rytuałów kultowych i 
społecznych...W Kol 2:16 i nast., w odniesieniu do 
przestrzegania przepisów żywieniowych, świąt, nowiu 
księżyca lub dni sabatu, znajdujemy typowe wyrażenie: 
„które są cieniem przyszłych rzeczy, ale ciało należy do 
Chrystusa”...Wszystkie te nakazy są jedynie tymczasowe i 
nierealne, tak jak cień ukazuje jedynie niewyraźne kontury 
samego ciała. Istotnym punktem widzenia jest tutaj to, że 
wraz z nadejściem Chrystusa prawo, również pod 
względem treści, zostało poddane nowej normie osądu, a 
nieuznanie tej nowej sytuacji jest zaprzeczeniem Chrystusa 
(Ga 5, 2). 

„Nie ma zatem żadnych wątpliwości, że kategoria prawa 
nie została zniesiona wraz z nadejściem Chrystusa, ale 
raczej została utrzymana i zinterpretowana w jej 
radykalnym znaczeniu („wypełniona”; Mt 5:17); z drugiej 
strony, Kościół nie ma już do czynienia z prawem w żaden 
inny sposób niż w Chrystusie i tym samym znajduje się „w 
prawie Chrystusa”.”(18) 

Przestrzeganie sobotniego szabatu, nowiu księżyca lub 
świąt może być w najlepszym razie prywatnym aktem 

 
18  Paul, An Outline of His Theology, Londyn: SPCK, 1977, str. 284, 
285, podkreślenie dodane. 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 49 
 

 

 
oddanie oparte na osobistej tradycji. Nie można twierdzić, 
że spotyka się ono ze szczególną aprobatą Boga. W 
rzeczywistości jest ono sprzeczne z wyraźnym nauczaniem 
Pawła, że wolność ducha w Chrystusie wynosi człowieka 
ponad tymczasowe postanowienia prawa, które obecnie 
można podsumować jako „miłość w duchu”. Starego 
Przymierza nie należy mieszać z Nowym. Nie należy 
również sądzić, że zapominając o odpoczynku w sobotę, 
zapominamy o tym, że Bóg jest Stwórcą. Nowe stworzenie 
w Chrystusie i Jego zmartwychwstanie w niedzielę 
prowadzą w odpowiedni sposób do cotygodniowego 
upamiętniania tego zmartwychwstania (zob. Dz 20:7 i 
komentarze do tego fragmentu), w którym mamy nadzieję 
uczestniczyć po powrocie Chrystusa (1 Kor 15:23). 
Wierzący nie powinni również ograniczać obchodów 
Wieczerzy Pańskiej do corocznej uroczystości. Kościoły 
założone przez Pawła nie podążały za praktyką grup 
pozostających pod wpływem Herberta Armstronga. 
Nawróceni przez Pawła obchodzili Wieczerzę Pańską „gdy 
zbierali się jako kościół” (1 Kor. 11:18, 20). Najwyraźniej 
odbywało się to częściej niż raz w roku. 

Zgodnie z Nehemiasza 9:13, 14 i 10:29-33 sabat jest 
częścią prawa Mojżesza. Prawo Mojżesza nie jest 
wyraźnie wymagane do zbawienia zgodnie z warunkami 
Nowego Przymierza, które zostało zawarte poprzez śmierć 
Jezusa. Była to właśnie kwestia sporna w Antiochii i 
Jerozolimie, gdzie wierzący faryzeusze „wstali i 
powiedzieli: «Poganie muszą być obrzezani i zobowiązani 
do przestrzegania prawa Mojżesza»” (Dz 15:1, 5). (Nie 
dotyczy to tylko składania ofiar, ponieważ w Antiochii nie 
było świątyni). Próba podporządkowania wierzących 
Prawu Mojżeszowemu została opisana jako zamieszanie, 
które niepokoiło umysły nawróconych na chrześcijaństwo 
(Dz 15:24). 

 
Posłuszeństwo Bogu i Jego Synowi 

Czym zatem jest posłuszeństwo? Jest to przestrzeganie 
„prawa Chrystusa” (1 Kor. 9:21), które Paweł odróżnia od 
starego 



50 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
przymierza (1 Kor 9:21). Zbawienie jest rzeczywiście 
udzielane tym, którzy są posłuszni Synowi (zob. Hbr 5:9). 
Grzech nie jest dokładnie „przekroczeniem prawa” (KJV), 
ale jak mówi grecki tekst, „bezprawiem”. Czym jednak 
jest bezprawie? Jest to brak posłuszeństwa prawu 
Chrystusa. Jego chrześcijańskie prawo Nowego 
Przymierza pojawia się w całym Nowym Testamencie w 
pismach tych, którzy zostali bosko powołani do 
zapisywania Jego nauk i którzy nauczyli się być Mu 
posłuszni poprzez ducha. Zmartwychwstały Jezus objawił 
Kościołowi Nowego Testamentu ciągłe, postępujące 
objawienie prawa Chrystusa. 

Nie powinniśmy jednak zapominać, że nauczanie i 
głoszenie Jezusa podczas Jego historycznej służby na 
ziemi stanowią fundament Nowego Przymierza. 
Całkowicie błędne jest na przykład twierdzenie, że 
Ewangelia Królestwa Bożego, którą Jezus zawsze głosił, 
została w jakikolwiek sposób zawieszona po 
ukrzyżowaniu. Paweł nie zmienił fundamentu Ewangelii, 
jakim jest Królestwo Boże. Wraz z innymi apostołami 
podkreślał, że słowa i nauczanie Jezusa były podstawą 
wszystkiego, czego nauczał jako wiary (1 Tm 6 :3; 2 J 9; 
por. Hbr 2:3). „Słowa, które wam powiedziałem”, 
powiedział Jezus, „są duchem i życiem” (J 6:63). 

Gdyby chrześcijanie, którzy kładą nacisk na jeden 
dzień ponad inne (Rz 14:5), byli równie gorliwi w 
przestrzeganiu Wielkiego Przykazania Chrystusa, aby „iść 
do wszystkich narodów, czynić uczniów i nauczać ich 
wszystkiego, co Ja [a nie Mojżesz] wam przykazałem” (Mt 
28:19, 20), skupienie się na posłuszeństwie byłoby 
prawdziwie biblijne. Czym w końcu jest pierwsze 
przykazanie według Jezusa? Swoją posługę rozpoczął od 
bezpośredniego polecenia skierowanego do swoich 
naśladowców. 

Było to (i jest) „nawróćcie się i wierzcie w Ewangelię 
o Królestwie Bożym” (Mk 1:14, 15). Jest to programowe 
podsumowanie Marka wszystkiego, co reprezentował 
Jezus. Nowy Testament jest w rzeczywistości 
rozwinięciem tych początkowych 



Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 51 
 

 

 
słów Jezusa, gdy ogłaszał zbawczą Ewangelię Królestwa. 
Drugie przykazanie Jezusa jest „podobne”: „Zostawcie 
zmarłych, aby pochowali swoich zmarłych, a wy idźcie i 
głoście Królestwo Boże” (Łk 9:60). (Jezus nakazał 
również, abyśmy zostali ochrzczeni w wodzie dla 
odpuszczenia grzechów, gdy tylko zrozumiemy 
„Ewangelię o Królestwie Bożym i imieniu Jezusa 
Chrystusa” (Dz 8:12; por. Mt 28:19; Dz 2:38; 10:48; 
22:16). Więcej czasu byłoby dostępne na przestrzeganie 
tych „praw” Chrystusa, gdyby studenci Biblii przestali 
spierać się i dzielić się co do tego, co dokładnie można, a 
czego nie można robić w sobotę lub dokładnie w którym 
dniu powinno rozpoczynać się dane święto Starego 
Testamentu. 

Jeśli przestrzeganie szabatu w sobotę nie jest 
wymagane przez Jezusa, to wierzący powinni bardzo się 
obawiać, aby nie zniekształcić wiary i nie przedstawić 
fałszywego obrazu chrześcijaństwa tym, którzy pragną 
poznać, co oznacza naśladowanie Chrystusa. Jeśli 
zgodzimy się, że szabat został dany narodowi 
izraelskiemu, to jego egzekwowanie wobec pogan, którzy 
nie podlegają prawu, ale łasce, wydawałoby się 
tragicznym podziałem wiary i dodatkowym zamieszaniem 
w już i tak podzielonym Kościele. 

Powaga sprawy polega na tym: jaki obraz 
chrześcijaństwa przedstawiamy my lub nasza grupa 
kościelna światu, który nie jest nawrócony? Jeśli 
przestrzeganie tego, co wielu postrzega jako żydowski 
szabat, jest częścią tego, co oferujemy światu jako 
posłuszeństwo Jezusowi, to czy nie tworzymy 
niepotrzebnej bariery, a nawet przeszkody między nami a 
niewierzącymi? Czy przestrzeganie szabatu może być 
jedynie oznaką elitaryzmu, pocieszającą dla tych, którzy w 
to wierzą, ale szkodliwą dla jasnego świadectwa tego, co 
oznacza bycie chrześcijaninem pod łaską (co z pewnością 
nie oznacza pozwolenia na robienie wszystkiego, co nam 
się podoba)? 

Wszyscy zgadzają się, że posłuszeństwo Słowu 
Mesjasza jest podstawą prawdziwej wiary (Mt 13:19; 



52 Prawo, sabat i chrześcijaństwo Nowego Przymierza 
 

 
Kol 3:16; Rz 10:17; J 12:48; 2 J 7-9; 1 Tm 
6:3). Grzech jest przekroczeniem przykazań Mesjasza. 
Sabaty i święta są cieniem i nie można ich porównać z 
odpoczynkiem lub „sabatizmem” w Chrystusie, ciągłym 
zaprzestaniem naszych własnych uczynków, jak nakazuje 
List do Hebrajczyków 4:10. Ten „sabatizm” (Hbr 4:9) 
pozostaje dla wszystkich ludzi Bożych, którzy pragną 
wejść do ostatecznego odpoczynku w Królestwie Bożym. 
Uparcie trzymanie się legalizmu, sprzeczne z wyraźnymi 
naukami Pawła o wolności od prawa, nie doprowadzi do 
odpoczynku, ani teraz, ani w Królestwie. W tej ważnej 
kwestii stawką jest integralność Ewangelii. (19) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

19  Do dalszych studiów polecamy: From Sabbath to Lord’s Day: A 
Biblical, Historical and Theological Investigation, D.A. Carson, red., 
Zondervan, 1982. 



 

 

 
 
 
 

Więcej na temat Listu do Galatów i prawa „ ” 
 

Osoby nieprzestrzegające szabatu (soboty) często są 
zaskoczone twierdzeniami, że Paweł musiał wierzyć w 
szabat i święta oraz nauczał o nich swoich nawróconych 
pogan. List do Kolosan 2:16, 17 (pomijając próby 
ponownego tłumaczenia) wygląda na zwykłe umniejszenie 
znaczenia wszystkich świętych dni Starego Testamentu, 
których cienie zostały zastąpione przez Chrystusa, a 
odbicie kontrastuje z samą rzeczą. Paweł w rzeczywistości 
odnosi się do całego systemu sabatowego, „święta, nowiu 
księżyca lub szabatu”, jako do jednego cienia. „Te rzeczy”, 
mówi, „są cieniem rzeczy przyszłych”. Paweł nie robi 
najmniejszej różnicy między tymi trzema rodzajami 
obchodów. Byłoby zatem sprzeczne z jasnymi słowami 
Pawła twierdzenie, że nie mówi on o cotygodniowym 
szabacie, ale tylko o obchodach miesięcznych i rocznych. 
Nikt nie mógłby odczytać słów Pawła w ten sposób, że 
„święto (roczne), nowiu księżyca i święto (roczne)” 
stanowią cień o mniejszym znaczeniu, ale cotygodniowy 
szabat nadal obowiązuje w pełni. Nie powtórzył się, 
mówiąc dwukrotnie o tych samych „świętach rocznych”! 
Stwierdzenie Pawła jasno i wyraźnie obejmuje wszystkie 
trzy rodzaje świąt. 

Obowiązkowe przestrzeganie szabatu wydaje się 
zaprzeczać całej księdze – Liście do Galatów. Istotę 
argumentacji Pawła należy zrozumieć, czytając całą 
księgę. Nie ma wątpliwości, że apostoł negatywnie ocenia 
prawo nadane na Synaju (w tym Dekalog). 

Paweł jest poruszony tym, że Galacjanie przeszli „do 
innej Ewangelii” (1:6-9). Chrystus wyzwolił nas z 
obecnego złego systemu, a jednak Galacjanie chcą do 
niego powrócić. 



54 Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

 

 
Zagrożenie pochodzi ze strony Żydów (Tytus nie został 
zmuszony do obrzezania, 2:3). Żydowscy wierzący chcieli 
zniewolić swoich współwyznawców (2:4). Próbowali oni 
zmusić chrześcijan do judaizacji (2:14), czyli do szukania 
zbawienia w uczynkach prawa. Jest oczywiste, że Paweł 
postrzega podległość prawu jako „trwanie we wszystkim, 
co jest napisane w księdze prawa” (3:10). Przymierze 
zawarte przez Mojżesza jest tymczasowe (3:23-29). 
Jednak z pewnością nie unieważnia ono obietnic danych 
Abrahamowi. 

Istotą przymierza chrześcijańskiego jest potwierdzenie 
obietnic danych Abrahamowi i uczynienie wierzących w 
Mesjasza spadkobiercami tych właśnie obietnic 
dotyczących Mesjasza i ziemi, które zostały dane 
Abrahamowi (3:29). 

Niektórzy przestrzegający szabatu unikają trudności 
związanych z ogólnikowymi stwierdzeniami Pawła na 
temat prawa, sugerując, że odnosi się on wyłącznie do 
prawa ofiarnego. Muszą jednak najpierw wykazać, że 
poganin mógł składać ofiary w Galacji! Mówienie 
poganom, że nie muszą składać ofiar, byłoby bez 
znaczenia. Prawo, o którym mowa, jest jednak prawem 
związanym z przymierzem na górze Synaj (4:24), które 
prowadzi do niewoli. Prawo to jest opisane jako 
„wychowawca”, który prowadzi nas do Chrystusa. Ale 
teraz, gdy Chrystus przyszedł, nie jesteśmy już pod władzą 
wychowawcy (3:25). Należy zauważyć, że wychowawcą 
nie jest kara prawa, ale samo prawo, cały system synajski. 

Bycie pod władzą nauczyciela oznacza poddanie się 
podstawowym zasadom świata i zniewolenie przez nie 
(4:3). Jednak Chrystus przyszedł, aby wybawić nas z tej 
niewoli prawa (4:5), tak abyśmy nie byli już pod władzą 
nauczyciela (3:25). My, Żydzi i poganie, byliśmy 
zniewoleni podstawowymi zasadami (4:3), a teraz wy, 
poganie, pragniecie powrócić do podstawowych zasad 
(pod groźbą judaizmu ze strony wierzących Żydów): 
„Przestrzegacie dni, miesięcy, lat i pór roku” (4:10). 
„Powiedzcie mi, wy, którzy pragniecie podlegać prawu, 
czy 



Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

55 
 

 

 
nie słyszycie, co mówi prawo?” (4:21) Przymierze na 
górze Synaj prowadzi do niewoli. Nie dajcie się zaplątać w 
jarzmo niewoli (5:1). „Jeśli jesteście obrzezani, musicie 
przestrzegać całego prawa” (5:3). „Pragnienie służenia 
podstawowym zasadom” (4:9) jest ewidentnie 
równoznaczne z „pragnieniem poddania się prawu” (4:21). 
Trudno uznać za sensowne twierdzenie, że judaizujący 
nakłaniali ich do poddania się karze prawa. Nakłaniali ich 
do poddania się całemu systemowi synajskiemu. System 
ten jest prawem „w literze”, a nie chrześcijańskim prawem 
Nowego Przymierza w duchu. 

Istnieje tu prosty schemat myślenia: służba 
podstawowym zasadom oznacza poddanie się prawu, a 
służba podstawowym zasadom wiąże się z 
przestrzeganiem dni itp. Jak można opisać przestrzeganie 
pogańskich dni jako pragnienie „poddania się prawu” 
(4:21), „niewolę góry Synaj”? Dzieci systemu synajskiego 
są obecnie zniewolone (4:25). Kontrast występuje między 
dwoma Jerozolimami, a nie między Jerozolimą a 
Babilonem. 

Dlatego, mówi Paweł, nie dajcie się uwikłać w niewolę 
góry Synaj. Obrzezanie będzie oznaczało konieczność 
posłuszeństwa całemu systemowi. Wymagana jest tylko 
wiara i miłość (5:6). Ci, którzy należą do tego systemu, są 
nowym Izraelem, w przeciwieństwie do starego Izraela 
(6:16). Kościół jest Izraelem Bożym jako nowy 
międzynarodowy lud wierzący w Mesjasza. Paweł 
błogosławi ich, tj. tych w Galacji i szerszym Kościele, 
Izrael Boży. W 1 Kor 10:18 odróżnił etniczny Izrael od 
duchowego Izraela Bożego (Gal 6:16), nazywając ten 
pierwszy „Izraelem ciała”. Międzynarodowy Kościół 
składa się jednak z tych, którzy są „prawdziwym 
obrzezaniem [tj. „Żydami”], którzy czczą Boga w duchu i 
chwalą się Chrystusem Jezusem, a nie ufają ciału” (Flp 
3:3). 



56 Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

 

 
Można by zapytać, dlaczego Paweł przedstawia tutaj 

tak negatywny pogląd na prawo, a w Liście do Rzymian 
znacznie bardziej pozytywny. Odpowiedź leży w różnych 
okolicznościach i problemach wierzących w Rzymie i 
Galacji. W Rzymie pisał do Żydów i pogan. Dostosowuje 
się do obu grup, używając czasami słowa „prawo” w 
specjalnym znaczeniu. Mówi, że poganie czasami z natury 
wypełniają prawo (Rz 2:14), chociaż nie mają prawa. Jest 
oczywiste, że prawo to nie obejmowało przestrzegania 
szabatu. Żaden poganin nie jest z natury przestrzegającym 
szabatu. Jednak poganie są w stanie pokazać, że prawo jest 
zapisane w ich sercach (Rz 2:15). Nieobrzezani, którzy z 
natury przestrzegają prawa, będą sądzić obrzezanych, 
którzy go nie przestrzegają (Rz 2,27). Paweł podaje tutaj 
definicję prawa, które nie obejmuje świąt żydowskich, jak 
nazywa je apostoł Jan w swojej Ewangelii (5,1; 6,4; 7,2). 
W Liście do Rzymian Paweł wzywa do tolerancji między 
tymi, którzy „przestrzegają jednego dnia ponad inne dla 
Pana”, a tymi, którzy tego nie robią (Rz 14:5). Kwestia 
spożywania mięsa a wegetarianizm to odrębna, choć 
powiązana kwestia (Rz 14:2). Są to sprawy sumienia. 
Spożywanie warzyw nie jest bezpośrednio związane z 
przestrzeganiem dni świątecznych. Czy ktoś może 
wykazać, że warzywa, w przeciwieństwie do mięsa, były 
spożywane w szczególne dni? 

Niektórzy przestrzegający szabatu są godni podziwu w 
swoim konsekwentnym naleganiu, aby przestrzegać świąt i 
nowiu księżyca. Z Listu do Kolosan 2:16 jasno wynika, że 
dni, miesiące i coroczne święta mają w umyśle Pawła 
równy status. Dlatego wszystkie muszą być przestrzegane. 
Księga Amosa 8:5 sugeruje, że w nowiu księżyca należy 
zaprzestać wszelkiego handlu i pracy w polu, a Księga 
Izajasza 66:23 sugeruje, że nowiu księżyca jest dniem 
kultu, podobnie jak szabat. 

Przestrzeganie szabatu można oczywiście z całą 
pewnością uzasadnić na podstawie Starego Testamentu. 
Jednak przestrzeganie 



Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

57 
 

 

 
dni zostało „uduchowione” w Nowym Testamencie. 
Wszyscy przyznają, że w Nowym Testamencie występuje 
pewne uduchowienie. Obrzezanie ze Starego Testamentu 
było ledwo rozpoznawalne w swojej uduchowionej formie 
w Nowym Testamencie. Kto od razu dostrzegłby związek 
między obrzezaniem a nastawieniem umysłu? Podczas gdy 
fizyczne obrzezanie w Księdze Rodzaju 17 jest 
absolutnym wymogiem członkostwa w narodzie 
przymierza, zarówno dla Żydów, jak i obcych, w Nowym 
Przymierzu stało się ono kwestią obojętną. To ogromna 
zmiana. 

Mateusz sugeruje uduchowienie szabatu, zapisując 
słowa Jezusa, że kapłani mogą łamać szabat i pozostać bez 
winy (Mt 12:5-6). Kapłani, którzy niewinnie łamali sabat, 
to znaczy nie byli związani sabatem, gdy pracowali w 
przybytku lub świątyni, są „typem” nowego kapłaństwa 
wszystkich wierzących. Dawid i jego towarzysze również 
złamali prawo Starego Testamentu, jedząc chleb pokładny. 
Ale ich postępowanie było uzasadnionym „typem” 
wolności od prawa w Nowym Przymierzu (Mt 12:4). 

Chrystus zaoferował „odpoczynek” tym, którzy do 
niego przyszli (Mt 11:28-30). Czy nie byłby to raczej 
odpoczynek stały, a nie cotygodniowy szabat? Cechą 
charakterystyczną czwartego przykazania jest to, że można 
je złamać tylko jeden dzień w tygodniu. Wszystkie 
pozostałe przykazania obowiązują każdego dnia. Paweł 
wskazuje na uduchowienie Paschy: coroczne dni 
przaśników są teraz równoznaczne z trwałym używaniem 
przaśników szczerości i prawdy (1 Kor. 5:8). „Szczerość i 
prawda” są wymagane każdego dnia tygodnia. To właśnie 
oznacza „przestrzeganie święta” (1 Kor. 5:8). Czasownik 
ten ma tutaj znaczenie teraźniejsze ciągłe: mamy 
nieustannie przestrzegać święta. 



58 Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

 

 
Polikarp był bezpośrednio nauczany przez apostoła 

Jana. Zginął jako męczennik w wieku 86 lat. Jego uczeń 
Ireneusz nie wie nic o przestrzeganiu szabatu. Jeśli Jan 
nauczył Polikarpa przykazania szabatu, to nie udało mu się 
przekazać jego uczniowi znaczenia tego przykazania. Nie 
jest to rozstrzygający argument przeciwko przestrzeganiu 
szabatu, ale trudno nie dostrzec, że List do Galatów nim 
jest. Jeśli Paweł nie próbował pokazać, że system prawny 
Mojżesza ustanowiony na Synaju został zastąpiony przez 
wyższą formę prawa w Chrystusie, to co próbował 
pokazać? 

Nie jest niczym niezwykłym, że osoby przestrzegające 
szabatu przyznają, że nie rozumieją, co Paweł miał na 
myśli w Liście do Kolosan 2:16. Próbowano różnych 
ponownych tłumaczeń, ale niszczą one oczywisty kontrast, 
jaki Paweł wprowadza między cieniem (szabatami) a 
ciałem (Chrystusem). Księga Galacjan również musi być 
wyjaśniona przez osoby przestrzegające szabatu, mając na 
uwadze fakt, że Paweł nie mógł mówić o ofiarach. Kodeks 
z góry Synaj (Galacjan, rozdział 4) nie dotyczył przede 
wszystkim ofiar, a składanie ofiar nie było możliwe dla 
pogan w Galacjan. W takim razie, przeciwko jakiemu 
prawu sprzeciwia się Paweł? Skoro najwyraźniej nie 
uważał on, że przepisy dotyczące jedzenia nadal 
obowiązują (Rz 14:20, 14: „wszystko jest czyste... nic nie 
jest nieczyste”), czy nie jest oczywiste, że w ten sam 
sposób traktuje przestrzeganie dni? 

Nie ulega wątpliwości, że odrzuca on obowiązek 
przestrzegania niektórych praw. Jakie to prawo? 

Jezus „znosi prawo nakazów zawartych w przepisach” 
(zob. Ef 2:15). Osoby przestrzegające szabatu muszą 
przedstawić rozsądne i wiarygodne wyjaśnienie tego tekstu 
oraz całej Księgi Galacjan, jeśli chcą przekonać swoich 
przyjaciół, że łamanie szabatu jest równoznaczne z 
łamaniem wszystkich praw Bożych. Wreszcie, należy 
wykazać, że List do Rzymian 14:5 jest zgodny z 
koniecznością przestrzegania cotygodniowego szabatu 
jako istotnej części wiary. 



Więcej o Liście do Galatów i 
Prawie 

59 
 

 

 
Faktem jest, że Paweł sprzeciwia się prawu w sensie 

Starego Przymierza jako źródłu naszego zbawienia. 
Źródłem naszego zbawienia jest „wiara w Jezusa 
Chrystusa” – wiara w Jezusa i wiara Jezusa, naśladowanie 
Jego przykładu jako zwiastuna Ewangelii Królestwa i 
posłuszeństwo Jego Ewangelii Królestwa (Mk 1:14, 15; 
4:11, 12; Łk 4:43). Istotą wiary Nowego Testamentu jest 
wiara w obietnice dane Abrahamowi (Rz 4), zgodnie z 
nauką Jezusa i apostołów. Siła do naśladowania przykładu 
Jezusa i wierzenia tak, jak wierzył Abraham, pochodzi od 
ducha, który kieruje zbawienie w nowym kierunku. Owoce 
ducha wynikają z wiary w przesłanie Ewangelii głoszone 
przez Jezusa, a mianowicie Ewangelię Królestwa (zob. Mt 
13:19; Łk 8:12). „Wiara rodzi się ze słuchania, a słuchanie 
z przesłania Mesjasza” (Rz 10:17). 

Jeśli masz jakiekolwiek wątpliwości dotyczące kwestii 
czystego i nieczystego mięsa lub szabatu, rozważ uważnie 
słowa Pawła z Listu do Rzymian 14:14, 20: „Ja [Paweł, 
Żyd] wiem, że nic nie jest nieczyste samo w sobie, ale dla 
tego, kto uważa to za nieczyste, jest to nieczyste... 
Wszystko jest czyste”. Paweł używa słowa dokładnie 
przeciwnego do tego, które znajduje się w Księdze 
Kapłańskiej 11, gdzie niektóre pokarmy opisane są jako 
nieczyste (akathartos). Stwierdza on, że „wszystko jest 
czyste [katharos]”. Czy Paweł mógł egzekwować przepisy 
dotyczące pokarmów zawarte w Księdze Kapłańskiej 11? 
Jest oczywiste, że nie interesowały go te prawa 
Mojżeszowe. W Liście do Galatów 3:19, 24, 25 wyraźnie 
stwierdza, że prawo Mojżesza „zostało dodane, aż 
przyszedł potomek [Chrystus]... Prawo było naszym 
opiekunem, który doprowadził nas do Chrystusa... ale po 
nadejściu wiary nie jesteśmy już pod opieką/prawem”. 
Naleganie na przestrzeganie prawa Mojżesza w ramach 
Nowego Przymierza jest sprzeczne z nauką Pawła i Jezusa, 
który go zainspirował. 



 

 
 
 
 

Więcej na temat Kolosan 
2:16, 17 i kwestii szabatu 

 
Przegląd „wyjaśnień” przedstawionych przez 

sabatarian w odniesieniu do Listu do Kolosan 2:16, 17 
pokazuje, że nie ma między nimi zbytniej zgody co do 
tego, co Paweł zamierzał nauczyć w tym wersecie, choć 
uważa się za pewne, że nie mógł być przeciwny 
przynajmniej cotygodniowemu sabatowi. Główna różnica 
zdań dotyczy znaczenia słów „święto, nowiu księżyca lub 
sabat”. Jedna z grup sabatarian ( zwłaszcza adwentyści 
dnia siódmego) uznała, że włączenie cotygodniowego 
szabatu do trójcy Pawła jest fatalne dla sabatarianizmu. 
Widzą oni wyraźnie, że wszystko, co jest tutaj 
wymienione, jest degradowane do roli cienia w 
porównaniu z „ciałem”, które je zastąpiło. Ta szkoła 
myślenia musi zatem argumentować, że Paweł ma na 
myśli tylko coroczne sabaty i nowiu księżyca. Uważa się, 
że można zrezygnować z tych obrzędów, podczas gdy 
cotygodniowy sabat pozostaje nienaruszony. 

Stanowisko to z wielką szczerością reprezentował 
nieżyjący już F.M. Walker (God’s Watchman and the 
Hope of Israel). Nie widzi on żadnej sprzeczności w tym, 
że Paweł powiedział, iż nikt nie powinien osądzać 
Kościoła w kwestii „świętów, nowiu księżyca lub świąt”, 
wykluczając w ten sposób cotygodniowy sabat. Jego 
koledzy przestrzegający szabatu (słusznie) uważają to za 
niemożliwą interpretację wersetu: „Użycie przez Pawła 
terminu „święty dzień” obejmuje już coroczne uroczyste 
sabaty. Odnoszenie słowa „szabat” do corocznych świąt 
byłoby zbędnym powtórzeniem”.(20)Walker nalega na 

 

20  Kościół Boga Siódmego Dnia, Bible Advocate, maj 1982, str. 13. 



Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

61 
 

 

 
wykluczeniu cotygodniowego szabatu z „trójcy” Pawła. 
Twierdzi on, że „trójca” ma związek wyłącznie z 
systemem ofiarnym Starego Testamentu i że Paweł w 
Liście do Kolosan 2:16 nie zajmuje się ofiarami, a jedynie 
świętami. Jednak Kościół Boży na całym świecie 
stanowczo twierdził, że Paweł zajmował się ofiarami, a nie 
samymi dniami! Walker jest w stanie przytoczyć 
fragmenty Starego Testamentu, w których ofiary są 
powiązane z trójcą świąt. Nie zauważa jednak, że „trio” 
nadal jest zbiorczym określeniem wszystkich świąt, 
rocznych, miesięcznych i cotygodniowych, niezależnie od 
tego, czy chodzi o ofiary, czy nie: „Zniszczę wszystkie jej 
radości, jej święta, nowiu księżyca i sabaty, wszystkie jej 
uroczystości [spotkania]” (Oz 2:11). 

Nów księżyca jest związany z cotygodniowym 
szabatem: „I rzekł: «Dlaczego chcesz iść do niego dzisiaj? 
Nie jest przecież ani nowiu księżyca, ani szabatu»” (2 Krl 
4:23). 

Szkoła myślenia reprezentowana przez Kościół Boży 
(Siódmego Dnia), a ostatnio przez adwentystę dnia 
siódmego, Samuele Bacchiocchi, uważa, że „trójca” 
obrzędów wymienionych przez Pawła jest standardowym 
oznaczeniem wszystkich dni świątecznych (II Kron. 2:4; 
31:3; Nehemiasza 10:33; II Królów 4:23; I Kronik 23:31; 
Ezechiela 45:17; 46:1; Ozeasza 2:11; Amosa 
8:5). 

Aby uzasadnić nasze stanowisko, poniżej 
przedstawiamy niepodważalne dowody na to, że wszystkie 
trzy formy obchodów są uważane za jeden system: 

1 Kronik 23:31: „i składać wszystkie całopalenia Panu 
w szabat, w nowiu księżyca i w ustalone święta, zgodnie z 
liczbą określoną w przepisach dotyczących ich, 
nieustannie przed Panem” (por. „znosił prawo przykazań 
zawarte w przepisach” Ef 2:17). 



62 Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

 

 
2 Kronik 2:4: „Oto zamierzam zbudować dom dla 

imienia Pana, Boga mego, aby go Mu poświęcić i palić 
przed Nim kadzidło z wonnych przypraw, oraz dla 
ciągłego chleba pokładnego i dla całopaleń rano i 
wieczorem, w szabat, w nowiu księżyca i w ustalone 
święta Pana, Boga naszego. Jest to nakaz wieczny dla 
Izraela”. 

2 Kronik 8:13: „tak jak wymagał tego codzienny 
obowiązek, składając ofiary zgodnie z przykazaniem 
Mojżesza, w szabat, w nowiu księżyca i w ustalone święta, 
trzy razy w roku, a mianowicie w święto przaśników, w 
święto tygodni i w święto namiotów”. 

2 Kronik 31:3: „Wyznaczył też część majątku 
królewskiego na całopalenia, mianowicie na całopalenia 
poranne i wieczorne, całopalenia w szabat, nowiu księżyca 
i święta ustanowione, jak napisano w Prawie Jehowy”. 

Ezdrasz 3:5: „a potem całopalenia codzienne, ofiary z 
nowiu księżyca i ze wszystkich ustalonych świąt Pana, 
które były poświęcone, oraz od każdego, kto dobrowolnie 
składał ofiarę Panu”. 

Nehemiasza 10:33: „na chleb pokładny, na ofiary 
pokarmowe, na całopalenia, na sabaty, na nowiu księżyca, 
na święta, na rzeczy święte, na ofiary przebłagalne za 
Izraela i na wszystkie prace domu naszego Boga”. 

Izajasz 1:13: „Nie przynoście już darów daremnych, 
kadzenie jest dla mnie obrzydliwością, nowiu księżyca i 
sabatu, zwoływania zgromadzeń — nie mogę znieść 
nieprawości i uroczystych zgromadzeń”. 



Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

63 
 

 

 
Księga Izajasza 1:14: „Nienawidzę waszych nowiu 

księżyca i waszych świąt, są dla mnie ciężarem, jestem 
zmęczony ich znoszeniem”. 

Ezechiel 45:17: „Książę będzie składał ofiary 
całopalne, ofiary pokarmowe i ofiary płynne podczas 
świąt, nowiu księżyca i sabatów, podczas wszystkich 
wyznaczonych świąt domu Izraela. On przygotuje ofiarę 
przebłagalną, ofiarę pokarmową, całopalenie i ofiary 
pokojowe, aby dokonać przebłagania za dom Izraela”. 

Ezechiel 46:3: „A lud tej ziemi będzie oddawał cześć 
przed Panem u bram tej bramy w szabat i w nowiu 
księżyca”. 

Ozeasz 2:11: „Zlikwiduję też wszystkie jej radości, jej 
święta, nowiu księżyca, sabaty i wszystkie jej uroczyste 
zgromadzenia”. 

Przyznanie, że „święta, nowiu księżyca i sabaty” 
oznaczają wszystkie trzy rodzaje obchodów, stworzyło 
nowy problem dla osób przestrzegających sabatu. Próby 
rozwiązania tej trudności są dalekie od zadowalających, 
ponieważ wiążą się z ingerencją w normalne prawa języka. 
Paweł po prostu mówi, że „święta, nowiu księżyca i 
sabaty” są (jednym) cieniem, ale „ciało” jest natomiast 
Chrystusem. Ten sam kontrast między „cieniem” a 
„ciałem” ilustruje List do Hebrajczyków: „Prawo bowiem, 
mając cień przyszłych dóbr” (język jest prawie identyczny 
z Kol 2:17) w przeciwieństwie do „ciała Jezusa Chrystusa, 
ofiarowanego raz na zawsze” (Hbr 10:1, 10). Podobnie w 
Liście do Hebrajczyków 8:5 system mojżeszowy jest 
porównywany do „cienia”. W żadnym z tych przypadków 
nikt nie będzie twierdził, że cień nadal jest ważny, skoro 
przyszedł Chrystus. Jednak w Kol 2:16, 17 święta są 
cieniem w przeciwieństwie do Chrystusa, ale cieniem, 
według osób przestrzegających szabatu, który nadal musi 
mieć ważność pomimo przyjścia ciała, Chrystusa. 



64 Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

 

 
Najważniejsze pytanie brzmi: co według Pawła 

oznacza termin „cień”? Odpowiedź jest prosta: „święta, 
nowiu księżyca i sabat”. To właśnie one „są cieniem”. W 
innych fragmentach nie mamy trudności z zaimkiem 
względnym. Odnosi się on do swojego poprzednika! 
„Nowe” wyjaśnienie Kolosan 2:17 próbuje oddzielić 
zaimek względny „które” od poprzednika „święta, nowiu 
księżyca i szabatu”, czyniąc praktyki ascetyczne cieniem 
rzeczy przyszłych. Ale gdzie w Piśmie Świętym mówi się, 
że praktyki ascetyczne są cieniem, a tym bardziej cieniem 
rzeczy przyszłych? Ta egzegeza ignoruje oczywiste 
podobieństwa z Listem do Hebrajczyków 10:1 i 8:5. Paweł 
po prostu nie powiedział, że praktyki ascetyczne są 
„cieniem”; mówi, że „święta, nowiu księżyca i sabat” są – 
podobnie jak ofiary – cieniem, obecnie bez znaczenia w 
świetle ofiary Chrystusa, który przyszedł i umarł. Chrystus 
jest wypełnieniem wszystkich tych cieni i typów Starego 
Testamentu. 

Najnowsza próba argumentowania, że Paweł ma na 
myśli praktyki ascetyczne, a nie same święta, pochodzi od 
Samuele Bacchiocchiego. Dokłada on znacznych starań, 
aby pokazać, że Paweł negatywnie ocenia nie sabat, ale 
praktyki do niego dodane. Cytuje niemieckiego biskupa 
Eduarda Lohse, aby poprzeć swoją tezę. Jednak gdy 
biskup otrzymał kopię argumentów Bacchiocchiego, 
Lohse zwrócił uwagę, że Bacchiocchi źle go zrozumiał. 
Biskup ani przez chwilę nie sugerował, że Paweł nie 
postrzegał świąt negatywnie. Zaimek względny odnosi się 
do samych świąt! 

Bacchiocchi, sam będący adwentystą dnia siódmego, 
obalił tradycyjne argumenty sabatarian Ellen 
G. White i Komentarza Adwentystów Dnia Siódmego. 
Zgadza się ze wszystkimi komentatorami, że Paweł w 
Liście do Kolosan 2:16 ma na myśli cotygodniowy sabat, a 
także nowiu księżyca i coroczne święta. Za Bacchiocchim 
podąża 



Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

65 
 

 

 
Kościół Boży Siódmego Dnia. Zdefiniowawszy słowo 
„cień” jako „szkic, zarys, zarysowanie”, w swoim 
magazynie zadaje pytanie: „Co Paweł określa jako cień lub 
zarys?”. Odpowiedź na to pytanie jest prosta: „Paweł 
mówi nam dość jasno: «święta, nowiu księżyca i sabat»”.21  
Twierdzenie, że chodzi o praktyki ascetyczne dodane do 
świąt, jest po prostu unikaniem stwierdzenia Pawła. Jest to 
kolejna forma starego argumentu sabatarian, że Paweł był 
przeciwny ofiarom, do których zachęcano Kolosan. 
Argument ten został ostatecznie porzucony, gdy zdano 
sobie sprawę, że poganin nie mógł składać ofiar. Ofiary 
składano w Jerozolimie i nie składali ich poganie. 

Istnieje znacznie poważniejszy zarzut wobec 
wszystkich sabatarianistycznych interpretacji Listu do 
Kolosan 2:16. Wyznawcy szabatu wydają się niechętni do 
zmierzenia się z implikacjami zawartymi w wzmiance 
Pawła o „świętach, nowiu księżyca i szabacie” jako grupie 
dni świętych, wymienionych bez rozróżnienia. Jeśli ma się 
argumentować, że Paweł ostrzegał Kolosan przed 
wypaczeniem dni, a nie przed samymi dniami, to należy 
zmierzyć się z faktem, że wszystkie trzy rodzaje dni są 
równie istotne dla chrześcijan pochodzenia pogańskiego. 
Wspomnienie wszystkich trzech form obchodzenia świąt 
musi, zgodnie z argumentacją sabatarian, oznaczać, że 
Kolosan już obchodzili wszystkie trzy rodzaje świąt i 
dlatego zostali nauczeni przez Pawła, aby je obchodzić. 
Tylko wtedy heretycy mogli narzucić coś dodatkowego 
oprócz dni. Nie mogli narzucić praktyk ascetycznych w 
dni, których Kolosan nie obchodzili! Zatem zgodnie z tym 
argumentem praktyką kościoła apostolskiego było 
obchodzenie wszystkich trzech rodzajów świąt. Paweł 
wyraźnie traktuje je wszystkie jednakowo. Osoby 
przestrzegające cotygodniowego szabatu muszą, zgodnie z 
ich argumentacją, zmierzyć się z możliwością, że nie 
przestrzegają corocznych świąt i nowiu księżyca, co 
stanowi nieposłuszeństwo. Niektórzy dostrzegają siłę 

 

21  Bible Advocate, maj 1982, str. 12, 13. 



66 Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

 

 
tego punktu i obecnie przestrzegają (lub próbują 
przestrzegać) nowiu księżyca i corocznych świąt. 

Być może pokaże to, że cała próba zachowania szabatu 
w świetle Listu do Kolosan 2:16 jest pełna trudności. 
Zaskakujące jest to, że Paweł wspomina słowo „szabat” 
tylko raz we wszystkich swoich listach, a nawet wtedy 
mówi o nim jedynie jako o „cieniu”. Jednak dla sabatarian 
szabat jest (czasami) centralną kwestią posłuszeństwa. 
Wysiłki podjęte w celu „ponownego przetłumaczenia” 
Pawła są symptomem pragnienia, aby powiedział coś, 
czego nie powiedział. Jedna z argumentacji sugeruje, że 
Paweł pragnie, aby „nikt nie osądzał Kościoła, ale aby 
Kościół (ciało Chrystusa) dokonywał osądu”. Kontrast ten 
trzeba wymyślić, ponieważ grecki tekst nie mówi „niech 
nikt...”, ale po prostu „nie pozwólcie nikomu...”. Kontrast 
nie występuje między „nikim” a Kościołem, ale między 
cieniem a ciałem, którym jest Chrystus. Obniżenie rangi 
rzeczy określanych jako „cień” nie powinno być trudne do 
zrozumienia. W wersetach 22 i 23 mamy dokładnie ten 
sam rodzaj konstrukcji: „które” z wersetu 22 i „które 
rzeczy” z wersetu 23 odnoszą się do spraw nieistotnych, 
które nie przyniosą wierzącemu żadnej korzyści. 
Czasownik w czasie teraźniejszym „które są” (werset 17) 
nie stanowi tu oczywiście żadnej trudności, ponieważ w 
Liście do Hebrajczyków 10:1 prawo „ma” („mając”, 
imiesłów teraźniejszy) cień rzeczy przyszłych. Ale nikt nie 
będzie twierdził, że ofiary są nadal w mocy. 

Wśród osób przestrzegających szabatu istnieją obecnie 
cztery lub pięć sprzecznych wyjaśnień Kolosan 2:16, 17. 
Istnieją trzy różne formy przestrzegania szabatu. Niektórzy 
przestrzegają tylko cotygodniowego szabatu, inni 
przestrzegają nowiu księżyca, a jeszcze inni corocznych 
szabatów. Niektórzy nalegają na przestrzeganie wszystkich 
trzech. Wielu nie ma pewności, które daty w kalendarzu są 
właściwe do obchodzenia Paschy lub Pięćdziesiątnicy. 



Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

67 
 

 

 
Nie sposób wyobrazić sobie chaos, jaki 

spowodowałoby takie podział, gdyby trzy „strony” 
wyruszyły razem, aby głosić Dobrą Nowinę o Królestwie 
Bożym i sprawach dotyczących Imienia Jezusa Chrystusa 
(Dz 8,12). Inni członkowie społeczności przestrzegającej 
sabatu twierdzą, że do Boga należy zwracać się wyłącznie 
za pomocą specjalnego hebrajskiego tytułu, a fonetyczny 
symbol „bóg” jest pogański. Czy wszystko to może być 
owocem ducha, który prowadzi do jedności? (Nie oznacza 
to, że jedność można znaleźć w głównych kościołach!) 

Prawdziwą trudnością dla osób przestrzegających 
szabatu jest zagrożenie dla prawa i posłuszeństwa, które 
dostrzegają w antysabataryzmie. W rzeczywistości mają 
na myśli zagrożenie dla przestrzegania szabatu. Wadą 
myślenia sabatarian jest utożsamianie terminu „prawo” 
użytego przez Pawła z dziesięcioma przykazaniami 
Starego Testamentu. Takie utożsamianie jest wątpliwe, co 
można łatwo wykazać, czytając List do Rzymian 2:14, 15: 
„Gdy poganie, którzy nie mają prawa [nomos], z natury 
czynią to, co zawiera prawo... pokazują dzieło prawa 
wypisane w ich sercach”. Czy prawo to obejmuje 
przestrzeganie cotygodniowego szabatu, corocznych świąt 
szabatowych lub nowiu księżyca? Istnieje prawo duchowe, 
szczegółowo opisane przez Jezusa w Kazaniu na Górze, 
które nie jest tylko powtórzeniem dziesięciu przykazań, 
mimo że Jezus miał zwyczaj chodzić do synagogi w dzień 
szabatu. Prawo obrzezania pozostało w mocy przez cały 
okres służby Chrystusa, ale nikogo nie szokuje jego 
„duchowe” znaczenie jako obrzezania serca, jak nauczał 
Paweł. 

Przestrzeganie dni staje się również kwestią obojętną, 
jak jasno stwierdza Paweł w Liście do Rzymian 14:5, 
gdzie porusza również kwestię wegetarianizmu oraz 
spożywania wina i mięsa. Bardzo znaczące jest to, że 
wielu przestrzegających szabatu nie jest w stanie 
zaakceptować spożywania wina 



68 Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

 

 
jako błogosławieństwo dane przez Boga (oczywiście w 
ścisłej umiarze). Odmowa picia wina jest formą ascetyzmu 
narzuconą wierze Nowego Testamentu. Jezus zamienił 
wiele galonów wody w wino (symbolizując przejście od 
Starego Przymierza do Nowego Przymierza). Jeśli 
uznamy, że alkohol sam w sobie jest grzechem, oskarżamy 
samego Jezusa. Został on równie niesprawiedliwie 
oskarżony o bycie „pijakiem”. Powinno być oczywiste, że 
Jezus traktował wino jako błogosławieństwo dane przez 
Boga, używane w odpowiedni sposób. 

Osoby przestrzegające szabatu muszą wziąć pod 
uwagę możliwość, że naleganie na specjalny dzień ma ten 
sam charakter – jest regulacją narzuconą wierze i 
niszczącą naszą wolność w Chrystusie. Ci z nas, którzy 
znają życie jako osoby przestrzegające szabatu i bez 
szabatu, nie są świadomi, że wkroczyliśmy w ciemność. 
Całe nasze doświadczenie z dokumentami Nowego 
Testamentu sugeruje coś przeciwnego. Tego rodzaju 
subiektywna argumentacja nie jest oczywiście mocna. 
Jednak świadectwo Nowego Testamentu w Liście do 
Kolosan 2:16 zdecydowanie sprzeciwia się obowiązkowi 
przestrzegania szabatu. Przestrzeganie czwartego 
przykazania nie wnosi nic do duchowości chrześcijańskiej. 
Ciągłe odpoczynki w Chrystusie jako nasz „szabat” są 
znacznie ważniejsze dla wiary Nowego Testamentu. 

Warto zwrócić uwagę na wnioski wyciągnięte przez 
znanego wyznawcę szabatu, który przez 28 lat intensywnie 
poszukiwał prawdy na temat tego, co Biblia mówi o 
obowiązkowym przestrzeganiu soboty: „Ja, podobnie jak 
wszyscy bracia wyznający siódmy dzień, głęboko 
wierzyłem i tysiące razy powtarzałem, że siódmy dzień 
szabatu nigdy nie był związany z nowiem księżyca i 
świętami. Nie potrafię zrozumieć, jak mogłem być tak 
ślepy... Po 28 latach przestrzegania szabatu, po 
przekonaniu ponad tysiąca innych osób do jego 
przestrzegania, po przeczytaniu Biblii od początku do 
końca, wers po wersie... i po dokładnym zbadaniu, 
najlepiej jak potrafiłem 



Więcej na temat Listu do Kolosan 2:16, 17 i kwestii 
szabatu 

69 
 

 

 
, każdy tekst i każde słowo w całej Biblii mające 
najmniejsze znaczenie dla kwestii szabatu; po przejrzeniu 
wszystkich tych tekstów, zarówno w oryginale, jak i w 
wielu tłumaczeniach; po przeszukaniu leksykonów, 
konkordancji, komentarzy i słowników; po przeczytaniu 
wielu książek przedstawiających obie strony tej kwestii; 
po przeczytaniu każdego wersetu wszystkich ojców 
wczesnego Kościoła na ten temat; po napisaniu kilku prac 
na rzecz siódmego dnia, które zadowoliły moich braci; po 
kilkunastokrotnym przedyskutowaniu tej kwestii, po 
zobaczeniu owoców jej przestrzegania i po rozważeniu 
wszystkich dowodów, w bojaźni Bożej i przed sądem, 
jestem w pełni przekonany w swoim umyśle i sumieniu, że 
dowody przemawiają przeciwko przestrzeganiu siódmego 
dnia...Próba wlania nowego wina (Ewangelii) do starych 
bukłaków (instytucji Starego Przymierza) psuje jedno i 
drugie... Kiedy byłem zagorzałym zwolennikiem siódmego 
dnia, Kolosan 2:14, 16, 17 zawsze mnie niepokoiło. Prosta 
lektura tego fragmentu wydawała się wyraźnie nauczać o 
zniesieniu szabatu. Byłem pod wrażeniem faktu, że trzeba 
było to wyjaśnić i że wymagało to ogromnej ilości 
subtelnych rozróżnień”.(22)Ten sam były przestrzegający 
szabatu zauważył: „Często żałowałem, że Kolosan 2:16, 17 
nie ma w Biblii i niepokoi to moich braci z Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego tak samo jak mnie, 
niezależnie od tego, co mówią”.(23) 

 
 
 
 
 
 
 
 

22  D.M. Canright, „Why I Gave Up the Seventh Day” („Dlaczego porzuciłem siódmy 
dzień”). 
23Cytowane w: M.S. Logan, Sabbath Theology, str. 269. 



 

 
 
 
 

Szabat i prawo „ ” 
 

Stare Przymierze różni się od Nowego. Stare opiera się 
na zasadzie prawa, a Nowe jest „w Chrystusie”. W 1 
Liście do Koryntian 9:21 Paweł jest „w prawie Chrystusa” 
i dla niego „przestrzeganie przykazań jest wszystkim” (1 
Kor 7:19). 

Pojawia się kontrast: 
1) W 2 Liście do Koryntian 3:13-17 Światowy Kościół 

Boży próbował ograniczyć to do kary prawa, ale 
odniesienie dotyczy dwóch kamiennych tablic z Księgi 
Wyjścia 24:12 – dziesięciu przykazań. Paweł 
niekorzystnie kontrastuje prawo Starego Testamentu z 
nowym „prawem Chrystusa”. 

2) W Liście do Galatów 5:3 fizyczne obrzezanie 
oznacza, że będziemy musieli „przestrzegać całego 
prawa” (co oznacza, że chrześcijanie nie muszą 
przestrzegać całego prawa). Jeśli chodzi o „życie jak 
Żyd” (Gal. 2:14), chrześcijanie nie muszą tego robić, więc 
Paweł może być „bez prawa” dla osoby, która jest „bez 
prawa”. Osoba przestrzegająca szabatu nie może 
powiedzieć, że jest „bez prawa”. 

3) Istnieje prawo przykazań w nakazach, które zostało 
zniesione (Ef 2:15). 

4) List do Galatów 4:21-26 pokazuje, że Stare 
Przymierze (Horeb) powoduje zniewolenie i jest 
bezpośrednio przeciwne Chrystusowi. Paweł faktycznie 
mówi, że jeśli poddajesz się prawu, Chrystus przestaje 
działać w twoim życiu (Gal. 5:4)! Nic dziwnego, że szatan 
chce, aby ludzie podlegali prawu. To wyjaśnia atak szatana 
na kościół w Kolosach. Paweł jest oburzony, że kościołowi 
narzuca się niepotrzebne zasady (Kol 2:10-12). 



Szabat i Prawo 71 
 

 

 
List do Kolosan 2:16 pokazuje, jaki status ma sabat dla 

chrześcijan. On, święta i nowiu księżyca są cieniem. Jest 
to dokładnie taki sam status, jak w przypadku ofiar (Hbr 
8:5; 10:1). Nikt nie twierdzi, że cień ofiar jest nadal 
aktualny po przyjściu Chrystusa. Tak więc istotą cienia 
fizycznego obrzezania jest obrzezanie serca, a istotą cienia 
sabatów/świętych dni jest odpoczynek od naszych 
własnych uczynków w Chrystusie (Hbr 4). Chrystus jest 
naszym szabatem. Codziennie odpoczywamy w Nim. 
Paweł mówi: „Świętujmy”, tj. przez cały czas. Przaśny 
chleb jest teraz „przaśnym chlebem szczerości i prawdy” 
(1 Kor 5:8). Paweł w ten sposób „duchownił” obrzędy 
Starego Testamentu. 

W Starym Testamencie sabat został po raz pierwszy 
objawiony Mojżeszowi w Księdze Wyjścia 16. Zwróć 
uwagę na Księgę Nehemiasza 9:14: „sabat został 
objawiony Izraelitom przez Mojżesza”. Fakt, że Bóg 
uświęcił sabat podczas stworzenia świata, nie dowodzi 
sam w sobie, że zamierzał, aby Adam go przestrzegał. 
Księga Wyjścia 20:11 łączy uświęcenie sabatu podczas 
stworzenia świata z jego późniejszym objawieniem 
Mojżeszowi. Bóg uświęcił również sabat jako symbol 
tysiącletniego odpoczynku, zgodnie z Listem do 
Hebrajczyków 4:4-9. Księga Powtórzonego Prawa 5:3 
wyraźnie mówi, że Stare Przymierze i Dekalog nie 
zostały zawarte z ojcami, ale z Izraelem, a 
przestrzeganie sabatu było pamiątką niewoli w Egipcie 
(Pwt 5:15). 

List do Rzymian 14:5 pokazuje, że przestrzeganie 
jednego dnia ponad inne jest kwestią sumienia, a List do 
Kolosan 2:16 pokazuje, że wymuszanie przestrzegania 
szabatu jest złe. Jeśli nie, to nowiu księżyca są tak samo 
wiążące jak szabat i święta. 

Nie oznacza to, że chrześcijanie nie mają prawa. Prawo 
zostało „wypełnione” (Mt 5:17), tzn. jego głębszy 
duchowy sens został objawiony i stał się obowiązkowy. 



 

 
 
 

72 Szabat i prawo 

 
dla nas. Można je przestrzegać tylko poprzez ducha. 
Szabat jest częścią całego cyklu sabatów/świętych 
dni/nowiu księżyca/szabatów ziemi/jubileuszu, które 
należą do Starego Przymierza. Intencja tych praw pojawia 
się w Nowym Przymierzu jako duchowy odpoczynek w 
Bogu, teraz i w znacznie pełniejszej formie w przyszłym 
Królestwie. 

W ten sposób Herbert Armstrong i inni zmieszali Stare 
z Nowym i zrobili dokładnie to, czemu Paweł tak 
gwałtownie się sprzeciwiał w Liście do Galatów i 
Kolosan. Protestanci dobrze to rozumieją. Nacisk Herberta 
Armstronga na ten szczególny wymóg, wraz z dziesięciną, 
przyciągał ludzi do niego i oddzielał ich od wszystkich 
innych (szabat bardzo dobrze to robi). Legalizm również 
oddziela nas od Chrystusa. 

Księga Kapłańska 24:3 mówi, że olej miał płonąć w 
świątyni jako „ustawa na wieki dla waszych pokoleń”. 
Obecnie rozumiemy to duchowo jako światło ducha i 
Ewangelię w chrześcijanach. Tak więc sabat jako wieczne 
przymierze zostaje uduchowiony. Fizyczny naród Izraela 
staje się duchowym Izraelem Kościoła w Nowym 
Testamencie (Gal. 6:16; Fil. 3:3). (Nie oznacza to 
zaprzeczenia zbiorowemu nawróceniu Żydów w 
przyszłości, podczas Drugiego Przyjścia). 

W Ewangelii Mateusza 12:5 znajduje się wyraźna 
wskazówka dotycząca duchowej natury szabatu. 
Uzasadniając swoje zachowanie w szabat, Jezus odwołuje 
się do przykładu kapłanów, którzy w Starym Testamencie 
byli zwolnieni z przestrzegania prawa szabatu. Należy 
zauważyć, że łamali oni szabat – pracowali w ten dzień 
– ale byli niewinni. Czy nie jest to zapowiedź Kościoła, 
który łamie sabat i jest niewinny? Sabat Kościoła jest 
czymś innym: zaprzestaniem naszych własnych uczynków 
każdego dnia tygodnia. 

Słowo „szabat” pojawia się dopiero w Księdze 
Wyjścia 16. Bóg odpoczął siódmego dnia, ale nie jest 
powiedziane, że 



Szabat i Prawo 73 
 

 

 
nakazał od tego momentu przestrzeganie każdego szabatu. 
Szabat był znakiem przymierza dla Izraela i symbolem 
tysiącletniego odpoczynku, do którego mamy wejść 
później, a także symbolem zaprzestania naszych 
grzesznych uczynków teraz, każdego dnia tygodnia (Hbr 
4). „Chrześcijanom pozostaje „szabatizm”, a nie dosłowny 
siódmy dzień. 



 

 
 
 
 

Chrześcijanie i Prawo (Tora) 
autor: Charles Hunting, 

były ewangelista w Światowym Kościele Bożym 
 
 

Zwrócenie uwagi wierzących na doktrynę jednego 
Boga jest istotnym elementem przywrócenia wiary 
biblijnej. Jestem jednak przekonany, że stoimy przed 
równie wielkim wyzwaniem w kwestii legalizmu – 
pomieszania starotestamentowego systemu mojżeszowego 
z wolnością Nowego Przymierza nauczaną przez Jezusa i 
Pawła. Pytanie brzmi: czy obecne systemy pół-mozaiczne, 
przedstawiane jako wiara Nowego Testamentu, można 
pogodzić z misją Kościoła na całym świecie? Jezus ogłosił 
misję chrześcijańską w Ewangelii Łukasza 4:43, 44: 
„Muszę głosić Ewangelię Królestwa Bożego także innym 
miastom, bo po to zostałem posłany. Głosił więc 
Ewangelię w synagogach Judei”. Ta sama zbawcza 
Ewangelia Królestwa została później skierowana przez 
Jezusa do wszystkich narodów (Mt 28:19, 20). Pilność 
tego zadania została podkreślona przez Mesjasza, który w 
Ewangelii Łukasza 9:60 wezwał nieprzekonanego ucznia, 
aby „poszedł i głosił wszędzie Królestwo Boże”. 

Kilka słów o moim osobistym doświadczeniu. 
Odszedłem z Worldwide Church of God (ruchu 
Armstronga), kiedy dowiedziałem się, że najwyższe 
władze w centrali wiedziały, że prawa dziesięciny ze 
Starego Testamentu nie obowiązują Kościoła Nowego 
Testamentu. To studium skłoniło mnie do przyjrzenia się 
całej kwestii legalizmu. Moje myśli powróciły do zajęć 
pana Roda Mereditha z listów Pawła w Ambassador 
College. Dlaczego List do Galatów został przełożony na 
ostatni dzień kursu, pozostawiając tylko godzinę na 
wykład i bez możliwości dyskusji? 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 75 
 

 

 
dyskusji? Faktem jest, że w systemie Armstronga wielu z 
nas miało niewypowiedziane zastrzeżenia co do głośnego 
wołania Pawła o wolność. Po prostu nie potrafiliśmy 
poradzić sobie z wyraźnym językiem Pawła dotyczącym w 
pewnym sensie ustania prawa lub Tory (Gal. 3:21-29). 
Prawo zostało dodane przez Mojżesza tylko do czasu 
przyjścia Jezusa. Paweł nie mógł wyrazić tego jaśniej. 

Byłem obecny, gdy pan Armstrong wyraził swoje 
zaniepokojenie Listem do Galatów. Powiedział 
zgromadzeniu duchownych w jadalni w Pasadenie, aby nie 
tracili czasu na studiowanie Listu do Galatów. Zajęło mi 
15 lat, zanim w ogóle pomyślałem o tym, aby zapytać, 
dlaczego ta karta wolności napisana przez Pawła stanowiła 
dla nas wyraźne zagrożenie. 

Później odkryłem, że wszelkie próby ponownej oceny 
fundamentalnej kwestii teologii Worldwide dotyczącej 
naszego poglądu na prawo były daremne. Zwróciłem 
swoje karty kredytowe i odszedłem, nie dlatego, że byłem 
źle traktowany, ale dlatego, że miałem silne podejrzenia co 
do naszego niesprawiedliwego traktowania głównych 
tematów Nowego Testamentu. 

Następnie poświęciłem wiele czasu na zgłębianie tego 
tematu w Piśmie Świętym, wyznaniach wiary i 
komentarzach. Nigdy nie znalazłem się w sytuacji, w 
której mojżeszowy system świąt lub przepisów 
dotyczących jedzenia miałby wpływ na moje życie 
osobiste. Są jednak części świata, gdzie obywatele 
ryzykowaliby życie, utratę edukacji, głód swoich dzieci, a 
nawet więzienie, próbując żyć zgodnie z pół-
mojżeszowym systemem, który wyznajemy i narzucamy. 

Lepiej bądźmy bardzo pewni naszego stanowiska, 
zanim poprosimy innych, aby ryzykowali życie za 
odmowę jedzenia wieprzowiny. Takie wymagania mogły 
być stawiane Żydom zgodnie z prawem Mojżesza w 
czasach Antiocha Epifanesa, ale czy Paweł stawiał takie 
wymagania swoim nawróconym poganom? 

Dobra nowina o nadejściu Królestwa, do którego 
wejście wymagało przestrzegania części systemu 
lewickiego w 



76 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
świecie całkowicie niezgodnym z nim, wcale nie była 
dobrą nowiną, ale mogła być drogą do niepotrzebnej i 
uciążliwej walki i opozycji. Nie chodzi o to, że 
niekorzystne warunki spowodowane wiernym 
posłuszeństwem sprawiają, że system jest zły. Proszę 
tylko, abyście zastanowili się, czy Paweł rzeczywiście 
poparłby w jakikolwiek sposób naszą częściową, 
mojżeszową wersję wiary. 

Istnieje wiele praw nauczanych Izraelowi w basenie 
Morza Śródziemnego, które są dość kłopotliwe dla reszty 
świata. Wymienię tylko kilka z nich. Święta związane ze 
zbiorami i dni świąteczne w Australii i Afryce 
Południowej, gdzie panuje odwrotna pora roku, w ogóle 
nie pasują do pór roku. W klimacie południowym są one 
odwrócone. Święta wiosenne przypadają jesienią, a Święto 
Namiotów wiosną. Lewickie obrzędy Izraela tracą swoje 
znaczenie. Z pewnością nie ma potrzeby rozwodzenia się 
nad tym. 

A co z odmową Eskimosom spożywania dość 
zdrowego mięsa fok i tłuszczu wielorybiego? Zastąpiliśmy 
je bogatą w cukier, niszczącą zęby zachodnią dietą, a 
skutki tego są katastrofalne. Czy Eskimosi muszą 
przestrzegać przepisów żywieniowych z Księgi 
Kapłańskiej 11? A gdzie są instrukcje dotyczące 
nieregularnych zachodów słońca w skrajnych 
szerokościach geograficznych? Wyznaczone dni są dobrze 
dostosowane do świata śródziemnomorskiego. Nawet w 
Wielkiej Brytanii można stracić pracę za wyjście z pracy o 
16:30 w piątek wieczorem. Kiedy zapytałem wysokiego 
rangą ministra Worldwide o te i inne problemy, 
odpowiedział: „powiedz tym obcokrajowcom, żeby się 
wyprowadzili”. Może Eskimos mógłby popłynąć swoją 
łodzią na rzekę Hudson i łowić zanieczyszczone rtęcią 
„lewicko czyste” ryby z tej znanej z zanieczyszczenia 
rzeki? 

Jeśli chodzi o osoby przestrzegające świąt i szabatu w 
Arabii Saudyjskiej, ich problem byłby raczej krótkotrwały. 
W niektórych częściach świata islamskiego groziłaby im 
kara śmierci. Czy głoszenie Dobrej Nowiny światu 
muzułmańskiemu byłoby skuteczniejsze, gdybyśmy 
podążali za Mojżeszem, a nie za Chrystusem? 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 77 
 

 

 
Chrystusa? Czy Bóg szuka grupy męczenników dla 
sprawy Mojżesza i Starego Przymierza? Żaden z tych 
problemów nie pojawił się w Izraelu, ponieważ wszystkie 
prawa dotyczące religii, rolnictwa, żywności, wakacji, 
wychowania dzieci, higieny, edukacji, systemu 
sądownictwa itp. były jasno określone i rozsądne. Pakiet 
ten obejmował całkowity sposób życia w obrębie 
wybranego narodu. Było to całkiem wykonalne dla 
rodziny Izraela. Ale na ile praktyczne są te prawa dla 
obywateli innych klimatów, żyjących w zupełnie 
odmiennych warunkach? 

Jak przekazać przesłanie Królestwa Bożego ludziom, 
którzy mają do czynienia z wrogimi rządami? Czy ich 
zbawienie zależy od przestrzegania systemu pół-
mozaicznego, który propagowaliśmy? Czy nasz system 
trzech dziesięcin naprawdę przyczyniłby się do szerzenia 
ewangelii w Indiach i innych częściach świata, gdzie 
ubóstwo nie zna granic? Pamiętajcie, że my, duchowni, nie 
byliśmy zobowiązani do płacenia drugiej lub trzeciej 
dziesięciny. „Te dziesięciny były dla nas, Lewitów, a nie 
od nas”. A co z mężczyzną z Malawi, który jako jedyny 
spośród tysięcy nam znanych ma stałą pracę? Czy ma 
płacić dziesięcinę od 30 dolarów, które zarabia 
miesięcznie, ucząc w szkole? Już teraz spłaca kredyt 
hipoteczny za swoje łóżko. 

Zwołano konferencję, aby rozważyć, czego należy 
wymagać od pogan w odniesieniu do systemu 
mojżeszowego. W Dziejach Apostolskich 15:5 czytamy: 
„Niektórzy z faryzeuszy, którzy stali się wierzącymi, 
wystąpili i oświadczyli: «Poganie muszą zostać obrzezani i 
pouczeni, aby przestrzegali Prawa Mojżeszowego»”. 

Cały system mojżeszowy został zniesiony. Jakub 
ogłosił w wersetach 28 i 29: „Decyzją Ducha Świętego i 
naszą decyzją jest nie nakładać na was [pogan] żadnego 
dodatkowego ciężaru poza tymi niezbędnymi: macie 
powstrzymywać się od mięsa ofiarowanego bożkom, od 
krwi, od wszystkiego, co zostało uduszone, i od 



78 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
cudzołóstwa. Jeśli będziecie się wystrzegać tych rzeczy, 
będziecie postępować dobrze”. Było oczywiste, że te 
zakazy były częściowo wyrazem szacunku dla żydowskich 
nawróconych. Dodatkowe ostrzeżenie dla pogan dotyczące 
endemicznego problemu cudzołóstwa zostało wyraźnie 
uwzględnione. 

Czy chrześcijanie pochodzenia pogańskiego zostali w 
ten sposób pozbawieni błogosławieństw Tory 
Mojżeszowej? Raczej nie. Piotr powiedział do swoich 
żydowskich przeciwników: „Dlaczego wystawiacie Boga 
na próbę, nakładając na szyję uczniów jarzmo, którego ani 
nasi ojcowie, ani my nie byliśmy w stanie unieść?” (Dz 15, 
10). 

Nasza zręczność w WWCG w przyjmowaniu tych 
jasnych stwierdzeń i zacieraniu ich oczywistego znaczenia 
była niesamowita. Standard postępowania dla wierzących 
chrześcijan podany przez Jezusa w Kazaniu na Górze (Mt 
5, 6, 7) jasno określał podstawowe przekonania wszystkich 
nawróconych, zarówno Żydów, jak i pogan. 

Jezus przyszedł, aby wypełnić lub „nadać pełne 
znaczenie” całemu Starym Testamentowi („Prawu i 
Prorokom”). Nie przyszedł, aby wzmocnić literę 
przymierza Starego Testamentu zawartego przez 
Mojżesza. Gdyby tak było, Paweł zostałby jednoznacznie 
uznany za fałszywego proroka. (Takie stanowisko zajmują 
niektórzy, którzy akceptują Jezusa, ale nie Pawła – nie 
zdając sobie sprawy, że jest to niemożliwe). Oczywiście 
Biblia hebrajska nie straciła swojej ważności, ale należy ją 
rozumieć w świetle Nowego Przymierza. Na przykład, 
podczas gdy fizyczne obrzezanie było absolutnie 
wymagane od Żydów i pogan w ramach przymierza (Rdz 
17:9-14), Jezus, przemawiając przez Pawła, jasno 
stwierdził, że obrzezanie należy teraz rozumieć w sensie 
niefizycznym, duchowym – serca, wewnętrznym, a nie 
zewnętrznym. Jest to poważna zmiana litery prawa Starego 
Testamentu (Tory). 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 79 
 

 

 
To prowadzi nas do innych biblijnych dowodów. 

Paweł mówi: „Pamiętajcie więc o swoim dawnym stanie, 
jako poganie z urodzenia i „nieobrzezani”, jak nazywają 
was ci, którzy nazywają siebie „obrzezanymi” z powodu 
fizycznego obrzędu. Byliście wtedy wykluczeni ze 
społeczności Izraela, obcy przymierzu Bożemu i 
związanym z nim obietnicom. Waszym światem był świat 
bez nadziei i bez Boga. Kiedyś byliście daleko, ale teraz 
jesteście zjednoczeni z Chrystusem Jezusem poprzez 
przelanie Jego krwi. On sam bowiem jest naszym pokojem. 
Pogan i Żydów, uczynił z nich jedno, a w swoim własnym 
ciele z krwi i kości zburzył barierę wrogości, która ich 
dzieliła; [jak?] unieważnił bowiem prawo [Torę] wraz z 
jego zasadami i przepisami,(24)  aby stworzyć z nich jedno 
nowe ludzkość w sobie [nie poprzez Mojżesza ani 
kapłaństwo lewickie], tym samym zaprowadzając pokój. 
Taki był Jego cel, aby pojednać obie grupy w jednym ciele 
z Bogiem poprzez krzyż, przez który zniweczył wrogość. 
Przyszedł więc i głosił dobrą nowinę: pokój wam, którzy 
jesteście daleko, i pokój tym, którzy są blisko; dzięki 
Niemu obydwie grupy mamy dostęp do Ojca w jednym 
duchu” (Ef 2,11-18, REB). 

Uwagi Pawła odnoszą się do naszego pierwotnego 
pytania. Napisałem to, aby zaoszczędzić wam czasu na 
szukanie tego fragmentu i będę używał tłumaczenia REB 
(Revised English Bible) w całym tekście, chyba że 
zaznaczono inaczej. Czy możemy zignorować bardzo 
jasne stwierdzenia zawarte w liście Pawła? 

Zasłona świątynna została rozdarta, a dostęp do Boga 
nie był już możliwy poprzez system lewicki, ale poprzez 
zmartwychwstałego Syna Bożego i nauki Nowego 
Przymierza, które potwierdził swoją śmiercią. „Ten kielich 
jest Nowym Przymierzem, przypieczętowanym moją 
krwią” (Łk 22:20). 

 
24  W języku greckim brzmi to: „Tora przykazań w dogmatach”. 



80 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
Rozważmy kwestię oddalenia się od „przymierzy Boga 

i związanych z nimi obietnic”. Przymierza te i obietnice 
zostały zawarte z Izraelem poprzez Abrahama, Mojżesza i 
Dawida. Głównym elementem systemu mojżeszowego 
było oczywiście kapłaństwo nadane Lewiitom. List do 
Hebrajczyków 8:6 wyjaśnia: „Ale w rzeczywistości 
posługa, którą otrzymał Jezus, jest lepsza od ich 
[Lewitów], ponieważ jest On pośrednikiem lepszego 
przymierza, ustanowionego na lepszych obietnicach”. 
Istnieją dwa różne przymierza, dwie różne posługi – jedna 
ustanowiona przez Boga za pośrednictwem Mojżesza, a 
druga przez tego samego Boga za pośrednictwem Jezusa. 

To drugie mówi: „Czas się wypełnił i królestwo Boże 
jest blisko. Nawracajcie się i wierzcie w Ewangelię” (Mk 
1:15). Nakaz wierzenia i posłuszeństwa Ewangelii jest 
dość jasny, łatwo zrozumiały i dostępny dla całego świata. 
Jest on dostępny dla wszystkich w swojej prostocie, 
nieograniczony żadnymi okolicznościami, prawnymi, 
geograficznymi ani innymi. Jest to kwestia umysłu, a nie 
fizycznych obrzędów. Najlepszym przykładem tej 
ogromnej zmiany jest obrzęd obrzezania. Obrzezanie nie 
zostało zniesione! Jednak fizyczny obrzęd nie jest już 
wymagany. Zastąpiło go obrzęd duchowy. Nadal wszyscy 
musimy być obrzezani w naszych sercach. „Prawdziwym 
Żydem jest ten, kto jest Żydem w sercu, a jego obrzezanie 
jest obrzezaniem serca, duchowym, a nie dosłownym; nie 
otrzymuje on pochwały od ludzi, ale od Boga” (Rz 2:29). 
W tym miejscu jeden z filarów wymagań Starego 
Przymierza został zakończony, ale zachował swoje 
znaczenie w sensie wypełnionym. Stary Testament był, jak 
w wielu innych przypadkach, cieniem istoty Chrystusa, 
który teraz przyszedł. Cienie przemijają, ale pełna intencja 
przykazania pozostaje. 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 81 
 

 

 
Dzień Pojednania: legalizm czy „ilegalizm”? 

Pierwsze przymierze nakazuje coroczny dzień postu 
jako przypomnienie grzechu. Był on coroczny, ponieważ 
nie przynosił trwałego efektu ani wolności sumienia, które 
są warunkiem koniecznym do stałego i nieograniczonego 
dostępu do Boga. Można to osiągnąć jedynie poprzez 
ofiarę Chrystusa. Ta duchowa prawda została ogłoszona 
przez autora Listu do Hebrajczyków. „Prawo zawiera 
jedynie cień przyszłych dóbr, a nie ich prawdziwy obraz” 
(10:1). Dzień Pojednania z pewnością nie jest 
„prawdziwym obrazem” pojednania, którym obecnie 
cieszymy się w sposób ciągły dzięki ofierze Mesjasza. List 
do Hebrajczyków kontynuuje: „Składając co roku te same 
ofiary, nigdy nie można doprowadzić czcicieli do 
doskonałości... Najpierw mówi: «Ofiary i dary... nie są ci 
miłe ani nie sprawiają ci radości», chociaż prawo je 
nakazuje. Następnie dodaje: „Oto jestem, przyszedłem, 
aby pełnić Twoją wolę”. W ten sposób znosi pierwsze, aby 
ustanowić drugie. I to z woli Boga zostaliśmy poświęceni 
przez ciało Jezusa raz na zawsze” (10:1-10). 

Kto, opierając się na tej nauce, może twierdzić, że w 
pewnym sensie nie doszło do zniesienia Tory? Czyż nie 
czytaliśmy wcześniej w Liście do Efezjan 2:15, że Jezus 
„znosił Torę przykazań w dogmatach”? Jeśli jest to dla 
was nowa koncepcja, proszę, poświęćcie jej poważną 
uwagę. 

Myślę, że nie wykraczam poza granice, zastanawiając 
się, czy to, co robimy w Dzień Pojednania, nie jest 
zaprzeczeniem skuteczności ofiary Jezusa – a nie tylko 
nieszkodliwą pozostałością dawnych zwyczajów? I czy ten 
cień Starego Przymierza powinien być nauczany całemu 
światu jako część przesłania Królestwa Bożego? Myślę, że 
nie. 

List do Hebrajczyków 3, wskazując na wierność 
Mojżesza w domu Bożym, mówi o Chrystusie: „On jest 
wierny jako syn nad domem. A my jesteśmy tym domem, 
jeśli tylko jesteśmy nieustraszeni i zachowujemy wysoką 
nadzieję” (3:6). „Dzisiaj” 



82 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
Dzisiejszy dzień” z następnego wersetu oznacza nowy 
moment w historii, który zawsze zależy od naszej 
odpowiedzi – posłuszeństwa lub nieposłuszeństwa, wiary 
lub niewiary” (25).Jest to coś „teraz”, z wszystkimi 
trudnościami, i coś, co ma zostać udoskonalone w 
przyszłości. 

Ale co jest przedmiotem tego „dzisiaj”? Jest to wejście 
do Bożego „odpoczynku”. Ten „odpoczynek” można 
doświadczyć już teraz poprzez zjednoczenie z osobą 
Jezusa. „Ale Jezus posiada wieczne kapłaństwo, ponieważ 
pozostaje na zawsze; dlatego jest w stanie całkowicie 
zbawić tych, którzy zbliżają się do Boga przez Niego, 
ponieważ zawsze żyje, aby wstawiać się za nimi” (Hbr 
7:24, 25). 

Szorowanie szafek i podłóg w celu usunięcia zakwasu, 
usuwanie resztek po wizycie w McDonaldzie wydaje się 
nieco nie na miejscu, gdy zrozumiemy, co ofiara Chrystusa 
już dla nas uczyniła: „Niech Bóg pokoju, który przez krew 
wiecznego przymierza przywrócił z martwych naszego 
Pana Jezusa, wielkiego Pasterza owiec, uczyni was 
doskonałymi we wszelkiej dobroci” (Hbr 13:20, 21). To 
właśnie to, a nie nasze domowe sprzątanie, jest 
prawdziwym rozwiązaniem, jeśli chodzi o naszą grzeszną 
naturę. Wydaje mi się, że Paweł byłby bardzo poruszony 
powrotem do cienia, teraz, gdy Chrystus pojawił się jako 
Arcykapłan (Hbr 9:11). „Ten, który jest większy od 
świątyni i jej instytucji, pozostaje z nami” (Mt 12:6). 

Paweł nie traktuje lekko kwestii mieszania dwóch 
systemów i podważania dzieła Chrystusa czynami, których 
On nie wymaga: „Wasza samozadowolenie nie przystoi 
wam. Czy nigdy nie słyszeliście powiedzenia: «Trochę 
zakwasu zakwasza całe ciasto»? Pozbądźcie się starego 
zakwasu, a wtedy będziecie nowym ciastem przaśnym. W 
rzeczywistości już nim jesteście, [dlaczego i w jaki 
sposób?] ponieważ Chrystus 

 
25  William Lane, Hebrajczycy, Word Biblical Commentary, Word Books, 
1991, str. 90. 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 83 
 

 

 
nasz baranek paschalny został złożony w ofierze. Dlatego 
świętujmy [zwróć uwagę na czasownik w formie ciągłej, 
który nie odnosi się do pojedynczego corocznego święta], 
nie starym zakwasem zepsucia i niegodziwości, ale tylko 
przaśnym chlebem, którym jest szczerość i prawda” (1 Kor 
5:6-8). Zwróć uwagę na uduchowienie dosłownego chleba. 

Pytanie brzmi: dlaczego mielibyśmy powracać do 
Mojżesza i systemu lewickiego w celu uzyskania 
wskazówek, skoro ofiara Chrystusa już zapłaciła cenę za 
nasze grzechy w sposób ciągły, a kościół Nowego 
Testamentu obchodził Wieczerzę Pańską nie raz w roku, 
ale „gdy zbieracie się na tę wieczerzę” (1 Kor. 11:33)? 
Święto obchodzono „gdy zbieracie się w kościele”, „gdy 
zbieracie się jako zgromadzenie” (1 Kor. 11:18, 20). 

Coś wydaje się być bardzo nie tak z naszym 
przywiązaniem do systemu, który został zastąpiony 
nowym przymierzem zawartym przez Mesjasza. Mojżesz 
był wspaniałym sługą Boga, ale nie żyje. Kapłan lewicki 
został zastąpiony przez wyjątkowego członka plemienia 
Judy, a nie Lewiego! 

Jak powiedział autor Listu do Hebrajczyków: wraz ze 
zmianą kapłaństwa konieczna jest zmiana prawa, tak, 
zmiana Tory! Jezus jest naszym orędownikiem i 
Arcykapłanem po prawicy Ojca. Nie jest tak, że pod 
niebem są dwa imiona (Jezus i Mojżesz), dzięki którym 
możemy zostać zbawieni. Tylko jedno! Naszą tezę 
podkreśla fakt, że pojawił się nowy kapłan: 

„Ale zmiana kapłaństwa musi oznaczać zmianę 
prawa... Oto bowiem świadectwo: «Ty jesteś kapłanem na 
wieki, według porządku Melchizedeka». Poprzednie 
przepisy zostały uchylone jako nieskuteczne i bezużyteczne, 
ponieważ prawo nie doprowadziło do doskonałości; 
wprowadzono lepszą nadzieję, dzięki której zbliżamy się 
do Boga” (Hbr 7:12-19). 



84 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
Przyczyna duchowej ślepoty 

Ryzykując nadmierne rozwodzenie się nad tą kwestią, 
czy Paweł nie ostrzega nas przed duchową ślepotą 
wynikającą z podążania mozaikową ścieżką działalności 
religijnej? Należy zauważyć, że Żydzi, którzy skrupulatnie 
przestrzegają praw Mojżesza, świąt itp., nadal pozostają w 
niewiedzy co do Mesjasza, który przyszedł. Uniemożliwia 
im to bycie oddanymi świadkami powrotu tego samego 
Chrystusa, aby ustanowić Królestwo! Paweł, choć był 
zagorzałym zwolennikiem judaizmu, z pewnością nie był 
entuzjastycznie nastawiony do pism Mojżesza, jeśli 
uniemożliwiały one jego słuchaczom zbliżenie się do 
Mesjasza: „W każdym razie ich umysły stały się 
zamknięte, ponieważ ta sama zasłona istnieje do dziś, 
kiedy czytana jest lekcja ze Starego Przymierza; i nigdy 
nie zostaje zdjęta, ponieważ tylko w Chrystusie zostaje 
usunięta. Rzeczywiście, do dnia dzisiejszego, za każdym 
razem, gdy czytane jest prawo Mojżesza, zasłona 
spoczywa na umysłach słuchaczy. Ale (jak mówi Pismo) 
„gdy się zwraca do Pana, zasłona zostaje zdjęta” (2 Kor 3, 
14-16). 

Wcześniejsze wersety z 2 Listu do Koryntian 3 
zachwycają nowością ducha dostępną w ramach służby 
Jezusa w ramach Nowego Przymierza: „A co do was, to 
jest oczywiste, że jesteście listem od Chrystusa, 
przekazanym nam do dostarczenia, listem napisanym nie 
atramentem, ale Duchem Boga żywego, napisanym nie na 
kamiennych tablicach, ale na kartach ludzkiego serca” 
(3:3). Stare przymierze, „posługa, która przyniosła śmierć i 
została wyryta w formie pisemnej na kamieniu” (3:7), jest 
skrótowym opisem całego systemu mojżeszowego. 

 
Synaj czy Góra Syjon? 

Ma się wybór: albo przyjąć przymierze zawarte 
między Bogiem a starożytnym Izraelem pod 
przewodnictwem Mojżesza i kapłaństwa lewickiego, albo 
przymierze między Bogiem a obecnym Izraelem Bożym 
pod przewodnictwem Mesjasza. Paweł mówi o tym 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 85 
 

 

 
w Liście do Galatów 6:15-16: „Obrzezanie nic nie 
znaczy;... liczy się tylko nowe stworzenie. Wszyscy, 
którzy przyjmują tę zasadę za swoją wskazówkę, niech 
pokój i miłosierdzie będą z nimi, Izraelu Boży!”. 
Przymierze to zostało zawarte z Jezusem i kapłaństwem 
porządku Melchizedeka. 

Zwróć uwagę na wyraźnie zaznaczony kontrast w 
Liście do Hebrajczyków 12 między Nowym Przymierzem 
a przymierzem zawartym na górze Synaj. Autor 
rozpoczyna swoją rozprawę od jasnego stwierdzenia: „Nie 
do namacalnego, płonącego ognia Synaju przyszliście 
[chrześcijanie], z jego ciemnością, mrokiem i wichrem, z 
trąbą i głosem wyroczni, którego lud słuchał i błagał, aby 
nie słyszeć więcej, ponieważ nie mógł znieść przykazania: 
«Jeśli nawet zwierzę dotknie góry, musi zostać 
ukamienowane». Widok ten był tak przerażający, że 
Mojżesz powiedział: „Drżę ze strachu” (12:18-21). 

To jest góra Synaj. To miejsce, do którego wy, 
chrześcijanie, nie przybyliście, gdzie pod Starym 
Przymierzem zostało dane prawo, które do dziś rządzi 
religijnym Izraelem. Tym niesamowitym widowiskiem 
Bóg zapoczątkował Stare Przymierze. Głos Boga 
wstrząsnął ziemią, na której stali. Przymierze zostało 
zapoczątkowane przerażającym pokazem mocy. Ale Izrael 
szybko o tym zapomniał. 

Ale wy, chrześcijanie, czy przyszliście na górę Synaj, 
aby otrzymać wskazówki? „Nie, przyszliście do góry 
Syjon, do miasta Boga żywego, do niebiańskiego 
Jeruzalem, do niezliczonych zastępów aniołów, do 
zgromadzenia wszystkich pierworodnych, którzy są 
zapisani w niebie, do Boga, sędziego wszystkich... i do 
Jezusa, pośrednika nowego przymierza... Uważajcie, 
abyście nie odrzucili głosu, który przemawia” ( 12:22-25). 

Czy nie jest to echo dawnej napomnienia Mojżesza 
skierowanego do Izraelitów w Księdze Powtórzonego 
Prawa 18:15: „Pan, wasz Bóg, wzbudzi wam proroka 
spośród waszych braci, takiego jak ja; jego będziecie 
słuchać”? 



86 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
Autor Listu do Hebrajczyków nie pozostawia nas w 

niepewności co do implikacji tego scenariusza. Mówi: 
„Mówiąc o nowym przymierzu, uznał pierwsze za 
przestarzałe, a wszystko, co się starzeje i przestarzałe staje 
się, wkrótce przeminie” (Hbr 8:13). „Poprzednie przepisy 
zostały uchylone jako nieskuteczne i bezużyteczne, 
ponieważ prawo nie doprowadziło do doskonałości; 
wprowadzono lepszą nadzieję, dzięki której zbliżamy się 
do Boga” (7:18, 19). „Ale zmiana kapłaństwa musi 
oznaczać zmianę prawa” (7:12). 

Podsumowując, zadajemy pytanie: czy góra Synaj jest 
miejscem, w którym znajdujemy nasze prawo i 
wskazówki? Autor opisuje je jako przestarzałe, starzejące 
się, wkrótce zanikające, nieskuteczne, bezużyteczne. To 
jest góra Synaj! Paweł komentuje ten sam temat w liście 
do Galatów: „Powiedzcie mi teraz, wy, którzy tak bardzo 
pragniecie podlegać prawu, czy nie chcecie słuchać tego, 
co mówi prawo? ... To jest alegoria: dwie kobiety 
symbolizują dwa przymierza. Jedno przymierze pochodzi 
z góry Synaj; jest to Hagar i jej dzieci urodzone w niewoli. 
Synaj to góra w Arabii, która reprezentuje dzisiejszą 
Jerozolimę, ponieważ jej dzieci są w niewoli [pod starym 
przymierzem synajskim]. Ale niebiańska Jerozolima [góra 
Syjon i nowe przymierze] jest kobietą wolną, ona jest 
naszą matką” (4:21-26). 

Jedna organizacja, aby ratować swój pół-mozaicki 
system, chce nas przekonać, że wyrażenie „być pod 
prawem” oznacza „być pod karą prawa”. Nie przytacza się 
żadnego fragmentu Pisma Świętego na poparcie tej 
koncepcji. Można by zapytać, czy osoby, do których 
Paweł zwracał się w tym fragmencie (Gal. 4:21), były 
ludźmi, którzy pragnęli podlegać karze prawa? Myślę, że 
nie! 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 87 
 

 

 
Które dni uważamy za nieświęte? 

W Liście do Rzymian 14 Paweł pisze o niektórych 
uporczywych punktach podziału i niezgody w kościele 
chrześcijańskim. Jego inspiracją jest „prawo troski” o 
bliźniego. Chodzi o szczególne dni kultu i to, co możemy 
jeść, a czego nie. W kwestii różnych opinii dotyczących 
jedzenia dochodzi do wniosku: „Przestańmy więc osądzać 
się nawzajem, ale raczej postanówmy nie stawiać 
przeszkód na drodze współwyznawców. Wszystko, co 
wiem o Panu Jezusie, przekonuje mnie, że nic nie jest 
samo w sobie nieczyste; tylko jeśli ktoś uważa coś za 
nieczyste, to dla niego jest to nieczyste. Jeśli twój 
współwyznawca jest oburzony tym, co jesz, to nie 
kierujesz się już miłością. Niech twoje jedzenie nie będzie 
zgubą dla tego, za którego Chrystus umarł. Nie wolno ci 
dopuścić, aby to, co uważasz za dobre, stało się 
przedmiotem sporu, ponieważ królestwo Boże nie polega 
na jedzeniu i piciu, ale na sprawiedliwości, pokoju i 
miłości, inspirowanych przez Ducha Świętego” (Rz 14, 
13-17). 

Kiedy Paweł w wersecie 20 stwierdza: „Nie niszczcie 
dzieła Bożego z powodu jedzenia. Wszystko jest czyste 
samo w sobie”, należy założyć, że autor używa słowa 
„wszystko” w odniesieniu do jedzenia, a nie do arsenu czy 
drutu kolczastego! W stwierdzeniu Pawła nie znajdujemy 
żadnego poparcia dla egzekwowania mojżeszowych 
przepisów dotyczących jedzenia. Apostoł zdawał sobie 
sprawę, że wymaganie od nawróconych na 
chrześcijaństwo pogan zmiany diety poprzez 
podporządkowanie się Mojżeszowi stworzyłoby poważny 
problem. Byłoby to niezrozumieniem istoty nowej 
międzynarodowej wiary, „gdyż królestwo Boże nie polega 
na jedzeniu i piciu, ale na sprawiedliwości, pokoju i 
radości w Duchu Świętym” (Rz 14,17). 

Paweł w Liście do Rzymian 14:14, 20 z pewnością nie 
potwierdzał przepisów żywieniowych z Księgi 
Kapłańskiej 11. W tym rozdziale przedstawiono dokładną 
listę zwierząt czystych i nieczystych. Jedzenie tego, co nie 
jest przepisane, jest obrzydliwością. Paweł jednak w 



88 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
rozdziale, w którym około 20 razy wspomina o jedzeniu i 
pożywieniu, używa przymiotnika całkowicie przeciwnego 
do tego, który znajduje się w Księdze Kapłańskiej 11. 
Tam, zgodnie z prawem Mojżesza, pokarmy są czyste 
(katharos) lub nieczyste (akathartos). Dla Pawła, który 
wyraźnie zajmuje się jedzeniem i pożywieniem, wszystkie 
rzeczy są katharos — czyste. Co ciekawe, Herbert 
Armstrong w swojej broszurze na ten temat stwierdził coś 
zupełnie przeciwnego w odniesieniu do języka Pawła. 
Armstrong twierdził, że Paweł nie użył terminu 
przeciwnego do Księgi Kapłańskiej 11. 

Samuele Bacchiocchi unika niepożądanych informacji, 
podając podobną nieprawdziwą informację dotyczącą słów 
Pawła: „O tym, że prawo Mojżeszowe nie ma znaczenia w 
Liście do Rzymian 14, świadczy również termin „koinos” 
– wspólny, który jest użyty w wersecie 14 do określenia 
„nieczystego” jedzenia. Termin ten różni się radykalnie od 
słowa „akathartos” – nieczysty, użytego w Księdze 
Kapłańskiej 11 (LXX) na określenie pokarmów 
niezgodnych z prawem”.(26) 

Nie mówi nam jednak, że Paweł wyraźnie odwraca 
mozaiczne tabu, kiedy w wersecie 20 używa dokładnego 
przeciwieństwa słowa „akathartos”, czyli nieczysty lub 
niepospolity, w swoim śmiałym, wyzwalającym 
stwierdzeniu: „Wszystko jest czyste”. Paweł używa tutaj 
terminu katharos, który jest przeciwieństwem akathartos. 
Apostołowie bardzo wyraźnie zrezygnowali z 
tymczasowych ograniczeń nałożonych na Izrael na mocy 
prawa. Dla Pawła jedynym prawem, które ma wartość, jest 
„prawo Chrystusa” (Gal 6, 2; 1 Kor 9, 21), czyli prawo 
wypełnione w Chrystusie, które można podsumować jako 
wiarę i miłość. W końcu Paweł napisał całą księgę – List 
do Galatów – aby wyjaśnić, że prawo dane Izraelowi przez 
Mojżesza było tymczasowym przewodnikiem, ważnym 
tylko do czasu przyjścia Chrystusa (Gal 3,19-29). Paweł 
był przerażony, że wierzący chcą powrócić do Starego 
Przymierza, skoro Chrystus 

 
26  Sabat w Nowym Testamencie, Perspektywy biblijne, 1985, str. 134. 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 89 
 

 

 
zaprosił ich do wolności Nowego Przymierza, które 
przyniósł jako Mesjasz. 

List do Hebrajczyków 13:9 potwierdza naszą lekcję: 
„Nie dajcie się zwieść różnego rodzaju dziwacznym 
naukom; dobrze jest czerpać wewnętrzną siłę z łaski 
Bożej, a nie z zasad dotyczących jedzenia, które nigdy nie 
przyniosły korzyści tym, którzy ich przestrzegali”. 
Stwierdzenie to wskazuje na istnienie w I wieku 
chrześcijan, których skrupuły dotyczące jedzenia były 
jedynie ciężarem dla nich samych i innych — oraz 
potencjalną przyczyną podziałów i niepokojów w kościele. 

Wiodący komentarz do Listu do Rzymian trafnie 
interpretuje słowa Pawła, zauważając: „Nic nie jest 
nieczyste samo w sobie”: to niezwykłe stwierdzenie 
podważa całe rozróżnienie między pokarmami czystymi i 
nieczystymi, w którym wychował się Paweł, podobnie jak 
wszyscy inni przestrzegający zasad judaizmu Żydzi. 27 

Ta sama swoboda wyboru dotyczy wyboru dnia na 
oddawanie czci Bogu: „Niektórzy rozróżniają ten dzień od 
innych, inni zaś uważają wszystkie dni za jednakowe. 
Każdy niech postępuje zgodnie ze swoim przekonaniem” 
(Rz 14, 5). 

 
Szabat 

Kiedy Bóg Stwórca i Ojciec ludzkości zakończył sześć 
dni stworzenia, odpoczął siódmego dnia i ogłosił go 
świętym. Nie nazywa się go szabatem, ale „siódmym 
dniem”. Nie używa się słowa „szabat”. Wymuszanie 
użycia słowa „szabat” w odniesieniu do tego konkretnego 
siódmego dnia stanowi dodatek do tekstu. Na tym etapie 
nie ma wzmianki o cotygodniowym szabacie dla 
ludzkości. Nie podano żadnych przepisów ani zasad. Nie 
ma również żadnego biblijnego potwierdzenia, że prawa 
dotyczące szabatu zostały nałożone na Adama lub jego 
potomków aż do czasu wyjścia z Egiptu. Nie ma dowodów 
na to, że nakaz przestrzegania szabatu został nałożony na 
całą ludzkość. 

 

27  John Ziezler, List Pawła do Rzymian, str. 332. 



90 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
stwierdzono w Księdze Rodzaju — fakt ten uznają 
żydowscy komentatorzy. 

Pierwszy siódmy dzień ma swoją wyjątkowość. Kiedy 
wspomina się o pierwszych sześciu dniach, każdy z nich 
kończy się charakterystycznym zwrotem: „Nastał wieczór, 
a potem nastał poranek”. Następnie odnotowuje się 
konkretny dzień. Nie ma to miejsca w przypadku 
siódmego dnia, w którym Bóg odpoczął. W Biblii nie ma 
żadnej wzmianki o instrukcjach przekazanych Adamowi 
dotyczących postępowania w kolejnych siódmych dniach. 
Słowo „szabat” nie pojawia się nigdzie w Biblii aż do 
Księgi Wyjścia 16:23, gdzie wraz z obrzezaniem (Rdz 
17:9-14) staje się boskim znakiem dla Izraela zgodnie z 
warunkami starego Przymierza (Wj 12:43-49). 

Księga Wyjścia 16:23: „Jutro jest dzień odpoczynku 
[nie szabat], święty szabat dla Pana”. 31:16, 17: „Izraelici 
muszą przestrzegać szabatu, obchodząc go w każdym 
pokoleniu jako przymierze na wieki. Jest to znak na wieki 
między mną a Izraelitami, gdyż w sześciu dniach Pan 
stworzył niebo i ziemię, a siódmego dnia odpoczął i 
odświeżył się”. Szabat wywodzi się z tej instrukcji 
przekazanej przez Mojżesza (Ne 9:13, 14; 10:29-33). 
Szabat został uwzględniony w podsumowaniu prawa, 
dziesięciu przykazaniach: „Gdy skończył rozmawiać z 
Mojżeszem na górze Synaj, Pan dał mu dwie tablice 
Przymierza, kamienne tablice napisane palcem Bożym” 
(Wj 31:18). 

Należy zauważyć, że słowo „na zawsze”, olam w 
języku hebrajskim, nie zawsze ma takie samo znaczenie 
trwałości, jakie ma dla nas. Jest ono ograniczone do 
określonego okresu czasu lub do czasu, gdy okoliczności 
pozostają niezmienne. Szabat ma swoje ograniczenie jako 
znak wraz z obrzezaniem w Starym Przymierzu, a nie w 
Nowym Przymierzu. Fizyczne obrzezanie było również 
nakazane „na zawsze” (Rdz 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 91 
 

 

 
17:13, olam), ale chrześcijanie w Nowym Testamencie nie 
nalegali na to. 

Ramy posłuszeństwa, w których muszą żyć 
chrześcijanie, nie są ramami przymierza danego 
Mojżeszowi. List do Hebrajczyków 12:18-29 mówi o 
wierzących Nowego Przymierza: Nie przyszliśmy na górę 
Synaj. 2 List do Koryntian 3:3-18 przeciwstawia zabójcze 
działanie litery prawa wyzwalającej mocy ducha. Ślepota 
wynika z przywiązania do Mojżesza. Jest ona uleczona w 
Chrystusie: „Kiedy zwraca się do Pana, zasłona zostaje 
zdjęta”. 

 
Dwa przymierza 

Psalm 110:4 mówi: „Bóg złożył przysięgę i nie zmieni 
zdania: «Ty jesteś kapłanem na wieki, Melchizedekiem w 
mojej służbie»”. 

Powtórzone w Liście do Hebrajczyków 7:17, stanowi 
to kluczowe połączenie między Jezusem jako kapłanem z 
rzędu Melchizedeka a przymierzem z Abrahamem. 
Pozwoliło to autorowi Listu do Hebrajczyków 
kategorycznie stwierdzić, że stare kapłaństwo i prawo 
zostały zastąpione nowym porządkiem. „Kapłaństwo 
lewickie i związane z nim prawo zostały zastąpione nową i 
„lepszą nadzieją” opartą na wyższej jakości nowego 
kapłana... Bóg ogłosił swój zamiar odrzucenia całego 
systemu lewickiego, ponieważ okazał się on nieskuteczny 
w osiąganiu swojego celu. Jego „słabość” nie leży w 
prawie ani w jego celu, ale w ludziach, od których zależy 
jego realizacja. Jego „bezużyteczność” wynika z faktu, że 
prawo... było w stanie oczyścić tylko zewnętrznie” (28). 

Odwołujemy się do Listu do Hebrajczyków 7:28, aby 
uzyskać wskazówki dotyczące różnicy między tymi 
dwoma kapłaństwami: „Arcykapłani wyznaczeni przez 
prawo [system lewicki] są ludźmi ze wszystkimi ich 
słabościami, ale kapłan wyznaczony słowami przysięgi 

 

28  List do Hebrajczyków, Word Biblical Commentary, str. 185. 



92 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
która zastępuje prawo, jest Synem, który został uczyniony 
doskonałym na wieki”. 

Autor Listu do Hebrajczyków pokazuje kontrast 
między nowym kapłaństwem, którego powołanie zostało 
potwierdzone uroczystą przysięgą Boga, a kapłaństwem 
lewickim, które opierało się na prawie bez korzyści 
płynącej z boskiej przysięgi. To sprawia, że Jezus jest 
kapłanem nowej ery. Stwierdza się kategorycznie, że nowe 
kapłaństwo jest boską instytucją bezwarunkowo 
gwarantowaną uroczystą przysięgą Boga. Nadzieje 
wspólnoty chrześcijańskiej opierają się na absolutnej 
wiarygodności ustaleń Nowego Przymierza. 

Obietnica dana Abrahamowi, ojcu wiernych, została 
również potwierdzona boską przysięgą (Hbr 6:13-18). 
Przysięga ta, której nie złożono kapłaństwu lewickiemu, 
„jest niepodważalną gwarancją, która wyklucza wszelkie 
wątpliwości i daje wierze pewność obietnicy... Jest 
ostateczna, wieczna i niezmienna” (29).Nie ma to miejsca w 
przypadku kapłaństwa lewickiego. 

 
Wejście do odpoczynku Bożego 

Zwróciliśmy uwagę na wyjątkowość siódmego dnia 
stworzenia – dnia odpoczynku Bożego. Staje się on 
symbolicznym aktem dla całej ludzkości. Oznacza on czas, 
w którym chrześcijanie zaprzestają wszelkiej pracy i 
ograniczonych celów w naszym obecnym śmiertelnym 
życiu. Boży odpoczynek wskazuje na zupełnie inny zestaw 
celów i zamierzeń, którymi powinniśmy kierować naszym 
życiem. Nie jest to jednak łatwa droga do przyszłej pozycji 
władzy obiecanej w 1 Liście do Koryntian 6:2: „To lud 
Boży ma zarządzać światem”. 

Izrael pod rządami kapłaństwa lewickiego czasami 
przestrzegał szabatu, świąt i nowiu księżyca, ale zbyt 
często odchodził od wiary i posłuszeństwa, które 
doprowadziłyby go do odpoczynku zaplanowanego dla 
niego przez Boga. Autor Listu do Hebrajczyków 

 

29  Tamże, s. 187. 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 93 
 

 

 
wskazuje drogę powrotu do sukcesu, cytując Psalm 95: 
„Dzisiaj [to dotyczy teraźniejszości!] jeśli słyszycie Jego 
głos, nie bądźcie uparci. Gdyby Jozue dał im odpoczynek, 
Bóg nie mówiłby o innym dniu. Dlatego odpoczynek 
sabatowy nadal czeka lud Boży; każdy, kto wejdzie do 
odpoczynku Bożego, odpoczywa od swoich własnych 
dzieł, tak jak Bóg odpoczął od swoich. Starajmy się więc 
wejść do tego odpoczynku, aby nikt nie upadł, naśladując 
dawny przykład niewiary” (Hbr 4:7-11). 

Nie obiecano nam relaksującego spaceru po parku. 
Otrzymaliśmy jednak absolutną pewność, spokój ducha i 
przekonanie, że Bóg zobowiązał się, poprzez niezmienną 
przysięgę złożoną przez swojego Syna, poprowadzić nas 
do celu. W jaki sposób? Poprzez zrozumienie naszego 
statusu, jak mówi List do Hebrajczyków 3:1-6: „Dlatego, 
bracia z rodziny Bożej, współuczestnicy niebiańskiego 
powołania, myślcie o Jezusie, Apostołowie i Arcykapłanie 
wiary, którą wyznajemy; był On wierny Bogu, który Go 
ustanowił... Jezus został uznany za godnego większej czci 
niż Mojżesz... Chrystus jest wierny jako syn, ustanowiony 
nad domem. A my jesteśmy tym domem, jeśli tylko jesteśmy 
nieustraszeni i zachowujemy wysoką nadzieję”. 

Trzeci i czwarty rozdział Listu do Hebrajczyków 
określają kompletny zarys tego, czego wymaga się od nas 
„teraz”, „dzisiaj”, abyśmy mogli wejść do „odpoczynku”, 
który oferuje nam Bóg. Bóg działa teraz poprzez swojego 

Syna, Arcykapłana po swojej prawicy. Sukces nie 
przychodzi poprzez przestrzeganie systemu pół-

mozaicznego. „Staliśmy się partnerami Chrystusa, jeśli 
tylko zachowamy naszą początkową pewność do końca” 
(3:14). Co oznacza to partnerstwo z zmartwychwstałym 
Synem Bożym? 4:1-3: „Musimy się zatem obawiać, że 

chociaż obietnica wejścia do Jego odpoczynku pozostaje 
otwarta, któryś z was stracił swoją szansę, ponieważ tak 

jak oni, tak i nam głoszono dobrą nowinę. Jednak 
przesłanie, które usłyszeli, nie przyniosło im korzyści, 

ponieważ nie połączyło się z wiarą tych, którzy je 
usłyszeli. 



94 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
Ponieważ mamy wiarę, to właśnie my wchodzimy do tego 
odpoczynku”. Jak więc wejść do odpoczynku, który Bóg 
zaplanował dla całej ludzkości? 

Wymagana jest wiara w zbawcze partnerstwo z 
Jezusem w głoszeniu Dobrej Nowiny o nadchodzącym 
Królestwie Bożym na ziemi. Jezus powiedział, że właśnie 
z tego powodu posłał go Jego Ojciec. „Muszę głosić Dobrą 
Nowinę o Królestwie Bożym także innym miastom, bo po 
to zostałem posłany” (Łk 4, 43). Kiedy Jezus wykonał to 
zadanie, wszedł do swojego „odpoczynku”, wykonując nie 
swoje własne dzieło, ale dzieło swojego Ojca. My możemy 
wejść do tego samego „odpoczynku” i partnerstwa z 
Jezusem, kiedy przestaniemy wykonywać nasze własne 
dzieło i skoncentrujemy się na współpracy z Jezusem w 
wykonywaniu dzieła Bożego (Łk 4:43). 

Polem jest świat. Ziarno to ewangeliczne przesłanie o 
królestwie (Mt 13, 19). Wykonując pracę siewu, Jezus 
zapewnił swoich naśladowców, że pewnego dnia zajmą 
oni stanowiska kierownicze w królestwie: „Wy trwaliście 
przy mnie w moich próbach; i tak jak mój Ojciec zawarł ze 
mną przymierze o prawie do panowania, tak ja zawieram z 
wami przymierze o tym samym prawie. Będziecie jeść i 
pić przy moim stole w moim Królestwie i zasiądziecie na 
tronach, aby panować nad dwunastoma plemionami 
Izraela” (Łk 22:28-30). Zadaniem było głoszenie światu 
przesłania Królestwa. Ziarno zasiane w umysłach ludzi, 
niezależnie od ich sytuacji, nie wymagało przestrzegania 
tymczasowych praw Starego Przymierza, niezbędnych dla 
dyscypliny narodu izraelskiego. 

Zmiana wymagań Starego Przymierza na Nowe 
Przymierze jest radykalna i dramatyczna. „Nie zabijaj” 
zostaje podniesione do rangi „kochaj swoich wrogów”. 
Mamy wyruszyć w ostateczną podróż w poszukiwaniu 
życia wiecznego w przyszłym wieku: „Szukajcie najpierw 
Królestwa Bożego i jego sprawiedliwości” (Mt 6,33). 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 95 
 

 

 
Nowy Testament kładzie nacisk na dzielenie się 

ewangelią nadziei z każdym, kto chce słuchać. Wymaga 
miłości do Boga Stwórcy i Jego Syna Jezusa, który oddał 
swoje życie w ofierze za nasze grzechy w ramach Nowego 
Przymierza. Jezus powiedział: „Jeśli mnie kochacie, 
przestrzegajcie moich przykazań”. Wchodzimy do 
odpoczynku (nie cotygodniowego przestrzegania szabatu) 
poprzez wiarę i posłuszeństwo – „szabatizm” ( Hbr 4:9), a 
nie pojedynczy dzień szabatu. 

Autor Listu do Hebrajczyków dość jasno przedstawia 
te dwa różne ramy czasowe. W rozdziałach pierwszym i 
drugim wskazuje na wyniosłą pozycję nadaną Jezusowi 
obecnie i w przyszłym wieku. List do Hebrajczyków 2:5: 
„Nie aniołom bowiem poddał przyszły świat [nadchodzącą 
nową erę], o którym mówimy”. Podporządkowanie tej 
ziemi człowiekowi jest jeszcze przyszłością: „Wszystko 
poddałeś pod jego stopy. Podporządkowując mu wszystko, 
Bóg nie pozostawił niczego, co nie byłoby mu poddane. 
Jednak w rzeczywistości nie widzimy jeszcze, aby 
wszystko było poddane człowiekowi” (2:8). 

W rozdziale 3 jesteśmy zaproszeni do dostrzeżenia 
wyższości Jezusa nad Mojżeszem i tego, że „dzisiaj 
[teraz], jeśli usłyszycie Jego [Jezusa] głos”, stajemy się 
Jego partnerami (a nie Mojżesza). Nowe Przymierze nie 
jest mieszanką Starego Przymierza i Nowego. Paweł 
odrzuca Stare Przymierze i jego znaczenie dla 
współczesności, mówiąc w Liście do Kolosan 2:9-17: „W 
Chrystusie bowiem mieszka cała pełnia boskości cieleśnie; 
w nim osiągnęliście spełnienie. Wszelka władza i moc we 
wszechświecie podlega Mu jako głowie. W Nim 
zostaliście obrzezani, nie w sensie fizycznym, ale poprzez 
zrzucenie starej natury, co jest sposobem obrzezania 
Chrystusa... I chociaż byliście martwi z powodu swoich 
grzechów... On ożywił was wraz z Chrystusem. On 
bowiem przebaczył nam wszystkie nasze grzechy: 
unieważnił zobowiązanie 



96 Chrześcijanie i prawo (Tora) 
 

 
, który był przeciwko nam wraz z jego prawnymi 
wymaganiami; odłożył go na bok, przybijając go do 
krzyża... 

„Niech więc nikt nie krytykuje was za to, co jecie lub 
pijecie, ani za przestrzeganie świąt, nowiu księżyca lub 
szabatu. Są one jedynie cieniem tego, co miało nadejść; 
rzeczywistością jest Chrystus”. 

Tym „trio” żydowskich świąt Paweł odnosi się do 
zbioru obrzędów, do których chrześcijanie nie powinni 
czuć się zobowiązani. Aż 11 razy w Starym Testamencie 
ten opis cotygodniowych, comiesięcznych i corocznych 
obrzędów pojawia się jako jeden pakiet. Paweł postrzega 
wszystkie trzy jako jeden cień. Sabaty — roczne, 
comiesięczne i cotygodniowe 
— są wprost i w równym stopniu „typami” tego, który jest 
naszą Paschą, naszym szabatem i naszym pojednaniem, 
naszym odpoczynkiem. Mojżesz umarł. Chrystus żyje! 

Oto, co uważam za kwestię fundamentalną: Bóg dał 
nam poprzez swojego Syna misję niesienia przesłania 
nadziei całemu światu. Jesteśmy zaproszeni, aby 
przyłączyć się do Jego Syna w tej misji. Bariery 
mojżeszowe utrudniające przekazanie tej wiadomości 
światu zostały zniesione. Teraz możemy swobodnie 
poruszać się po całym świecie. Być może podczas świąt 
Przaśników będę w Malawi. Okruchy chleba w domach 
nie będą stanowiły problemu. Będą mieli szczęście, jeśli 
będą mieli chleb, z którego mogą powstać okruchy! 

Posiadanie wiedzy o jedynym Bogu Izraela jest 
ogromnym błogosławieństwem. Takie samo przekonanie 
podzielają miliony Żydów. Ponad miliard muzułmanów 
również wierzy w jednego Boga. Niestety dla Żydów, oni 
patrzą na Mojżesza. Odrzucili Mesjasza, który przyszedł. 
Muzułmanie patrzą na Mahometa. Niektórzy wierzący w 
Jezusa nadal patrzą częściowo na Mojżesza, a nie w pełni 
na Mesjasza, który przyszedł nie po to, aby znieść Torę, 
ale aby ją dopełnić. Paweł podkreśla, że kompromis 
między Starym a Nowym Testamentem prowadzi do 
zaślepienia. 2 List do Koryntian 3:14-16: „W każdym 
razie ich umysły 



Chrześcijanie i prawo (Tora) 97 
 

 

 
stały się zamknięte. Do dziś bowiem, kiedy czytają stare 
przymierze, ta sama zasłona pozostaje niepodniesiona, 
ponieważ tylko przez Chrystusa jest ona usuwana. Tak, do 
dziś, ilekroć czyta się Mojżesza, zasłona spoczywa na ich 
sercach. Ale kiedy ktoś zwraca się do Pana, zasłona 
zostaje usunięta”. 



 

 
 
 
 

List do przyjaciela z Kościoła Bożego ( ) 
 

Poniżej znajduje się fragment listu napisany przez 
panią Lynn Gray do przyjaciela i byłego członka 
Światowego Kościoła Bożego. Pani Gray w prosty i jasny 
sposób wyraziła swoje podekscytowanie znalezieniem 
wolności w duchu Nowego Przymierza (imię adresata 
zostało zmienione). 

 
„Kiedy tu byłeś, dyskutowaliśmy o Liście do Kolosan 

2:16, 17. Uważałeś, że Paweł miał na myśli, iż 
chrześcijanie w Kolosach byli prześladowani za to, że nie 
przestrzegali świąt w sposób legalistyczny, jak faryzeusze. 
Jak doszedłeś do takiego wniosku, skoro Paweł 
powiedział, że te dni same w sobie były cieniem, a my nie 
powinniśmy już pozostawać w cieniu? Twój sposób 
interpretacji jest sprzeczny. Zawsze uważałem to za 
sprzeczne, kiedy byłem członkiem Worldwide Church of 
God. Ich wyjaśnienie nigdy nie miało sensu. 
Akceptowałem ich wyjaśnienia, ponieważ uważałem, że 
„apostoł” wie wszystko. Myślę, że kontekst Listu do 
Kolosan jest bardzo jasny. Paweł mówi, że te dni nie są już 
wiążące w dosłownym sensie, tak jak były w Starym 
Przymierzu. Nie chodziło tylko o talmudyczny legalizm, 
który był przedmiotem dyskusji. Chodziło o samo Stare 
Przymierze. Wybredny legalizm, taki jak to, jak daleko 
można było chodzić w szabat, i setki innych nakazów i 
zakazów, zostały w większości dodane przez wieki 
żydowskiej tradycji. To prawo ludzkie, a nie Boże, i nigdy 
nie było konieczne. Był to bieżący komentarz do 
ustawodawstwa dodanego do Starego Przymierza. Ale to 
nie jest to, co Paweł nazywa cieniem. To samo Stare 
Przymierze. Żydowskie dodatki do 



List do 
przyjaciela 

99 
 

 

 
Biblii nigdy nie miały żadnego statusu, nawet jako cienie. 
Dla Pawła nakazy i zakazy tracą znaczenie wraz z 
systemem prawnym Starego Przymierza. 

W wielu innych fragmentach Pisma Świętego Paweł 
mówi, że nie podlegał prawu: że stał się Żydem, aby 
pozyskać Żydów. Najwyraźniej nie uważał się już za 
Żyda. W tych wersetach odnosi się do czegoś znacznie 
więcej niż tylko legalizm i kara wynikająca z prawa. 
Twierdzenie, że powinniśmy nadal przestrzegać tych dni 
bez legalizmu, całkowicie mija się z celem. Wyzwolenie 
Chrystusa ze Starego Przymierza było czymś znacznie 
więcej niż wyzwoleniem z żydowskiego legalizmu. 

Kiedyś kochałem te dni i obrzędy. Kochałem święta i 
szabat tak samo jak ty teraz. (Święta stały się dla mnie 
znacznie większym obciążeniem, kiedy zacząłem 
pracować). Jednocześnie, kiedy je kochałem, żyłem w 
strachu, że w te dni zrobię coś złego i grzesznego. Ale 
Jane, uważałem te dni za święte, czcigodne i cudowne. Nie 
rozumiesz, że istnieje coś lepszego. Nowe Przymierze, 
które nie składa się z litery prawa. To lepsza droga. To 
droga pełna miłości. Daje ona możliwość zbliżenia się 
jeszcze bardziej do Chrystusa i Boga. Jest o wiele 
wspanialsza niż przestrzeganie szabatu i świąt. Uwierz mi, 
Jane, ta droga jest lepsza. Znacznie, znacznie lepsza. 
Dopóki nie wyjdziesz z cienia, będziesz ograniczać 
Chrystusa w swoim życiu. Kiedy nie jesteś w cieniu, 
doświadczasz miłości, której możesz doświadczyć tylko 
wtedy, gdy wyjdziesz z cienia. Przestrzeganie starego 
prawa utrudnia relację z Chrystusem. Sprawia, że Jego 
życie i śmierć stają się znacznie mniej znaczące, gdy nie 
zdajemy sobie sprawy z wolności, którą nam dał. Jane, 
naprawdę wierzę, że to ty tracisz tę miłość, która tam jest. 
Ale to jest coś, co każdy z nas musi znaleźć we własnym 
czasie i przestrzeni. Mi zajęło to trochę czasu... 



 

 
 
 

100 List do przyjaciela 

 
„Jeszcze jedna rzecz. Nie uważam, że fakt, iż Paweł 

chodził do synagogi w szabat, jest dowodem na to, że 
przestrzegał szabatu. Jest oczywiste, że musiał chodzić do 
synagogi w szabat, jeśli chciał dotrzeć z ewangelią do 
swoich braci. Dla mnie ma to sens. Nie ma dowodów na 
to, że Paweł przestrzegał świąt itp., poza tym, że był to 
sposób na nawiązanie kontaktu z innymi Żydami. W 
rzeczywistości istnieje wiele dowodów na to, że te rzeczy 
nie były już dla niego ważne i że nauczał innych o 
wolności w Chrystusie. 

„Aby zrozumieć różnicę między Starym a Nowym 
Przymierzem, potrzebna jest nauka, zrozumienie i duch 
święty. Jeśli mamy być chrześcijanami takimi jak Paweł i 
inni, musimy wyjść z cienia — i odpoczywać w Chrystusie 
każdego dnia”. 


